





.

تېريزيان، عباس، ۳۴۳۳. دراسة في طب الرسول المصطفى صلى الله عليه و آله؛العلاج/ عباس تبریزیان.–مشهد، سنبله، ۲۳۸۵ ۵۹۶ ص. ISBN:964-392-378-9 ۱.محمد(ص)، پیامبر اسلام، «۵ قبل از هجرت – ۱۱ق – کلمات قصار ۲.محمد(ص)، پیامبر اسلام، ۵۳ قبل از هجرت – ۱۱ق – نظریه درباره پزشکی۳. پزشکی اسلامی–متون قدیمی تا قرن ١۴ الف. عنوان ۱۴۲ / BP 298/218



دراسة في طب الرسول المصطفى ع

<عباس تبریزیان ناشر ؛ سنبله شمارگان ؛ ۱۰۰۰ نسخه نوبت چاپ ؛ اول ۱۳۸۵ تعداد صفحات ؛ ۵۹۶ ص وزیری چاپ ؛ دقت هماهنگی و نظارت چاپ ؛ هادی عدالتیان شابک ؛ ۹ – ۳۷۸ – ۳۹۲ – ۹۶۴ قیمت ؛ ۴۰۰۰۰ ریال

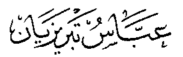


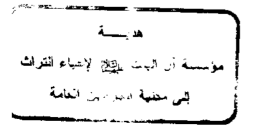
< رايم ته حركي بي ت





ٱلْخِبْلانِجْ





(^)

العقوان البريدي في لبنان: بيروت- الغييري ص. ب. ٢٥/١٣٨ العقوان البريدي في إيران: مشهد -ص. ب. ٢٣٢٥/٢٤٢٦ الفاكس: ٢٣٣ ٢٤ ( ٢١١ - ٢٩٨٠) الموقع في الإنترنت: الموقع في الإنترنت: مركز التوزيع و النشر في لبنان: دارالأثر - بيروت- بنر العبد- شارع دكاش- بناية شحرور- هاتف: ٢٢٠٥٧ (١- ٢٠٩٦) دارالأثر - بيروت- بنر العبد- شارع دكاش- بناية شحرور- هاتف: ٢٧٠٠٧ (١- ٢٠٩٦) مركز التوزيع و النشر في لبنان: مركز التوزيع و النشر في ايران: انتشارات سنبله مركز التوزيع و النشر في ايران: انتشارات سنبله مشهد- خيابان سعدي- پاساژ مهتاب- طبقه منهاي يك- هاتف: ٢٢٢٦٧٦ (٢١٠-٢٩،٠) كافة الحقوق محفوظة و مسجلة للناشر الطبعة الأولى: بيروت ٢٢٢٢ – ٢٠٠٦

الطبعة الثانية: مشهد ٢٧ ١٤ ٧- ٢ . . ٢



لا شك أن الإنسان يمرض وتصيبه الآلام والأوجاع بين الفترة والأخرى أو حتى على الدوام وقد لا يمرض البعض أبداً، ولكنه نادر وقليل.

ومن يمرض لا يبقى مريضاً إلى الأبد في الغالب ولا بد من وجود وسيلة لشـفائه مـن مرضـه في أكـثر الأمـراض وفي خـتلف العصـور مـاخـلا بعض الأمـراض الدائمـية الـتي تـدوم وتحتاج إلى رعاية ووقاية مستمرة ولا ينفع فيها دواء على فرض وجود هكذا مرض.

وهـذا الحل جار قبل النهضة العلمية الأخيرة وبعدها، ولم تأت النهضة العلمية الأخيرة ولا غيرها بما يدرأ الموت ولا زادت في عمر الإنسان ولا حالت دون مرضه، وأساساً فـإن هـذا التفكر واعتقلا درء الأطباء للموت خاطئ، لأن الأعمـار بيد الله سبحانه وتعالى وقد بينا في كتاب الأمراض أن المرض سنخان، واحـد منهما ما يسمى بمرض السام الذي هو مرض الموت لا ينفع فيه دواء ولا علاج، ولا تنفع معه مهارة الطبيب وحنكته ولا أي شيء آخر.

وإذا كان الناس يموتون بمرض السل وقد تم اكتشاف دوائه ولا يموت به أحد كما هو المتصور فاليوم يموت الناس بالسكتة القلبية والسرطان وما شابه ذلك، ولو تم كشف دوائهما مات الـناس بشيء آخر، فلا ارتباط للموت بالمرض كما هو مألوف في أذهان الناس، بل لا بد من الموت بالأجل المكتوب والمحتوم، إنما الأمراض وغيرها مجرد ذرائع، ولولا ذلك لطل عمر الإنسان كلما تقدم علم الطب، ولكن هيهات.

نعـم هـناك نـوع آخر للمرض وهو الذي ينفع فيه الدواء والعلاج ولا يجـر إلى المـوت، وهـو الـذي تنفع فيه محاولات الأطباء ويدور عليه جميع الجهود ٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي العلاج العام

التي بذلها البشر في مجل اكتساب العلم من الأنبياء والعلماء أو في مجل التجربة والاختبار وأخذ النتائج وهو المرض المصلحب للألم أو المؤدي إلى حصول قصور في فعالية الإنسان وما يوجد له محدودية في إطار التحرك ومزاولة أعماله اليومية، وما يوجد فيه بعض النقائص والعاهات فقط ولا يؤدي إلى الموت، فهذا هو الذي تأسست له الجامعات و المراكز العلمية وأقيمت الدراسات المضنية الطويلة التي قد تستغرق عمر الإنسان من دون أن يصل إلى نهايتها.

ويمكن تلخيص العمل الطبي بعامته في أنه تقليل الألم الجسدي والروحي، فالأول بواسطة المسكنات الرافعة للألم أو العلاجات التي تقمع المرض الموجب للألم وإن كان لنا فيها وقفة تأمل لما تقتضيه هذه العلاجات من تشديد الحاجة إلى الدواء وتنويعه فهو داء آخر يعيه علماء الطب لا الأطباء.

فقد تكون النتيجة عند من يصبر على الألم ولا يكافحه أوفق وإن كان الأوفيق بالنسبة ليلمرض هو استخدام العلاج الحاسم بعد مماشاته برهة من الزمن ما لم يؤد إلى الخلود إلى الفراش، وغلبة المرض على الصحة.

يجب أن نستوعب العملية بشكل واضح وصحيح ونتعرف على ما يجري على البشر عند ما يمرض أحدهم وما سيكون مصيره إذا لم يعالج نفسه وماذا سيكون إذا عمالج نفسه، ومما همو الفرق بين الحالين وما هو السبيل الصحيح.

ف إذا أصاب الإنسان الرمد مثلاً أو الحمى أو السعل فما هي الحقيقة الـتي يجب الجزم والاعتقاد بها؟ هل إن ترك العلاج سيؤدي في هذه الأحوال إلى تشديد المرض واستوخامه وبالتالي الموت، أو يؤدي فقط إلى تأخر البرء والشفاء أو يـؤدي إلى حصول الـنقص والعيب في البدن وليس مجرد تأخر البرء، أو لا يؤدي إلى شيء من ذلك؟ التمهيد

ف إن الاستقراء يوصلنا إلى أن أكثر الأمراض لا يؤدي إلى الموت، وأن المنفس الإنسانية أقـوى مـن أن تزول بأكثر الأمراض المعروفة ما لم يبلغ أجل المـرء فـيكون كما قال أمير المؤمنين الطيخ: «نعم الدواء الأجل»<sup>(١)</sup> نظير قوله الطيخ: «حرس امرء أجلمه<sup>(٢)</sup>.

وإذا كــان الــناس يموتــون بالمرض فاليوم أيضاً يموتون بالمرض، وإن كان نوع المرض الذي يموت به الناس قد يختلف فليس بمهم لأن النتيجة واحدة.

والسؤال الـذي يمكـن طـرحه هـو صـحة القـول بأن الطبيب قد أنقذ المـريض من الموت المحتم، أو لا دخل للطبيب في الأجل والموت، وإنما يشفي من المـرض ويخلص الشخص من المعانلة والألم، ولا يتحكم بأجل أحد ولا يزيد في عمر أحد ولا ينقصه؟

وهل نستطيع أن نقول إن عمل الطبيب من القَدَر، بمعنى أنه إذا قدّر الله شفاءَ شخص وتخليصه من الموت يوفقه للوصول إلى الطبيب الحلاق الذي يعرف المرض ويعرف الدواء فينجو من الموت، وإذا لم يرد ذلك حل دونه ودون وصوله إلى الطبيب، فيموت جراء ذلك؟

وهل إن هذه الخصوصية موجودة لنفس الدواء والعلاج حتى تنسب للطبيب العارف بالدواء والعلاج أو إن هذه الخصوصية يفقدها نفس الدواء ولا تصل النوبة إلى الطبيب أبداً؟

- (۱) غرر الحكم : ۲۸٤٥، ۱۰٦٤٨، ۲۹۲۰، ۹۹۰۵ .
  - (٢) الكافي ٢: ٥٨ حه .

٨ ..... ٨ في المعطفي علم المعطفي المعطفي المعلم العلاج العام

فهـل الـدواء والعـلاج مثل الماء والهواء إذا لم يحصل عليه الشخص لمدة معيـنة يمـوت لا محالـة، أو أن الـدواء يعـلج المـرض فقـط، والمرض لا يؤدي إلى الموت، وليس هو كعدم شرب الماء وعدم التنفس؟

ولا شبك في صنعوبة الجنواب عبلى هنذا السوّال منع وجنود القرائن والشنواهد منن الطنرفين، فكنم من صحيح مات من غير علة، وكم من عليل عاش من دهر إلى دهر.

﴿ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخُرُونَ مَنَاعَةُ وَلاَ يَسْتُقُدُمُونَ ( ().

ومن خلال السؤال الأخير المار قد نعرف أن الموت بالأجل لا ينافي علية المرض لسلموت من جهة أن الله سبحانه وتعالى جعل لكل شيء سبباً وجعل المرض أحد الأسباب، وإذا أراد أن يميت إنساناً أمرضه فيموت، ولكن السؤال الطروح هو قدرة الطبيب والحل هذه على الحيلولة دون الموت، فيكون موته إذا مات لعدم وصول الطبيب أو ليس له هذه القدرة باعتبار أن هذا السنخ من المرض يختلف عن المرض القابل للعلاج كما بينا سابقاً، فهذا هو السام وهو مرض الموت الذي لا يؤثر فيه الدواء.

ف إن أكثر الأدلة والروايات الذاكرة للمدواء والعلاج تستثني السام ومرض الموت وفي بعضها استثناء المرض الذي قُضي أن يموت فيه، وهذا أمر مشهود، ف إن من يموت بالمرض فالملاحظ أن الدواء لا ينفع فيه ولا يؤثر، بل لا يمزيد الطين إلا بلمة، وكم من المرضمي يموتون بالعلاج والدواء كالعمليات الجراحية.

(١) الأعراف: ٣٤.

التمهيد .....

ومع ذلك فهمناك بعمض المنقل المذي يوحي إلى درء العلاج والوقاية لسلموت، ممنها بعمض روايسات الحجامة التي مضمونها: «إذا ضار بأحدكم الدم فليحتجم لا يتبيغ به فيقتله»<sup>(١)</sup> أو «إذا تبيغ بأحدكم الدم فليحتجم لا يقتله»<sup>(٢)</sup> فهي تدل على أن العلاج بالحجامة وعمل الحلجم يدفع الموت.

ومنها الرواية القائلة: **«إن عامة هذه الأرواح من المرة الغالبة أو دم محترق** أو بلغم غالب فليشتغل الرجل بمراعلة نفسه قبل أن يغلب عليه شيء من هذه الطبائع فيهلكهه<sup>(٣)</sup>.

وهناك روايات تلل على أن ترك توصيات الأطباء بصورة عامة قد يؤدي إلى الهـلاك مـنها روايـات الجـدور أو الجـريح الذي أصابته جنابة فغسلوه فكز فمات، فقل الرسول يؤلغ أو الإمام: اقتلوه ألا سألوا ألا يمموه<sup>(٤)</sup> فمن الواضح أن توصية الطبيب وكل عارف بالطب عدم صحة غسل المريض في هذا الحل، ويؤيد جميع ذلك الروايات الكثيرة الدالة على أن لكل داء دواء.

ولكـن جمع ذلك مع الروايات الدالة على أن الطبيب إنما يطيب نفوس المرضى وإنما الداء والدواء من الله سبحانه وتعالى، ومثل ما ورد من أن الحجامة لا تعـالج مـرض المـوت مثل <sup>و</sup>الحجامة في الرأس شفاء من كل داء إلا السام<sup>ه(°)</sup> فكيف تُجمع مع الروايات السابقة الدالة على أن الحجامة تدرأ الموت.

- (١) مكارم الأخلاق: ٧٥.
  - (٢) طب الأثمة : ٥٦ .
  - (٣) طب الأثمة : ١١٠.
- (٤) الكافي ٢. ٦٧٢ ح٤ عـن الـنبي على وح٥، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عن ابن أبي عمير، عن محمد بن مسكين وغيره عن أبي عبد الله المنظر.
   (٥) طب الأئمة : ٥٧.

١٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وهناك رواية أخرى يجب ملاحظتها يرويها الكليني بسنده عن حمدان بن إسـحاق قل كان لي ابن وكانت تصيبه الحصاة فقيل لي ليس له علاج إلا أن تـبطَّه، فبططته فمات، فقالت الشيعة: شركت في دم ابنك، قل: فكتبت إلى أبي الحسـن صـاحب العسكر، فوقـع صـلوات الله عليه: فيا أحمد، ليس عليك فيما فعلت شيء، إنما التمست الدواء وكان أجله فيما فعلت»<sup>(1)</sup>.

حيث دلت عـلى أن عـلاج الطبيب هو سبب الموت وكان أجله فيما فعله الطبيب من العملية الجراحية.

والحلول المطروحة لهذه المعضلة إما بالتزام وجود أجلين أحدهما محتوم والآخر غير محتوم، وغير المحتوم يتحقق بالانتحار والقتل وميتة السوء وترك العلاج من الأمراض، فلو لم ينتحر لم يمت ولو لم يقتل لم يمت ولو عالج المريض نفسه لم يمت، وإذا لم يعالجها ملت، فالمرض أحد أسباب الموت.

أو نلـتزم بـأن معالجـة الأطـباء تنفع في درء المرض مما عدا مرض السام والالـتزام بلخـتلاف سنخي المرض كما بينا في كتاب الأمراض، فالطبيب يعالج المـرض الـذي لا يجـر إلى المـوت أبـداً، ولا يعالج ما كان سنخه ينجر إلى الموت مهما كان حاذقاً.

ف إن ه له الحقيقة تقضي بعدم التخوف من المرض والهرع إلى الطبيب عـند حصوله؛ لأنه إن كـان من سنخ ما يداوى فلا يجر إلى الموت، وما كان من سـنخ مـا لا يـداوى فـلا يـنفع فـيه الـدواء، وعلى هذا التفكر ترك الكثير من المعمّرين التداوي بالمرة، واعتمدوا على الحمية والدعاء والقرآن وما شابه ذلك.

غير أنــانجــد هـرع الــناس إلى الطبيب وحصول الخوف من جراء عدم المعلجــة من جهة تشابه سنخي المرضين بالعلائم، فإذا مات إنسان بمرض تخوّف كــل من أصيب بذلك المرض وظن أنه إذا لم يتداو كان مصيره مصير من مات

۱) الكاني 1: ۳۰ ح.

التمهيد .....

بذلـك المـرض والحــل أن ســنخي المـرض يخـتلفان اختلافاً جوهرياً ولا ارتباط لذلك المرض مآلاً وعاقبة بهذا المرض وإن تشابها بالأعراض.

ولست بصدد أخذ نتيجة نهائية وحاسمة في هذا المجل إذ يكفيني حصول الترديد في أصل عمل الأطباء بكل أنواعهم، وإرجاع الأمر كله إلى الله سبحانه وتعـالى كـي نـتمكن مـن فهـم العـلاج الإسـلامي بشـكل أفضل، ومن أجل اسـتقبل الـتداوي بمثل الدعاء والقرآن والصدقة. وأودُّ أن أعمل مقايسة ملحّة في هذا المقام، وهي مقايسة الصحة والمرض بالرزق والحرمان.

فنحن نرى أن البشر برمته متهافت على جمع الدنيا ويبذلون نهاية الجهد ويستعملون نهاية الجد والحزم في طلب الأموال، وشاهد حل الجميع ينطق بأن طلب المل بالسعي وبنل الجهد وبالجد والمثابرة، بينما الشواهد القرآنية والروائية تدل على قسمة الأرزاق وأن الرزق من السماء : فوق السَّمَاء رزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونُ كُلُ أُنَ وَ فَوْقُلْمَنِ يَوْزُقُكُم مِّنِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ قُلِاللَّهُ كُمَ أُنَّ.

ومثل قول أمير المؤمنين الطيخ: «الرزق مقسوم والأيام دول»<sup>(٣)</sup>.

وقول الإمام الحسين الطيخة:

إذا كانت الأرزاق قسماً مقسماً فقلة حرص المرء في الكسب أجل (<sup>١)</sup>.

- (۱) الذاريات: ۲۲.
  - (٢) سبأ : ٢٤.
- (٣) تحف العقول: ٢١٧.
- (٤) مناقب آل أبي طالب ٣: ٢٤٦.

١٢ ..... ١٢ المطفى عظي العلاج العام الرسول المصطفى عظي العلاج العام

والكل يحكي عن قسمة الرزق وفراغ الأمر، وليس يزيد فيه جد الناس وجهدهم، وهو ملحوظ يعرفه العارفون، فإن أصحاب الأرزاق أقل جهداً كالتجار والأطباء، بينما مثل العمل والفلاحين أكثر جهداً وأقل رزقاً، فليس الرزق بالجهد ولا يزيده الحرص ولا ينقصه الإعراض، ولكن عمل الناس بظاهره هو رفض لهذه الحقيقة ويوحي إلى عدم الاعتراف يها، بينما الله سبحانه وتعالى يقسم على ذلك ويقول: (فَوَرَبَ السَّمَاء وَالْأَرْضَ إِنَّهُ لَحَقَ مِنْ كَمَا أَنْكُمُ

وإذا قسمنا السرزق إلى القسوت المقسوم والفضل المعلّق فهو غير معلق عسلى الجسد وبذل الجهد، وإنما هو معلق على السؤال (وَاسْأَلُواْ اللّهَ مِنْ فَضُلِهِ) (٢)

ولكن قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُودِ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَمُفيهَا مَا نَشَاء لمَن نُود )<sup>(٦)</sup> قسد يستفاد منه شرطية إرادة العبد وإرادة الله سَبحانه في الحصول على السعة ولا يعط من لا يريد، والمراد بالإرادة جهد الإنسان وسعيه الجاد في طلب الرزق، ولكنه مختص بمن لا يريد الآخرة على ما يظهر من بقية الآية، والمجموع المكوّر هو عدم الجزم بمدى دخل الجد والسعي في حصول الرزق، والأمر كما قلمنا ليس بشمة الطلب وكثرة بذل الجهد حيث وجدنا أن أكثر الناس جداً وأحرصهم أقلّهم أرزاقاً.

فالمرض والصحة كذلك ليستا بمرعاية توصيات الأطباء ولا بكثرة مراجعتهم ولا العلم بما ينفع البدن وما يضرّه، ولو كان بذلك لكان الأطباء

- (۱) الذاريات: ۲۳.
  - (۲) النساء: ۳۲.
- (٣) الإسراء: ١٨.

أطول الناس أعماراً وجهلة الناس وسكان القرى أقلهم أعماراً بينما الأمر بالعكس، ولكانت أمراض الأطباء وأمراض أولادهم أقل ممن عداهم، بينما الأمر بالعكس من ذلك نجدهم يسرع إليهم المرض وهم ضعفاء البنية، بينما القروي والبدوي وأبناء الفقراء أقوى مناعة وأصلب عوداً، ومن ينكر ذلك فهو قليل الاطلاع، وما أجمل ما قيل : طبيب يداوي الناس وهو عليل .

ونحـن عـندما نـتعرف الحـل ونلاحـظ القـرائن والشواهد والأدلة من الآيـات والـروايات نجـد أنَّ الأهمية والأولوية في جانب آخر، والهدف موضوع باتجله آخر، والكل يصب في مجرى العبلاة والمعرفة .

وما كان الله سبحانه وتعالى ليكلف عبده ذلك ويتركه في معترك الحياة لا حسلة له إلا الانصـباب عـلى إصـلاح معيشته، وما كان ليندبه إلى ذلك ويبليه بجسـده ويضـطره إلى فناء عمره في معرفة علاج أمراضه ودواء آلامه، فإن هذا مما لا يمكن تصوره، وفيه من الكلفة والمشقة إلى أبعد الحدود .

والحل أن التأكيد الأكيد والأمر الذي ندب إليه الإنسان والهدف الذي خلـق له وغايـة مـا يـراد مـنه هـو العـبادة والمعرفة والسعي في اكتساب الجنان والسباق في الفضائل وأعمل الخير .

وفي مقـابل ذلـك ضمن الله سبحانه وتعالى له رزقه وسلامته في معادلة عادلـة ومعاملـة منصفة، حيـث جعـل الخير كلـه في تقوى الله سبحانه وتعالى والـتحذر مـن الذنـوب الـتي هي العلة الأساسية للأمراض والمصائب، وجعل الحصـول عـلى الفضـل والـزيادة في الـرزق فـيما يصب في سبيل العبادة من الدعـاء والصـدقة وأعمـل الخير، وكـذا السـلامة والصـحة والخـلاص مـن الأمراض بالدعاء والقرآن والصدقة وغيرها. ١٤ ..... المطفى عظي العام المصطفى عظية العام المصطفى عظي العام

وجعــل الــزيلاة في العمر بالبر والصدقة والصلة، <sup>و</sup>ومن يموت بالذنوب أكثر ممن يموت بالأجل، ومن يعيش بالإحسان أكثر ممن يعيش بالأعمار"<sup>(١)</sup>.

وبعد ملاحظة أن المرض لا بد منه لكل بر وفاسق وحتى الأنبياء، فقد أخرمهم بأنها مكتوبة محسوبة يدفعها الدعاء وينقصها البر وأنه تعالى خلق كل نفس فكتب حياتها ومصيباتها ورزقها كما جاء عن الرسول يتله<sup>(٢)</sup> فالعملية أسهل من اهتمام البشر، وأهون من تصوراتهم ، وإنما يركض الإنسان وراء سراب. وإذا اهتم المشرع الإسلامي وجد في وصف أنواع الدواء، فلأجل معالجة واقع موجود ومفروض معلول لأفعل الخلائق وانحراف عقائدهم رأفة منه عليهم، لا لأنه الواقع المنشود، والأمل المطلوب .

ولا يسعنا إنكار الطب الحديث والطب اليوناني والصيني وما شابه ذلك أبداً ونحن نشاهد آثاره وتأثيره واعتماد الأمم والشعوب عليه بل العالم أجمع في خصوص الطب الحديث، فماذا نريد إثباته وما ننشد إليه في هذه الدراسة بعد تسليم تأثير الطب الحديث؟

ففي الحقيقة نريد القول بالمرحلة الأولى أن هناك طباً إسلامياً إلى جانب الطب اليوناني و الطب الحديث والطب الصيني وغيره، عفا عليه الدهر وقد طمست معالمه وهو لا يقل من ناحية الأهمية عن باقي أنواع الطب، وقد يكون له امتيازات يفقدها مثل الطب الحديث وهي قلة أضراره وتحصينه الجسد وإيجاد المناعة الكافية المؤدية إلى عدم تكرر المرض وعدم تشديد الحاجة إلى الدواء مثلما يشدده الطب الحديث الذي يكفي في إثباته إحصائيات بيع الدواء في العالم وعدد الأطباء.

- (۱) أمالي الطوسي ۱: ۳۱۱.
- (٢) انظر قرب الإسناد : ٢٨، والكافي ٥: ٥٧ ح٦.

|                                         | 1     | L |
|-----------------------------------------|-------|---|
| *************************************** | سمهيد |   |

10

كما أن الطب الإسلامي يمتلك بعض المقومات التي تنفع في تأثير باقي أنـواع العـلاج كالدواء الكيمياوي الرائج والعلاج الطبي الحديث بكل ألوانه سنشير إلى بعضها.

والمهم في هذه المرحلة الإشارة إلى وجود طب إسلامي، ولا أعني به مثل طب أبي علي سيناء الذي هو خليط من الطب اليوناني والطب الإسلامي والذي يغلب عليه أنه يوناني.

وإنما نعني الطب المستفاد من مجموع توصيات النبي يتلل والأئمة من أهل البيت للتكر مع قطع النظر عن باقي أنحاء الطب، فإن لهذا الطب كيانه المستقل ورموزه المنحصرة، وحدوده المعينة بحيث تحصر المرض وتقسمه وتحصر الدواء وتحدده، كل ذلك قد طوى عنه الناس كشحاً حتى المسلمين أنفسهم و هرعوا إلى الطب اليوناني والطب الحديث وغيره، خصوصاً في البرهة الأخيرة حينما جاء العلم الحديث بالسيارة والطائرة والهاتف والدواء المكبوس المسلفن والملون بالألوان الرائعة وهو سهل التناول سريع التأثير مقبول الطعم، وكذا العمليات الجراحية المصاحبة للتخدير وغيره من أنواع العلاج الذي نشاهده ونراه .

والسبب في هذا الإعراض الذي حصل وكل ذلك الهجران القاسي في حق الطب الإسلامي هو أن الإنسان بطبعه قصير النظرة متغافل عن العاقبة مستعجل قليل الصبر ﴿ إِنْ أَلْإِنْسَانِ خُلُقَ هَلُوعًا إِذَا مَسَّهُ الشَّرُجَزُوعًا ﴾ <sup>(١)</sup> وَكَانِ الإِنسَانِ عَجُولاً ﴾ <sup>(٢)</sup> بالإضافة إلى ما جاء به العلم الحديث بزخمه الكبير الذي صادر الاعتقاد بالطب الإسلامي وغيره، وسلب منه روحه وحتى تأثيره بعد ما فقد الناس الاعتقاد به والاعتماد عليه .

- (١) المعارج : ١٩-٢٠.
  - (٢) الإسراء : ١١.

١٦ ..... المطفى على العلاج العام الرسول المصطفى العلاج العام

فنحن نطالب في هذا الكتاب بإعادة ذلك الطب المصادر والاعتقاد السليب ونريد إرشاد المسلمين إلى إعادة أمجاد طب ضيعوه بسوء اختيارهم بعد ماكانوا يعتمدون عليه كل الاعتماد وقد بنيت عليه حياتهم ونظام سلامتهم، فكانوا يعمرون الأعمار الطويلة ويمرضون الأمراض القليلة، ولهم أبدان قوية، شاهدها طول أعمار علماننا وصلحاننا المتوكلين على الله سبحانه وتعالى المصدقين بكل ماء جاء به النبي تظلا العاملين بعامة توصياته وأوامره ونواهيه التنزيهية.

صحيح أن العلاج الإسلامي قد يكون بطيء التأثير ولكنه قليل الضرر أو عديمـه، بـل يكمـن فـيه النفع من نواحي عديدة منها تقوية الاعتقلا وتقوية البنـية وقلـة الحاجـة إلى الدواء والطبيب، ولا يتجاوز كونه غذاءً وماءً وأعشاباً وحجامـة وصـدقة ومعـروفاً ودعـاء أو قـراءة قـرآن وغـير ذلك مما سنفصل فيه الكلام.

ولا تظن أن العملية التي نخطط لها سهلة بحيث تفتح هذا الكتاب وتأخذ العلاج المذكور فيه ويحصل لك البرء والشفاء العاجل والخلاص من الأمراض الصعبة التي يعجز عنها الأطباء بهذه السهولة والبساطة، بل العملية هي عملية تأسيس اعتقاد فردي وجماعي ودفع متقابل وفورة علمة على صعيد الأمة الإسلامية أو بعض أصقاعها بحيث تقع الصيحة بين المسلمين أو جميع العالم بأن الطب الإسلامي هو الطب الأفضل المؤثر ويحصل جراء ذلك التصديق، الاعتقاد الجازم والاعتقاد المطلوب في تأثير العلاجات الإسلامية بعد ما انجرف الاعتقاد إلى العلاج الحديث في العقود السابقة والقرون الخالية.

فنحن نأمل من خلال هذه الدراسة والدراسات اللاحقة أن نضع حجر الأساس لبناء هـذا الطب من جديد وإعادة أمجاده والاعتقاد المصادر المجروف، وهـو عمـل يشبه المستحيل غـير أن رجـوع العـالم إلى الطب القديم واختيار الـتداوي بالأعشـاب والاعتراف بتأثير القرآن والدعاء والأذكار، والإفصاح عن مضـار العلاج الكيماوي وحصول المخاوف منه في بعض أنحاء العالم وخصوصاً التمهيد ......

نعم إن أصحاب العقائد الراسخة والمعتقدين بالنبي الصلاق الأمين تتليز اعتقاداً صلباً ينفعهم الدواء المعروض في هذا الكتاب وغيره مما هو منقول عن النبي تتليز وأهل بينه بلين إذا لم يحصل عندهم الترديد والاحتمالات وأذعنوا بذلك وجزموا به، فإنهم سيبرأون ويحصل لهم الشفاء من الرض والمعاناة، من دون الحاجة إلى حصول الفورة الجماعية المذكورة والدفع المتقابل المشار إليه، كما هو مشاهد في بعض المسنين من الرجل والنساء الذين يمتنعون عن استعمل الدواء الحديث ويكتفون مما يعلمونه من العلاج الإسلامي .

#### المقومات

نحمن نقبل الحقيقة القائلة بوجود شيء اسمه دواء لأنا نروي بطرق مستفيضة أن لكمل داء دواء، وأن الذي خلق الأدواء خلق لها دواء علمه من علمه وجهله من جهله، ولم يقصر النبي يَتَلَقُ وأهل بيته العلم بالطب عليه وعليهم، بل تركوه مفتوحاً على مصراعيه بدليل أنّ كل من كان يسألهم عن دواء أو عن الرجوع إلى طبيب يهودي أو نصراني وعن العمليات الجراحية التي ليست من طب الإسلام أو عن أنواع العقاقير اليونانية فكانوا يرخصون في جميع ذلك بل يأمرون به وإن كان اعتقادهم وعلمهم بأن العلاج الإسلامي هو الأفضل على الدوام كما يظهر من قصة العملية الجراحية التي يعالج بها بعض اليهود رخص فيها الرسول يتياقي إلا أنه قل: إن خير الدواء الحجامة والفصاد والحبة السوداء يعني الشونيز.

وما ذلـك إلا لعـدم توقيفية الطـب ولا هو كالأحكام الشرعية التي لا يجـوز البـت فـيها، بـيد أن الطب يخضع للتجربة والاختبار ويمكن أخذ النتائج ١٨ ..... المطفى عَلَيْهُ العلاج العام الرسول المصطفى عَلَيْهُ العلاج العام

ومعرفة الصحيح من غير الصحيح بذلك الاختبار، ولا يتصور ذلك بالنسبة للأحكام الشرعية.

والنتيجة أن الأمر متروك للمناس يجربون ويبذلون الجهد ويأخذون الستائج، اعتماداً على بعض الأصول الطبية التي منها تعدد الدواء والعلاج بالنسبة لكل مرض ودخل الاعتقاد العام في تأثيره، فتكون النتيجة لمن يركب الأمواج ويتمكن من كسب اعتماد الناس، سواء أرباب الطب الحديث، أو أرباب الطب القديم، أو الطب الإسلامي.

ومع كل ذلك فإن المعرفة الإسلامية لا تفقد صلاحيتها ولا غنى عن بعض الأسرار التي تحتفظ بهما عمر الوحي والهام الرسل والأوصياء عليهم السلام حتى في صورة غلبة الطب الحديث وتمكنه من الإمساك بزمام الأمور، لأن همناك حواجز بمين المدواء والبرء ووسائط تقرب وتبعد نسميها المقومات وهي التي تتضمنها الرواية التي بين يديك.

فإنا نروي عن العالم التلك أنه قل: «أيام الصحة محسوبة، وأيام العلة محسوبة، ولا تنزيد هـذه و لا تـنقص هـذه فـإن الله عز وجل يحجب بين الداء والـدواء حـتى تنقضي المدة، ثم يخلي بينه وبينه فيكون برؤه بذلك الدواء، أو يشاء فـيخلي قـبل انقضاء المدة بمعروف أو صدقة أو بر، فإنه يمحو الله ما يشاء ويثبت، وهو يبدئ ويعيده<sup>(۱)</sup>.

فإنها تقوي الترديد في الحاجة الماسة للدواء عند ما ذكرت أن أيام المرض محسوبة، معينة ومقدّرة، لا حاجة إلى كمل الاهمتمام الموجود والعكوف على الاختسارات والدراسات المضنية في مجمل الطب، إذا كانت أيام المرض محسوبة ومقدرة من السابق لا تزيد ولا تنقص مهما اجتهد الأطباء، ولم تذكر الرواية دوراً لملمعالجة في مجمل تقلميل تلمك الأيام والساعات، وإنما جعلت الدور لــلمقومات التي أشرنا إليها وهي الصدقة والبر والمعروف الذي يفعله صاحب المرض فـيقلل أيــام العلة بإشارة الله سبحانه وتعالى، فهذا السر الذي يجب أن. تتوجه إليه الدراسات الأكثر حداثة والأقرب إلى واقع الحيلة البشرية.

ولم تغفل هذه الرواية عن دور الدواء في هذه العملية، حيث جعلت برء المرض بالدواء الـذي عرفت دوائيـته واستطاع أن يكسح السلحة العالمية أو المحلية أو القومية .

وهـنا يـتأتى دور البشـر وعـلماء الطـب وجولانهم في هذا المجل وهذه المحـدودة، فقـد تعني الرواية عدم حصول البرء بدون ذلك الدواء فيظل الإنسان يكـابد المـرض ولا يقـدّر تمامـه ما لم يعالج نفسه، ويؤيده ما روي من أن نبياً من الأنبـياء مـرض فقـل: لا أتـداوى حـتى يكـون الذي أمرضني هو الذي يشفيني فأوحى الله تعالى إليه لا أشفيك حتى تتداوى، فإنّ الشفاء مني<sup>(1)</sup>.

ولا يكون كل شيء دواء في هذا الحل لما روي أن لكل شيء دواء عرفه من عرفه وجهله من جهله وهو يعني أن من جهله لا يبرأ، وإنما يبرأ من عرفه، ولا يعرفه إلا عـلماء الطب بكل أنواعه إذا استطاعوا أن يبرهنوا ذلك لعامة الـناس لأجـل ما للاعتقاد من دور فاعل وحساس ويجب توفر العوامل الأخرى والشـروط الـتي يـتوقف عليها حصول البرء بالدواء التي لا يوفق بينها إلا الله سبحانه وتعالى ولذلك يختم الحديث القدسي المار بالقول افإن الشفاء مني.

ومن الواضح جداً عدم إرادة العلاج الكيمياوي الرائج اليوم أو العلاج بالعمليات الجراحية والليزر المتعارف –بالتعيين ولا غير – في هذه الأزمنة من كلمة الدواء في هذه الرواية لعدم وجود عين منه ولا أثر في زمان صدورها وليس له أي ذكر وحديث، بل المراد هو الدواء الرائج في كل زمان سواء كان مثل الحجامة أو الأعشاب اليونانية أو الكيماوي أو الجيني والليزري أو غيره مما سيستعيضه البشر وعلماء الطب. ٢٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَظَمَةُ العلاج العام

فالمقصـود هــو الــدواء الرائج والمعروف في وقته وزمانه، وما ركب الموج واستطاع أن يغلب على السلحة الطبية في كل عصر وبرهة زمنية.

ومـنه يعلم أن الجهود المبذولة في المجل الطبي ليس إلا لوضع دواءٍ مكان دواء وتـرويج عـلاج مكـان علاج لا يعلم أصلحية اللاحق باعتبار الحل والمل والعواقب والعوارض الجانبية ولا السابق.

وهـذا مـا تـتحكم بـه شـركات الأدويـة وتتلاعـب بـه في هـذا الزمان لتكسب مكاسب عظيمة وأرباح خيالية.

فالجحال متروك للتبديل والتغيير والترويج والمتعريف والتلاعب في معمتقد البشر وتصديقهم، فمن استطاع أن يحقق ذلك التصديق والاعتقاد فقد ركب الموج وحظي بما يريد .

وهـل يتاح لنا بهذه البضاعة المزجلة أن نعيد اعتقاد المسلمين إلى العلاج الإسـلامي ولو بنحو القضية الجزئية، ويتسنى لهذا النوع من العلاج أن يركب المـوج ولـو في السـلحة الإسـلامية، وهل يمكن مقارعة الإعلام العالمي والكيان الطـبي الغالـب مـن خـلال هذه الدراسة المتواضعة؟ هذا ما يحتاج إلى يد غيبية ودعم إلهي غير مترقب ولا منتظر ، مما يفوق خيل البشر.

والمقصود الحقيقي هو إخراج الطب الإسلامي عن الحل الموجود عليها والوضع السراهن المحدود جداً، الواصل إلى مرحلة عدم النفع والانتفاع به بل عدم السرجوع إليه إلا في حالات الميأس من السبرء على يد الأطباء والطب الحديث والحالات المرضية الصعبة التي يبادر الطبيب ويخبرك بعدم وجود علاج ودواء لهما قد يسرجع السبعض والحسل هذه للطب الإسلامي مع جو مشحون بالترديد وفقسدان الثقة، فكيف ينتفع من كان بهذا الحل من الطب الإسلامي، وكيف يرى له أثراً، فهو رجوع كالاضطوار إلى لحم الميتة.

فللقصـود الحقـيقي هـو إحـياء الطب الإسلامي وإخراجه من كونه ميتة يـرجع إلـيه المضـطر والـيائس، ووضـعه في موضـعه الحقيقي ولو بنسبة مئوية، فتتوجه إليه الأنظار ويكون هو الخيار الأول بينما الرجوع إلى الطب الحديث هـو الخيار الأخير، أي على العكس مما هو جار في السلحة العالمية أو خصوص الإسلامية.

والفائلة المتوخاة من هذا الرجوع والصحوة المنشودة هو عدم وجود مرض لا دواء له في المستشفى الإسلامية، ولا ترجع إلى طبيب إسلامي فيقول لـك لا دواء لمرضـك، لأن المستشفى الإسـلامية لا تعجز عن علاج مرض ولا تيئس شخصاً مما يفعله أرباب الطب الحديث.

بيد أن نفس قول الطبيب إن هذا المرض لا علاج له سيجعل المرض مما لا علاج له، ولا دواء.

والأخطر من ذلك هو تخويف بعض الأطباء الناس عند كل حالة مرضية من أجل أن يعاود المريض الرجوع إلى الطبيب ويتحسس شدة الحلجة إليه في مجل كسب مطامع ملاية وغيرها بعيداً كل البعد عن الأخلاق الإسلامية، وهو انحراف كبير عن الهدف الذي تأسس الطب من أجله وهو تطييب النفوس.

فمن يخوّف المريض وييئسه ليبتز أمواله ما هو بطبيب وإنما هو تلجر تمهر في كيفية جمع الأموال واقتصادي عالم بطرق تحسين اقتصاده وملء أرصدته وزنبيله.

#### المرض لا يحصل صدفة

لعـل الخـالد في أذهان الناس أن المرض يحصل صدفة أو هو نتيجة سوء حـظ، والحل أنّا بيّنا في كتاب الأمراض أنّ المرض لا يحصل عفواً وصدفة، وإنما المـرض مـن الله سبحانه وتعالى ينزله على العبد لعلل وأسباب تعود إلى نفس الإنسـان وعبـثه بنفسـه، أو لأجل مصالح ومنافع عائلة للبشر، تصب في مصب العبودية والغاية التي خلق لها الإنسان. ٢٢ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى عظيم العلاج العام

فئمة طاغ متغطرس قد بطرته النعمة ونسي نفسه وجهل قدره فظن أن لـن يقدر عليه أحد يبتليه الله سبحانه وتعالى بمرض ليحد من غطرسته وليعلم أن الأمـور ليسـت كمـا يشاء ويرغب، وأن الأمور بيد الله سبحانه وتعالى، وإلا لأكل الناس بعضهم بعضاً وما قامت للدنيا قائمة.

وربَّ مذنب خارج عن طوق العبودية متمرد على سيده أبق عن طاعته، فتصيبه آثار ذلبك الذنب وتبعنته في هذه الدنيا كي لا يعاقب بها في الآخرة، وتكون له كفارة بمعنى أنه يخرج آثار ذلك الذنب من بدنه ويكون له تخليصاً وتمحيصاً كما يمحص الذهب.

ورب مؤمن ينزيله المرض إيماناً وتصديقاً ويكون له درجة ومنزلة وقرباً بصبره واحتماله فيزيده ثباتاً وعزماً على الطاعة والتعبد والتقرب، والخلاصة أن الله سبحانه وتعالى ينبهه بمرضه إلى أنه يريد منه شيئاً عليه أن يدركه بنفسه ويجري تعديلاً على حياته.

عـلى أن هـذا المـيدان مـن البحـث له دقـائق كـثيرة جداً لست بصلد إحصـائها ولا استقصـائها وـله مجـل آخـر، غير أني أريد الإشارة إلى أن حقيقة المـرض والغايـة مـنه تصـب في هـذا المصب وفي هذا الوادي وليس هو عبث ومجرد سوء حظ.

وعلى هذا فلا بدأن يكون العلاج أيضاً موسوماً بهذه السمة، وموصوفاً بهذه الصفة، بأن يكون على حقيقة العبودية التي هي الدعاء، أو يكون هو الوسيلة للقرب كالقرآن، أو رحمة الناس وخصوص الضعفاء كالصدقة والبر والمعروف وصلة الأرحام، وفي المراحل اللاحقة هو الدواء والأعشاب والحشائش والخشب والصموغ والأحجار التي جعلها بلطيف صنعه شفاء من العلل والأدواء فهي تدل على عظيم قدرته وواسع رحمته، كل ذلك مع اذعان المتعالج بأنها تنفع بلإنه وبإرادته ومشيئته.

والنتسيجة أن الدخسول إلى المستشسفي الإمسلامي بحلجسة إلى خطسوات عقائدية روحية أساسية تصب في هذا السبيل نشير إليها بالترتيب.

# الخطوة الأولى فهو يشفين

يتحتم علينا عند السعي في سبيل إعلاة ما حرفه العلم الحديث إلى مجراه الطبيعي الأول أن نخط و خطوات مطمئنة ونجتاز مراحل هامة نبدؤها بالإشارة إلى حقيقة قد يغفل عنها البعض ولا يعطيها القسط الأكبر من الأهمية، وهي حقيقة أن الشفاء من الله سبحانه وتعالى الثابتة بالمرحلة الأولى في معتقدات الرسل والأنبياء وعباد الله الصالحين تلك التي صرّح بها القرآن ناقلاً عما قاله النبي إبراهيم الظلان: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَيَشْغَبِنِ ﴾ <sup>(١).</sup>

وقـد تكرر في الأخبار أن الشفاء بيد الله سبحانه وتعالى وأن الشفاء منه وهو ينزله، ويلبسه من يشاء.

ونحسن نسريد أن نسبين لكسل مسسلم وكسل مؤمن بالله سبحانه وتعالى أن المسرحلة الأولى لاعستماد الطب الإسلامي والخطوة الأولى للمنخول في مستشفى الرسول المصطفى تيزير هو الاعتقاد الجازم بهذه الحقيقة والتصديق الكامل بهذا الواقع وهسو أن الشسفاء من الله سسبحانه وتعالى وبسيده، بحيث يعلم المريض ويصلق بأن أمره بسيد الله سبحانه وتعالى وأنه لا يألوه إلا خيراً وما فيه نفعه وخيره.

ولم ينسب الـنبي إبراهـيم الظلافي في الكـلام المار المرض إلى الله سبحانه وتعـالى ولم يقـل: وإذا أمرضـني، وقل: وإذا مرضت، فلأجل أن المرض وإن كان بإرادتـه سـبحانه وتعالى وحاله حل كل ما يتحقق في هذا العالم غير أن السبب فـيه هـو نفس أفعل الإنسان وذنوبه وعدم اجتنابه عما نهي عنه وتفريطه و

(١) الشعراء: ٨٠

٢٤ ..... واسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

إفـراطه فتـتلوه إرادة الله سـبحانه وتعـالى، فإنـه جعل أسباباً لحصول الأمراض يسمح في تأثيرها في بعض الأحيان ويمنع من ذلك في الغالب ويعفو عن كثير.

والمهم في هنه المرحلة معرفة أن الشفاء من الله سبحانه وتعالى وهو القادر الفاعل المختار، وليس ذلك موكول إلى العبد ولا هو طوع إرادته ولا حتى بفعل الطبيب، وليس من يسمى طبيباً هو الطبيب وإنما طبيب كل نفس ذاك الـذي برأها وسواها وكتب مصيباتها وأمدها والعبد الطبيب يقطع ويحرق ويسقي سموماً ربما أبرأت وربما قتلت.

نعم إن المريض يبرأ بسبب الدواء وعلاج الأطباء ولكن الله سبحانه وتعمالى هو سبب الأسباب ومسببها وهو الذي يقدَّر تأثيرها وعدمه، وكثيراً ما يبرأ المريض من غير دواء، وكثيراً ما لا يبرأ من يتداوى وإن علجه أحذق الأطباء، ولو تتبعت حكايات الناس في علاجاتهم لوجدتهم يتداوون في نوع واحد من المرض بشتى أنواع العلاج المألوف وغير المألوف وما يصفه الأطباء وما لا يصفه الأطباء، بل إن نفس ما يصفه الأطباء يختلف من طبيب إلى طبيب وبالكل يحصل الشفاء وقد لا يحصل بواحد منها.

وعـند مـا ينسب شيء إلى الله مبحانه وتعالى فهو يدل على كثرة أسبابه وتعـدد شـروطه بحيـث لا يوفرها ولا يوفق بينها إلا الله سبحانه وتعالى، وليس السـبب الحقيقي هو ما يتصوره الناس وليس هو مجرد الدواء والعلاج المألوف، ولـذا لا يـنفع الدواء على الدوام وأنه ربما يؤثر وقد لا يؤثر، وما ذلك إلا لأنه معلـول لعلـل غـير محصـورة و لا متناهـية وعلى الأقل لا تأتلف ولا تجتمع إلا بتوفيق الله سبحانه وتعالى وإرادته.

ويمكن التعبير عـن ذلك بنحو آخر وهو عدم وجود علة واحدة لزوال المـرض وـله علـل مـتعددة وكثيرة بعضها التداوي والعلاج وهنك علل أخرى يحصـل مـن جـرائها الشـفاء ولا يحصـل بغيرهـا، فكل مرض وكل مرحلة من خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... ٢٥

المرض تختلف عن غيرها ولكل مرحلة علاج يختلف عن المرحلة الأخرى، وليس هناك علاج مشترك ونحن في كل مرحلة بحاجة إلى علاج آخر وسبب آخر للشفاء لا يتمكن أحد من الإحاطة مما ينفع في تلك المرحلة سوى الله سبحانه وتعمالى فهمو الذي يوفق العبد للوصول إليه وهو الذي يعرّف علماء الطب علاجه وسببه ويوصل المريض إلى الطبيب العارف بذلك أو يوصل إليه ما ينفعه وإن لم يصفه طبيب، ولذا نجد كل إنسان يتداوى من علته بدواء ويذكر أنه نفعه وحصل له الشفاء، ولذا تجد كل إنسان اليداوى من علته بدواء ويذكر والأعمل قيل هي الطبابة، فإنك تجد أكثر الناس أطباء، والدليل على ذلك أنك إذا شكوت من مرض وصف لك الناس أنواع الدواء وكل واحد يذكر أنه أصيب بذلك وداوى نفسه بدواء يذكره وقد حصل له منه الشفاء، والنتيجة أن المرض واحد والعلاج كثير، وهذا الحل شامل للأطباء أيضاً.

فكل ذلك آيات على أن الشفاء بيد الله سبحانه وتعالى وهو الذي يوفق العـبد إلى سـببه ويجمـع له شـروطه وقد يشفيه بأقل ذريعة كصدقة أو دعاء أو آيات من القرآن الكريم، أو غذاء أو دواء.

ف إذا عظم الخالق في عين شخص وتيقن أن الأمور بيده يكون قد وضع الخطوة الأولى في مستشـفى الرسول ﷺ كي يتلقى أنواع العلاج النافعة التي سنذكرها في هذا الكتاب.

فانظر إلى هذه الرواية التي يرويها الراوندي عن أمير المؤمنين الخلا أنه قـل: «اعتل الحسين فاحتملته فاطمة صلوات الله عليها فأتت النبي يتللغ فقالت: يـا رسول الله ادع لابنك أن يشفيه فقل: يا بنية إن الله هو الذي وهبه لك، وهو قـادر عـلى أن يشفيه، فهبط جبر ئيل الخلا فقل: يا محمد ادع بقدح من ماء فاقرأ عليه الحمد أربعين مرة ثم صب الماء عليه فإن الله يشفيه، ففعل ذلك فعوفي بإذن الله<sup>(۱)</sup>. ٢٦ ..... واست المعام عليه المعام المعام المعام المعام المعام المعام عليه العام المعام المعام المعام ا

نجد بذلك أن الخطوة الأولى التي ذكرها الرسول يتلي هي الاعتقاد بأن الشفاء من الله سبحانه وتعالى والتسليم بأن الله سبحانه هو القلار على أن يشفي المريض والأمور بيده وبعلمه، فصار هذا الاعتقاد والتسليم سبباً لنزول جبرئيل وتعليم رسول الله يتلي المدواء النافع في تلك المرحلة وفي ذاك الحل فهكذا يجب أن يكون الإنسان وهكذا يجب أن يداوي نفسه، ويبلار بالالتفات إلى أن الأمر بيده ومنه سبحانه وتعالى ثم يحاول في المراحل اللاحقة التي سيوفقه الله سبحانه وتعالى أثر ذلك الاعتقاد وذلك الالتفات، وستكون العملية سهلة أسهل مما يتصوره المريض أو الناس عامة.

وكذا الطبيب والمعالج لا ينبغي أن يعزو البرء كله إلى تشخيصه وإلى الدواء وينسى المقدّر الأول والأخير ويطوي عنه كشحاً كأن الأمر خارج عن يده وموكول إلى يـد الطبيب، بسل لابد من أن ينبه المريض إلى أن الشفاء بإذن الله سبحانه وتعالى كي يعطيه الفرصة للالتفات إلى ربه المدبر لكل صغير وكبير ويسأل منه الشفاء والعون.

وما على الطبيب أن يقتدي بسيد البشرية والطبيب الأول الرسول المصطفى يتلة حيث كان يشرط ما يصفه بلذن الله سبحانه وتعالى، فانظر إلى هذا الحديث المروي عن علي التليخ من أن رجلاً شكا إلى رسول الله يتلة وجعاً يجده في جوفه، فقل: فخذ شربة عسل وألق فيها ثلاث حبات شونيز أو خمساً أو سبعاً واشربه تبرأ بلذن الله، ففعل ذلك الرجل فبرئا<sup>(1)</sup>.

فإن إضافة كلمة بإذن الله سبحانه وتعالى إلى الدواء الذي يصفه الطبيب ويستوقع بسه السبرء والشفاء سيجعل الدواء أكثر تأثيراً وأكثر نفعاً؛ بل سيجعله المؤثر الحقيقي لاقترانه وإيكاله إلى قوي لا تتناهى قوته ورحيم لا حدً لرحمته.

(١) دعائم الإسلام٢: ١٢٥-٤٧.

خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... ٢٧

ومـا شـأن الطبيـب الـذي يداوي الناس من دون أن يوعزه إلى الطبيب الحقيقي إلا كالمتصدق بمل الغير من دون أن يذكر صلحب المل ينسبه إلى نفسه ويخدع الناس بفعله.

وما على الطبيب أن يقتدي بالطيبين من آل محمد عليهم السلام كعلي بن أبي طالب التلية حينما يقول: اكل ما يسقط من الخوان فإنه شفاء من كل داء بإذن الله عزوجل<sup>(۱)</sup> وكأبي عبد الله التلية حينما يقول: اكلوا الكمثرى، فإنه يجلو القلب ويسكن أوجاع الجوف بإذن الله تعالى<sup>(۲)</sup>.

وحتى الأنبياء الذين كانت لهم اليد الطولى في علاج المرضى والمعلولين وعـلى رأسـهم الـنبي عيسـى بـن مـريم ال<del>كلكة</del> حيـث يقـول: و داويت المرضى فشفيتهم بإذن الله <sup>(۲)</sup>.

ومـا إلحـاق كـل دواء بـإذن الله سـبحانه وتعالى إلا وهو آية على حتمية الخطـوة الأولى، أعـني الإذعـان بـأن الشفاء من الله سبحانه وتعالى قبل كل دواء وعلاج.

وما أحسن ما يروى من الدعاء عن أبي عبد الله المتلك "بسم الله، محمد رسول الله تيلي، اشفني يا شافي، لا شفاء إلا شفاؤك<sup>(؟)</sup> حيث حصر الشفاء بشفاء الله سبحانه وتعالى، ليتجلى الفرق الجوهري بين الطب الإسلامي والطب الحديث وغيره مما يعتمد كل الاعتماد على التشخيص والدواء ناسياً أو متناسياً أن الشفاء من الله العزيز القدير.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٤٦.
- (٢) المحاسن ٢: ٥٥٣ ح٩٠١.
  - (٣) اليحار١٤: ٣٣٣-٢٣٣.
  - (٤) الكافي ٢: ٢٧ ح٥١.

٢٨ ...... المطفى عظي العلاج العام ٢٨

عـلى أن الآيات والروايات الدالة على الخطوة الأولى كثيرة جداً نكتفي بهذا المقدار منها ويأتي بعضها في غضون المباحث القلامة.

وهـناك تعـبير آخـر قد يختلف عن مثل كلمة بإذن الله، لأن فيه نوعاً من التأسـيس مـثل كلمة يجعل الله الشفاء في كذا، فإن كلمة بإذن الله تفرض وجود دواء يـريد أن يؤثـر والله سبحانه وتعالى يأذن في تأثيره ولا يجنع منه بمنّه وفضله أو يـرفع الموانـع من الـتأثير بعبارة أدق، ولكن مثل كلمة ايجعل الله الشفاء في كـذا» لا تفرض وجود دواء مؤثر، ويحتمل خمسون بالمائة إرادة الجعل البسيط أي يجعـل الشـفاء فيما ليس فيه شفاء وهو القادر على كل شيء، فليس هي عملية رفع موانع بل هو تأسيس اقتضاء.

وذلـك مـثل مـا يـرويه الكليني بسنده عن أبي الحسن موسى الظَّرُ قال: «أبوال الإبل خير من ألبانها، ويجعل الله الشفاء في ألبانهاه<sup>(١)</sup>.

وروى أيضاً بسنده عن يحيى بن بشير النبل قل، قل أبو عبد الله الظيمَّة لأبي: "يا بشير بأي شيء تداوون مرضاكم؟ فقل: بهذه الأدوية المرار، فقل له: "لا إذا مـرض أحدكم فخذ السكر الأبيض فدقه وصب عليه الماء البارد واسقه إياه: فإن الذي جعل الشفاء في المرارة قلدر أن يجعله في الحلاوة"<sup>(٢)</sup>.

ويضعف احتمل إرادة الجعل البسيط *بمعنى أنبه يخلقها وهي شفاء* العدول من صيغة الماضي إلى صيغة المضارع.

فلـو تم ذلـك لكان الدواء يتحلى بنوع من المرونة بحيث يمكن أن يجعل الله سبحانه وتعالى أي شيء دواءاً.

ولا بُعــد في ذلــك بعد ما كان الدعاء هو الدواء ويكفي الطلب من الله سـبحانه وتعالى في حصول البرء والشفاء حتى بدون واسطة تكون هي السبب في الشفاء، وسيأتي الكلام مفصلاً في الاستشفاء بالدعاء .

- (١) الكافية: ١٣٨م-١.
- (٢) الكافي ٢، ٢٣٤-٩.

## الخطوة الثانية

#### التصديق بالرسول

بعد اجتياز مرحلة الإيمان بالله سبحانه وتعالى و حصول الاعتقاد بأن الشفاء منه تعالى اعتقاداً جازماً فردياً وجماعياً ودفع الناس بعضهم بعضاً في هذا السبيل يتقوى به الاعتقاد والتصديق يعقبه في المرحلة الثانية لزوم التصديق بمن أرسله الله سبحانه وتعالى بالوصفة الطبية الإسلامية وغيرها واستقبال ما جاء به بكل ثقة واطمئنان، فإنه لا ينفعك وصف الطبيب إذا كنت تتهمه بالكذب ولا تطمئن بقوله ولا تصدقه أو تشك في قوله.

والرسول ﷺ هنا هو الواصف لما سنذكره من أنواع العلاج وكذا أهل بيـته ﷺ الـناقلون عـنه هـم الواصـفون الآخـرون، فلا بد من التصديق بهم والـثقة بمـا يصفونه لنا، كي يحصل الاطمئنان ومن ثم العمل بما وصفوه فيتلوه حصول البرء والشفاء.

فقد روي عن جعفر بن محمد اللله أنه حضر يوماً عند محمد بن خالد أمير المدينة فشكا محمد إليه وجعاً يجده في جوفه فقل: الحذ شربة من عسل والق فيها ثلاث حبات شونيز أو خمس أو سبع واشربه تبرأ بإذن الله تبارك وتعالى فاعترض عليه رجل من أهل المدينة كان حاضراً فقل: يا أبا عبد الله قد بلغنا هذا وفعلناه فلم ينفعناه فغضب أبو عبد الله الله وقل: إنما ينفع الله بهذا أهل الإيمان به والتصديق لرسوله، ولا ينفع به أهل النفاق ومن أخذه على غير تصديق منه للرسول، فأطرق الرجل<sup>(۱)</sup>.

وقـد تـأتي هـذه الـرواية في بحـث الحبة السوداء ولكن الذي يهمنا هنا التأكـيد عـلى الجانب الاعتقادي ولزوم التصديق للرسول ﷺ والحصر بكلمة

دعائم الإسلام ۲: ١٣٥ ح٤٧٦.

٣٠..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

«إنمـــــــــالله عــلى أن هذه المستشفى التي نبغي تأسيسها في هذا الكتاب هي مستشفى خاصة لها مختبراتها الخاصة ومراحلها المنحصرة بها.

فتريث وانتظر ولا تعجل ولا تقمم نفسك على ما نصفه لك من الأدوية والعلاجات في هذا الكتاب فهذه مستشفى الرسول المصطفى يَزْلَمُ والمكان المقدس والحريم الممتنع المتعذر دخوله على الأغيار ولا ينتفع به كل من يعالج نفسه اليوم بجا فيه من العلاجات، بينما كان ينتفع به العموم في خالي الأيام وسالف الدهور قبل أن تفقد البشرية الكثير من اعتقاداتها فكانوا أطول أعماراً وأصح أجساماً وأكثر مقاومة للمرض.

وإذا حاولت الدخول فيها، أوحاول المعاصرون الدخول فيها فيجب معرفة مداخلها وأبوابها التي أولها وأساسها الاعتقاد بالله القادر الفاعل في كل حركة وسكون، وكل صغير وكبير لا تخفى عليه خافية ولا تحدث دون إرادته ثانية، لا هي ولامظروفها ولا أقل من ذلك ولا أكثر، فهذه أول حقيقة طبية جاء بها الرسول تظلير وأكد عليها على نحو الاستمرار.

والحقيقة الثانية هي التصديق للرسول كما جاء في الخبر المار الذي تكرر فيه التعدية باللام للتأكيد على ملاحظة توسط الرسول تظلي في وصول هـذه الوصفة بعد الإيمان بالله سبحانه وعدم كفاية أصل الوصفة الواصلة، بل عدم الانتفاع بها من دون لحاظ الرسول تظلي والاعتقلا به.

بل لا يكفي الإنسان أن يقول أنا معتقد بالرسول على والحل أنا نشاهد عدم كفاية مثل ذلك الاعتقاد لوحده وعدم حصول الأثر المطلوب بما سنطرحه من أكثر العلاجيات مع وجود الاعتقاد بالرسول على وأهل بيته، بل لا بد من قبول طبابة الرسول على والإذعان بأنيه أحذق الأطباء وأعلمهم والعارف بأفضل الدواء والعلاج، وهذا هو الواقع المغفول عنه في هذه المرحلة، بل المجحود فإني رأيت بعض من ينكر ذلك ويقول إن الرسول عليه لم يكن طبيباً وإنما جاء لهداية الناس، فكيف يطمع مثل ذلك أن يعالجه ما بلغنا عن الرسول عواني في مجمل الطب والعلاج، ثم اللازم هو تأسيس اعتقاد جازم وواف في هذه خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... ٢٦

المرحلة وذلك بحصول فورة جماعية وتوجَّه جماهيري على صعيد الأمة الإسلامية أو على صعيد بعض النواحي الإسلامية على الأقل كما كان حاصلاً في القرون الخالبية إذ كمان همذا الطب همو ممورد اعتمادهم الأول وعلى أساسه قام نظام المسلمين الطبي، أعني قبل حصول الانقلاب الصناعي المعاصر.

فالعملية ليست بتلك السهولة ولا يكفي أن يقول الرجل إني معتقد ولما يبلغ مرتبة الاعتقاد الجازم الذي يتوقف على حصول فورة جماعية بأن يقول واحد إني استعملت ما وصفه الرسول يتلة فنفعني ويؤيده الثاني والثالث وتتكرر عملية التأسيد في مجالس متعددة فإن المُشاهد لكل هذا الزخم من الاعتراف بتأثير ما وصفه الرسول يتلة وأهل بيته للتي سيحصل عنده مرتبة عالية من الاعتقاد لا تحصل بدون ذلك وأمثاله وسيجد أثر ذلك الدواء جزماً وعاجلاً.

ولا نتصور أن هــذه العملية مختصة بالطب الإسلامي بل يتوقف عليها كـل كـيان طـبي قــائم أو سيقوم في العالم، بل كل طبيب لا يقدّر له النجاح إلا بحصول التبليغ العفوي والمقصود .

وما عملية الاعتراف بطبابة الرسول تظلير وبامتلاكه لأفضل سبل العلاج والتداوي إلا وتضيف إلى عملية التداوي زخماً جديداً وقوة ثانية تترك أشرها المفيد على العلاج المنقول المقترح، وتساعد في زوال الشكوك والأوهام عند المعتقدين به وبنبوته وطبابته حول الدواء والعلاج الآتي.

ويليه الاعتراف بطبابة الأئمة من أهل البيت بيت الآخذين عن النبي يتلك والأعرف بما وصفه لهم ولغيرهم من الوصفات المنافعة مع علمهم الموروث والمتقن، مع ما هم عليه من العظمة والمنزلة الرفيعة والقرب من الله سبحانه وتعالى فيسلهمهم المنافع من المدواء أفضل مما يلهم علماء الطب والمجربين، ليتأسس زخم ثالث وقوة ثالثة في مجمل تأثير الدواء الموصوف والمقترح.

هـذه هـي الخطـوط الإجمالـية العريضـة للاتجاهـات العلاجية الإسلامية وهـناك تفاصـيل حـول مـراحل أخرى كالاعتقاد بالدواء، وشروط أنواع الدواء الـتي يمكـن تقسـيمها وحصـرها في خطوط كلية نشرعها بالكلام عن الاعتقاد بالدواء ودوره في حصول الشفاء .

### الخطوة الثالثة

## تقويم الدواء بالاعتقاد

باعتقادي أن الاعتقاد الكامل كل الدواء، وأنه يجعل من الشيء الذي لا يؤثـر عند غير المعتقد مؤثراً، كشرب الماء وبعض الأذكار والدعاء، بل حتى مثل المس والمسح والريق والكلمات.

ولا شك أن الاعتقاد هو الوسيلة التي داوى بها عيسى بن مريم المح المرضى وذوي العاهات والزمانات كالعميان والصم ومن به البرص والجذام وغيرهما، كما هو منقول في أخبارنا وموجود في الإنجيل الفعلي بعد ما تكلم عيسى في المهد واعتقلت به الجموع فقد جاء في إنجيل متى أنه بيّن حِكماً وأحكاماً، فلما أكمل يسوع هذه الأقوال بهتت الجموع من تعليمه لأنه كان يعلمهم كمن كان له سلطان لا كالكتبة، ولما نزل من الجبل تبعته جموع كثيرة وإذا أبرص قد جاء وسجد له قائلاً يا سيد إن أردت تقدر أن تطهرني، فمد يسوع يده ولمسه قائلاً أريد فاطهر، وللوقت طهر برصه<sup>(1)</sup>.

ومن المعلوم أن هذا الأبرص اعتقد بعيسى من بين الجموع فطلب منه أن يطهره من البرص، فكأن كلام عيسى الطويل قد قدح الاعتقاد في قلب هذا الأبرص وأثر اعتقاده في شفائه وصار شفاؤه قدحة أوجدت الاعتقاد في قلوب الجموع شاعت بعدها في المدن المختلفة.

وقــل بعد ذلك: ولما دخل يسوع كفرناحوم جاء إليه قائد مئة يطلب إليه ويقــول يــا ســيد غلامي مطروح في البيت مفلوجاً متعذباً، ومن المعلوم أن قائد

(۱) الإنجيل: ۱۳.

٣٤...... وأصلفي تترابع العلاج العام الرسول المصطفى تترابع العلاج العام

المئة كان معتقداً جازماً بذلك، فقل عيسى بعد ذلك: الحق أقول لكم لم أجد في إسـرائيل إيمانــاً بمقـدار هــذا ،ثم قل :افعب وكما آمنت ليكن لك ،فبرأ غلامه في تلك الساعة<sup>(۱)</sup>.

انظر إلى عملية تولَّد الاعتقاد فإنها تسير مسيرة سانجة بريئة غير معقَّدة.

وتتكرر هذه القصص في الإنجيل وفي أخبارنا والطريف ما في الإنجيل أن امـرأة نازفـة مـنذ اثنتي عشر سنة قد جاءت من ورائه ومست هدب ثوبه لأنها قالـت في نفسـها إن مسسـت ثوبه فقط شفيت، فالتفت يسوع وأبصرها فقل: ثقي يا ابنة! إيمانك قد شفاك، فشفيت المرأة من تلك الساعة.

ولم أورد هـذه القصص اعتقاداً رغم تكررها بعد تحريف الإنجيل، ولكن تمهـيداً لما نعتقده في نبينا وأهل بيته مثل مسح الرسول تله على عيني علي بن أبـي طالـب الظنة يوم خيبر وقد كان أرمد فبرئ لوقته<sup>(٢)</sup>، وقل أنس بن مالك: أتـي رسـول الله يَظلي بعلـي الظنة يوم أحد وعليه نيف وستون جراحة من طعنة وضـربة ورمية فجعل رسول الله يَظلي يسحها وهي تلتئم بإذن الله تعالى كان لم تكن<sup>(٢)</sup>.

وجاء علياً الظلّة رجل قد قطعت يده وهو يحملها فأخذها علي الظّيّة وقرا شيئاً وألصقها فالتصقت<sup>(٤)</sup>، كما وليس هدفنا بيان أعمل الأنبياء والأوصياء عليهم السلام وإنما نريد التحدث عن اعتقلا غيرهم، مثل أبي بصير الضرير، قسل: دخليت عسلى أبسي عبد الله الظّيّة وأبي جعفر الظّيّة وقلت لهما: أنتما ورثة

- (١) الإنجيل: ١٤.
- (٢) تحف العقول : ٣٤٦، مناقب أمير المؤمنين الثلاثة للكوفي ١: ٣٤٥.
  - (٣) بحار الأنوار ٢٠: ٢٢.
  - (٤) المناقب لاين شهر آشوب ٢: ٢٣٦.

خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... ٣٥

رسول الله ﷺ؟ قل: نعم، قلت: فرسول الله وارث الأنبياء، علم كل ما علموا؟ فقـل: نعم، فقلت: أنتم تقدرون على أن تحيوا الموتى وتبرؤا الأكمه والأبرص؟ فقـل لـي: نعـم بـإذن الله، ثـم قـل: ادنُ مـني يا أبا محمد فمسح يده على عيني ووجهي وأبصرت الشمس والسماء والأرض والبيوت وكل شيء في الدار<sup>(۱)</sup>.

وواضح أن الأسـئلة التي طرحها أبو بصير أولاً كلها تحكي عن اعتقاد كـامن في قلـب أبي بصير، ولم يسلّ إلا وهو يعلم أن الجواب هو الإثبات دون النفي، فكانت النتيجة أنه حصل ما كان يعتقد به.

وأوضح من ذلك ما روي عن أبي حمزة الثمالي أنه قل: انكسرت يد ابني مرة، فأتيت به يحيى بن عبد الله الجبر فنظر إليه، فقل: أرى كسراً قبيحاً، ثم صعد غرفته ليجيء بعصابة ورفلاة، فذكرت في ساعتي تلك دعاء علي بن الحسين زيـن العـابدين الثلاث، فـأخذت يد ابني فقرأت عليه ومسحت الكسر، فاستوى الكسر بإذن الله تعالى، فنزل يحيى بن عبد الله فلم ير شيئاً، فقل: ناولني اليد الأخرى، فلم ير كسراً، فقل: سبحان الله اليس عهدي به كسراً قبيحاً فما هـذا؟ أما إنه ليس بعجب من سحركم معاشر الشيعة، فقلت: تكلتك أمك، ليس هـذا سحر، بل إني ذكرت دعاء سمعته من مولاي علي بن الحسين ليت فدعـوت بـه، فقـل: علمنيه، فقلت: أبعدَ ما سمعت ما قلت، لا، ولا نغمة عين ليس من أهله<sup>(٢)</sup>.

ويـــلل آخـر الــرواية بوضـوح عــلى أن المسألة مسألة اعتقلا وإيمان ينفع اهلـه ولا يــنفع مــن لم يكن من أهل الاعتقاد واليقين، مثل هذا الطبيب الذي يـرى أنـه مــن سـحر الشـيعة ولا يعتقد بحقيقته وواقعه فأخبره الثمالي بأنه لا ينفعه مع كلامه الدال على عدم اعتقلاه واستخفافه.

- (۱) بصائر الدرجات: ۲۸۹-۱.
  - (٢) البحار ٩٢: ٢٣٠.

٣٦...... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

والمنقول من القصص والحكايات لما يجده الأولياء والصلحاء من آثار الاعتقاد في مجلل البرء والشفاء يتجاوز حد التواتر وهو حاصل لأمثالنا من ضعفاء الإيمان فكيف بأولئك العظماء وخالصة الأولياء من أصحاب الاعتقاد الحديدي الراسخ.

## العلاج الإسلامي ودخل الاعتقاد فيه

بينا في كتاب الأمراض أن الاعتقاد له دور في جميع أنحاء الطب حتى الطب الحديث وإن كنا لا ننكر حقيقة الدواء وتأثيره لكنه مشروط بحصول الاعتقاد، الذي يحصل من خلال عملية سلاجة كما بينا، فإذا درس الطبيب لملة غير قليلة ولبس ثيابه البيض وجلس خلف طاولته آخذاً سماعته وبعض الأجهزة وصار بهيئة من كان يداوي قبله من الأطباء وصار البعض يرجعون إليه، حصل عند الأخرين الاعتقاد به وبما يصفه من الدواء فيجدون الأثر بذلك، والدليل على دخل الاعتقاد هو اختلاف اعتقاد الناس من طبيب إلى طبيب وكذا الأثر الذي يرونه بوصفته مع أن الدواء واحد فيتكالبون على طبيب ويهجرون آخر ولا يرون لوصفته أثراً.

ومجـرب أن الـبعض حيـنما تـتكرر عـنده حالـة المرض فيستعمل نفس الـدواء السابق الذي وصفه له الطبيب فلا ينفعه حتى يراجع الطبيب ويكتب لـه نفس الدواء فيتعافى به، حتى عرف بين العامة أن الدواء لا ينفع حتى يُلقي المريض شره عند الطبيب .

كل ذلك وأمثاله دليل على تأثير الاعتقاد بالدواء والطبيب الواصف له وحتى الشركة الصانعة له في بعض الأحيان وغير ذلك.

وهـذا لا يعـني أن الطبيب إذا أخطأ في التشخيص والدواء فإنه سينفع، كـلا، فلـيس الاعتقاد السائد مطلقاً هو كل شيء، لأنه تابع لمقدار الاعتقاد وإنما قلـنا الاعـتقاد الـتام هـو كل شيء، والموجود بين الناس ليس هو الاعتقاد التام، فإنه لا يحصل إلا قليلاً.

خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... <u>۳۷ .....</u>

وهذا الاعتقاد السائد الناقص بين الناس إنما هو شرط من شروط تأثير الـدواء الـذي هو دواء في واقع الحل عرفه من عرفه وجهله من جهله لا يكون غيره.

وعلى هذا الأساس يبتني جواب النبي يتلي والأئمة في مجل وصف الدواء والعلاج ويتفاوت نوع الدواء الذي يصفونه، فرب شخص يعالجونه بمس ومسح ودعاء، ورب شخص يصفون له بعض الأغذية المعروفة والحبة السوداء والعسل وماء السماء وغيرها، ورب مريض يصفون له الأدوية المركبة المعقدة التي تتكون من عشرين نوعاً من الأعشاب وغيرها، كل ذلك تابع لمقدار اعتقاده ونوع المرض من حيث الصعوبة والسهولة، ومن ثم جاءت الأحاديث بعلاجات متعددة لكل نوع من أنواع المرض كما سيأتي عند الحديث عن علاج آحاد الأمراض.

ومن ناحية أُخرى فإن الدواء على هذا الأساس يختلف كقضية متقابلة، فمنه ما يحتاج إلى اعتقاد كامل بالله سبحانه وتعالى والنبي يتلي ومنها ما يحتاج إلى الـيقين بـتأثير نفس الـدواء، ومـنه ما يكفي فيه الاعتقاد السائد بنفس الدواء حاله حل أدوية الطب الحديث، فهي تختلف وتتفاوت وسنفرد لكل صنف منها بحثاً على حدة.

القسم الأول ،أي الـدواء الذي يحتاج إلى الاعتقاد بالله سبحانه و تعالى والنبي تتلي مثل الحبة السوداء لما جاء في الرواية السابقة عن أبي عبد الله التلك حينما حدثهم عن تأثير الحبة السوداء وهو يرويه عن النبي تتلي فاعترض عليه المبعض بأنه جرّب ذلك فلم ينتفع به فقل التلك: إنما ينفع الله بهذا أهل الإيمان به والتصديق لرسوله، ولا ينتفع به أهل النفاق ومن أخذه على غير تصديق منه للرسول<sup>(1)</sup>.

(١) دعائم الإسلام ٢: ١٣٥ ح٢٧١، الجعفريات : ٢٤٤.

٣٨ ...... ٢٨ المطفى عَظِيرُ العلاج العام ٢٨

القسم الـثاني، الدواء الذي يحتاج إلى الاعتقاد بنفس الدواء فقط، مثل مـا ورد في تربة قبر الحسين ال<del>كلة</del> من أنها شفاء من كل سقم، قل: وإنما يفسدها ما يخالطها من أوعيتها وقلة اليقين لمن يعلج بها، فأما من أيقن أنها له شفاء إذا يعالج بها كفته بإذن الله من غيرها مما يعالج به<sup>(۱)</sup>.

ف إن هـذا الكـلام بظاهـره يـنل على اعتبار الاعتقاد بدوائية التربة ولا يشترط الاعـتقاد بالرسـول يظل وإن كان المحتمل مفروغية ذلك ومسلميته، وإنما تـرك الإمـام بـيانه لوضـوحه، ولكن لا مانع من التمسك بالإطلاق فإن الإيمان بالحسين الظلام متحقق حـتى ممـن لا يؤمن بالرسول من غير المسلمين، ويكون أكـثر الأدوية من الأعشاب والغذاء المطروح في هذا الكتاب من هذا القبيل إلا ما استثني.

القسم الثالث: الدواء الذي يتوقف على الاعتقاد بدوائية الشيء لمرض خـاص، مـثل ما ورد عن النبي ﷺ في ماء زمزم من أنه دواء لما شرب له<sup>(٢)</sup>، فإذا شـربه الإنسـان لـلحمى لا ينفع للقولنج، وإذا شربه للقولنج لا ينفع للحمى، فهذا نوع من التداوي والعلاج، وهو جديد على السلحة الطبية، وإن كنا نحتمل وجـود مصلايق له في الطـب الحديـث من الأدوية المشتركة إلتي يعالج بها عدة أمراض، فقد يتدخل تعيين المرض وقصده في حصول الشفاء منه.

القسم الرابع: الدواء الذي يكفي فيه مجرد قصد الاستشفاء، مثل ما ورد عسن أمير المؤمنين الظير: كلوا ما يسقط في الخوان، فإن فيه شفاء من كل داء بإذن الله لمن أراد أن يستشفي به<sup>(٣)</sup>.

- (١) كامل الزيارات: ٤٧٠.
  - (٢) طب الأثمة: ٥٢.
  - (٣) المجاسن ٢: ٤٤٤-٢٢٣.

خطوات في طريق العلاج الإسلامي ......

القسم الخمامس: وهو أعجب ما نقل وهو الدواء أو الغذاء الذي من تناوله بقصد الدوائية كان دواعً ومن تناوله ويرى أنه داء كان داءاً مثل البلانجان الذي روي فيه عن رسول الله تَقَلَّظُ أنه قال: اكلوا البلانجان فمن أكلها على أنها داء كانت داء، ومن أكلها على أنها دواء كانت دواءاً<sup>(1)</sup>.

## العلاج الإسلامي وتشديد الاعتقاد

واضح جداً أن العمل الأساسي للرسول على وأهل بيته في مجل الطب هـو تشـديد الاعـتقاد بـالعلاج الإسـلامي، وذلـك بالإصـرار على التداوي بما يصـفونه والتأكيد عليه مدعوماً بالاستدلال، مثل ما روي فيمن استطلق بطنه فجـاء أخوه إلى الرسول تيك وأخبره فقل: «اسقه عسلاً» فذهب وسقاه وعاد إلى الرسـول تيك ليخـبره أنـه ما زاده إلا استطلاقاً فقل: «اسقه عسلاً» فذهب وعاد بنفس الجواب، فقل تيك: «اسقه عسلاً صلق الله وكذب بطن أخيك»<sup>(٢)</sup>.

كل ذلك عملية لتشديد الاعتقاد في قلب الستوصف، مدعوماً بالاستدلال بأن الله سبحانه وتعالى هو الذي أخبر بأن العسل شفاء، والله سبحانه وتعالى صلاق لا يكذب وإنما كذب بطن أخيك حيث لا يؤثر فيها ما أخبر الله سبحانه وتعالى بدوائيته ولم يصدّق بعدُ ولم يعتقد، ولو اعتقد لصدق وبرئ

ولا تـزال محـاولات الرسـول ﷺ لإحـياء الطب السالم متتالية ولها أنحاء مختلفة منها الاستعانة بكل ما يعظم في عيون الناس من الأمور الغيبية والعينية مـثل الـروي عـنه ﷺ: \* علـيكم بالسنا فتداووا به فلو دفع شيء الموت لدفعه

- (١) مكارم الأخلاق: ١٨٤.
  - (٢) طب الأثمة : ٢٨.

٤٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

السنة وتداووا بالخلبة ، فلو تعلم أمتي ما لها في الحلبة لتداوت بها ولو بوزنها من ذهب ا<sup>(۱)</sup>. ومثل قوله علا في الحرمل: هما أنبت الحرمل من شجرة ولا ورقة ولا ثمرة إلا وملك موكل بها حتى تصل إلى من وصلت إليه.. وإن في حبها الشفاء من اشنين وسبعين داء فتداووا بها وبالكندرا<sup>(۲)</sup>، فنجده مرة يستعين بقدرة الموت القاهرة ليعبر عن مقاومة مثل السنا لتلك القدرة حتى يكاد أن يصدّها، وأخرى يستعين بقيمة الذهب العالية لبيان قيمة الحلبة، وثالثة يستعين بشبح الملائكة الغائبة عن الأنظار ليجعلها وراء ثمرة الحرمل، كل ذلك وسائل لتفهيم قوة تأثير تلك العقاقير وقدرتها على معالجة المرض، وبعبارة أدق ليصنع منها دواء بأفضل وسيلة لصنع الدواء وأفضل موضع لصناعته، بيد أن الدواء بحاجة إلى أن يصنع في غيلة البشر أكثر من مصانع الأدوية .

ومنها الروايات التي يقطع فيها الرسول يَؤْلُمُ الأمل من كل دواء حتى يتوجَّه الاعتقاد إلى ما يريده من العلاج بالدعاء والقرآن الذي يصب في مصب العبادة والذي هو الغاية من الابتلاء بالمرض، مثل قوله يَؤْلُمُ فمن لم يشفه الحمد فـلا شـفاه الله<sup>(٢)</sup> فواضح أن الرسول يَؤْلُمُ الا يريد أن يدعو على احد من غير ذنب، وإنما أراد تشديد الاعتقاد بسورة الحمد والتداوي بها، باعتبار أن من لم تشفه الحمد ليس له اعتقاد بالحمد، ومن ليس له اعتقاد بالحمد فأولى أن لا

ومنها الروايات الكثيرة التي تبدأ بكلمة عليكم فما زال الرسول يلا يقـول علـيكم بالمـلح، علـيكم بالحلبة، عليكم بالعسل، عليكم بالحبة السوداء، علـيكم عليكم، ليخرج كل ذلك الإصرار عن اعتقاد قوي بهذه الأمور، ويصنع

- (١) دعائم الإسلام ٢. ١٤٩.
  - (٢) طب الأثمة : ١٧.
  - (٢) طب الأقمة : ٤٨.

خطوات في طريق العلاج الإسلامي ....... ٤١

المثقة والاطمئىنان عـند المسـتعمل والمـتعالج بهـا، وسـيأتي أكـثرها في غضون المباحث القلامة.

ومنها الترويج والتعريف بالدواء، مثل قول أبي عبد الله الظلّة في الحمى: «يؤخذ العسل والشونيز ويلعق منه ثلاث لعقات، فإنها تنقلع، وهما المباركان، قــل الله تعــالى في العسل: ويَخُرُجُمن بُطُوهَا شَرَابٌ مُخَلَفٌ أَلوَانُهُ فيه شفَاء للنَّاصِ وقال رسول الله ﷺ: في الحبة السوداء شفاء مَن كل داء إلا السام<sup>(1)</sup>.

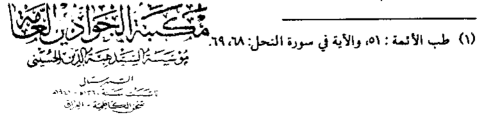
عـلى أن هـذا الترويـج والـتعريف بـالدواء هـو مـرحلة مسـتقلة عـن الاعـتقاد، وهـي طريقة نافعة حتى في الطب الحديث تستوجب تطبيب النفوس والاطمئنان الأكثر عند المريض، وبالتالي الاعتقاد الأشـد الذي هو محل البحث .

#### لماذا الإصرار على الاعتقاد

تتمتع مسألة المدواء بنوع من الحساسية الخاصة، والظرافة والرقة إلى أبعد الحدود، فإن زجلجة الدواء سريعة الانكسار، وسرعان ما يفقد الدواء أثره بمجرد أن تتخلخل عقيلة المريض به أو يستصغره ولا يقبل دوائيته، أو لا يرضى بها.

فلـيس أمـام الطبيب والحل هذه سوى تبديله وتغييره، وليس هناك مجل لـلجدل والـنقاش والاسـتدلال والبرهنة، ولا الفرض والإجبار، لأن المريض لا يجد له أثراً ولا ينتفع به والحل هذه.

هـذا بصـورة عامـة، وفي خصوص الطب الإسلامي فالمسألة أشد وآكد. فـإن للاعـتقلا فـيه أكبر الأثر إذا لم نقل كله، فلا ينتفع به سوى المسلّم المعتقد، بل المتيقن الجازم.



٢٢ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام ٢٠

فانظر إلى هـذه الخـاورة المروية عن شيخ من أصحابنا عن أبي عبد الله التكلة قـل: كـنا عـنده فسـأله شـيخ فقـل: إن بـي وجعاً، وإنما أشرب له النبيذ، ووصـفه له الشيخ، فقل: هما يمنعك من الماء الذي جعل الله منه كل شيء حي؟<sup>ه</sup> قل: لا يوافقني.

فانظر إلى العملية التي جرت في هذه المحاورة فإن شيخاً فيه وجع –يعني مبتـلى بمـرض – ووصـف هـذا المـرض للإمـام التلغة وأنه يشرب له النبيذ ثم وصَفَ النبـيذ للإمام وهو نوع من المسكر الحرام، وعرف الإمام مرضه واقترح علـيه أن يداوي نفسه بشرب المله، فهل تشك في أن الماء دواء هذا الشخص في هـذا الحـل؟ كـلا لـيس هـنا مجل للشك، ومن المسلّم أن دواءه هو الماء، ولكن أجاب ذلك الشيخ بأنه لا يوافقني، فإن الإمام التلخة يقول: يوافقك وهو علاجك، وهو يقول: لا يوافقني، يعني أنه شلك في دوائيته بل جازم بعدمها، وفي هذا الحل لا يسفعه ولا يوافقه حـتماً بسـبب أنـه قل ذلك، ولذا لم يصرّ عليه الإمام ولم يناقشه ولا فرض عليه بل قل له:

افما يمنعك من العسل، قال الله: فيه شفاء للناس؟» قال: لا أجده.

وإنما قبل الإممام المظلم "قبل الله فيه شفاء للناس» في هذا المقطع، وقل «الـذي جعـل الله مـنه كل شيء حي» في المقطع السابق، إلا من أجل إيجاد شيء مسن الاعـتقاد بواسـطة هـذا الـتعريف بالدواء الذي هو أحد خصائص الطب الإسلامي، أعني عملية التعريف بالدواء.

فسلما كان استدلال الإمام في المرحلة الثانية بالقرآن وبكلام الله سبحانه وتعسالى لم يستمكن السسائل مسن إنكساره ولكسن في مجمل الإصرار على التداوي بالنبسيذ السذي يجد منه لذة السكر قل: لا أجده، ولم يقل: لا يوافقني، إذ لا يسعه تكذيب الكتاب وهو مسلم.

فنجد أن الإمام لم يناقشه ولا أصرَّ عليه حتى في هذه المرحلة، وسرعان ما عـــــل إلى دواء آخر فقل له: افما يمنعك من اللبن الذي نبت منه لحمك واشتد عظمك؟ا

قل: لا يوافقني.

ومعلوم أن اللبن يوافقه ولو لا ذلك لما اقترح عليه الإمام التلخ ذلك، وإنما لم يصر عليه لأنه يعلم أنه مع استصغاره واستحقاره لذلك الدواء، وعدم استقباله رغم تعريف الإمام التلخ به وذكره نبات لحمه منه واشتداد عظمه عليه، علم أنه لا ينفعه والحل هذه من عدم الاعتقاد، وعلم علة استصغاره لذلك ولكل تلك الطرق العلاجية وامتناعه منها، ولذا بلار فذكره له علة امتناعه منها، فقل في آخر كلامه: «أتريد أن آمرك بشرب الخمر؟! لا والله لا آمرك<sup>(1)</sup>، يعني هذا هو الحد النهائي لما يكن التداوي به، وليس النبيذ الذي تشربه دواؤك، فهذا غاية التدبير لردعه عنه وصرف اعتقاده به، فإذا كان فيه أقل أمل

فكم هي حساسة مسألة العلاج وكم هي بحلجة إلى الرفق ومراعلة دائرة أفكار المريض وهواه وعقائده.

ويتضح ذلك بشكل أشد من العملية التي جرت مع أمير المؤمنين حينما جاءه رجل قد قطعت يده في صفين وقد أخذها وجاء بها إلى الإمام الظيّة، فأخذها منه وقرأ شيئاً وألصقها فالتصقت، فقل: ما قرأت؟ قل: فاتحة الكتاب، قل: فاتحة الكتاب! كأنه استصغرها، فانفصلت يده وتركه الإمام الظّيّة<sup>(٢)</sup>.

- (١) تفسير العياشي ٢: ٢٦٤ ح٤٥، عن سيف بن عميرة عن شيخ من أصحابنا ، عن أبي عبد الله التيك.
  - (٢) المناقب لابن شهر أشوب ٢: ٢٣٦.

٤٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي العلاج العام

فــلماذا تركه ولم يلصقها مرة أخرى ويقرأ عليها فاتحة الكتاب مرة ثانية؟ لسيس ذلــك إلا لأن زجاجــة الــدواء قــد انكسـرت وأهـريق مـا فـيها بذلــك الاستصغار والاستحقار وتزلزل العقيدة.

وقـد مرت قصة أبي حمزة الثمالي الذي قرأ على كسر يد ابنه دعاء علي بـن الحسين الظلام فانجبرت في الحل ولما رآه الجابر قل هذا من السحر، فقل له: لـيس هـو سحر وإنما هو دعاء، قل علّمنيه، قل: بعد ما قلتَ ذلك فلا، يعني أنه لا ينفعك وأنت ترى أنه من السحر وإيهام العيون.

وكذا في الطرف المقـابل، أعـني إذا اعتقد البعض ببعض أنحاء العلاج كالعملية الجراحية الـتي نهـى عنها النبي ﷺ فلما رأى إصرارهم رخّص لهم فأُجريت وعوفي بها، وقد ذكرناها في كتاب الأمراض وسنذكرها هنا أيضاً<sup>(۱)</sup>.

وكذا من كـان يعـتقد بالـتداوي بـبعض الخبائـث كالبول ويداوي به مريضـه، فنهاه أبو عبد الله الظلام عن ذلك وقل: الا يشربه فقل: إنه مضطر إلى شـربه قـل: افإن كان يضطر إلى شربه ولم يجد دواء لدائه فليشرب بوله أما بول غـيره فلا<sup>(٢)</sup>، وهذا يعني أن صرف الناس عن معتقداتهم وما اعتادوه في معالجة أدوائهم صعب أيضاً، وهو بحاجة إلى عمل مستأنف.

ومن جميع ذلك نجمد أن مسألة التداوي والعلاج كم هي ظريفة وفيها انعطافيات كبيرة يخرقها أقبل شبك وتزليزُل ويقيمها الجزم واليقين حتى لو خالفت الواقع.

- دعائم الإسلام ۲: ۱٤۳.
  - (٢) , طب الأثمة : ٦١.

| ٤٥ | *** | الإسلامي. | العلاج | طريق | ت في | خطوات | - |
|----|-----|-----------|--------|------|------|-------|---|
|----|-----|-----------|--------|------|------|-------|---|

ولذلـك تشتت أنواع الطب والعلاج من بلد إلى بلد ومن قوم إلى قوم بل حتى من بيت إلى بيت، فكل واحد يعالج نفسه بشيء ويرى له الأثر في كثير من الأحيان .

والنتيجة أن سَوق الاعتقاد إلى السبل الصحيحة، وخصوص الإسلامية السللة بحاجة إلى عمل مستأنف وشروع من الصفر ومن اللبنة الأولى، وهي بحاجة إلى يد مبسوطة تزرع الاعتقاد من البداية وتتلافى ما ضيعه المسلمون عبر الزمان وتعيد ما فقدوه من الاعتقاد بالطب الإسلامي بعد غزو الطب اليوناني والطب الحديث وغيره إلى بجراه الأول .

.

.

.

# الخطوة الرابعة

# الإقدام على التداوي

لا يكفي الاعتقاد ب الله تعالى وبالرسول يَمَالِمُ في حصول الشفاء؛ لأنه مشروط بالتداوي، ولا يصح للإنسان أن يقول: الطبيب أمرضني وهو يشفيني؛ لأن في الأخبار أن نبياً من الأنبياء مَرضَ، فقل: لا أتداوى حتى يكون الذي أمرضني هو الذي يشفيني، فأوحى الله إليه لا أشفيك حتى تتداوى، فإن الشفاء مني، فهو يل على مشروطية الشفاء بالتداوي، وأنه لا يحصل بدونه، كما لا يصح أن يقول الإنسان: لا آكل حتى يكون الذي خلقني هو يشبعني كما هو واضح.

ولكن هذا لا يعني حتمية الرجوع إلى الطبيب وتناول العقاقير الطبية أو إجسراء العمليات الجراحية، بل المهم هو تشخيص المرض ومعرفة الدواء، فهو معنى التداوي، وسيأتي إن شاء الله أن أكثر الدواء هو دعاء وقرآن وأذكار وعقاقير وحجامة وغيرها، ولا يلزم أن يكون دواء كيمياوياً أو عملية جراحية، فإن نفس قوله تعالى في هذا الحديث وغيره: افإن الشفاء مني يدل على ذلك، ويفهمنا أن المطلوب هو مجرد حصول اسم التداوي وعدم الإهمل وإنما الشفاء من الله سبحانه وتعالى، والأمر فيه كالرزق مشروط بالسعي، ولكن لا يلزم فيه نهاية السعي، بل كثرة السعي مذمومة والأمر هنا أيضاً كذلك، فإن العملية أسهل مما يركض وراءه البشر وإن كان التداوي ضروري كما بينا، ويدل على أمرض قد خلق الأدوية المتعالي بها بلطيف صنعه وجعل بعض الحشائش والخشب والصموغ والأحجار أسباباً للشغاء من العلل والأدواء فهي تل على عظيم قدرته وواسع رحتها.

(١) بحار الأنوار ٥٩: ٧٠.

٤٨ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي العلاج العام المسطفى ع

## وقت التداوي

والمهسم في السبين هـو معـرفة زمـان الإقـدام عـلى الـتداوي حيث يجب التريَّث فـيه وعـدم المـبلارة إلى ذلـك، ولا بد من ترك الفرصة للبدن أن يقاوم المـرض ويقـف أمامـه كسي تتنشـط مدافعاته ويكسبه المناعة القوية، فإن الدواء كالبـناء قلـيله يجـر إلى كثيره، ويفقد التأثير بدوام استعماله حتى يصل الإنسان إلى حالة لا يؤثر فيه الدواء ولا ينفعه.

فعملى الإنسمان أن يتريمث ما أمكنه وما دام يحس بقوة في جسده وقدرة عملى مقاومة الممرض، وما دامت كفة الصحة راجحة على كفة المرض، فليترك الدواء و لا يضطجع في الفراش ما استطاع المشي.

ــــا روي عــن الــنبي ﷺ: هجنــب الــدواء ما احتمل بدنك الداء فلذا لم يحتمل الداء فالدواء<sup>(۱)</sup> وقل أمير المؤمنين اﷺ: «امش بدائك ما مشى بك»<sup>(۲)</sup>

وفي رواية عن أبي عبد الله الظلاقة قل: امن ظهرت صحته على سقمه فيعالج نفسه بشيء فمات فأنا إلى الله منه بريءً<sup>(٢)</sup> عما يبدو أنَّ الأمر أصعب مما نتصور، ولا بد من احتمل الألم والمرض والصبر عليه وترك الفرصة للبدن أن يعالج نفسه، ويدفع المرض بنفسه ما استطاع .

وذلك لأن دواء الإنسان موجود في بدنه لقول علي الملكة الاواؤك فيك <sup>(\*)</sup> وهـو المفـروض المتصـور، بـيد أن الإنسـان في كل الظروف في معرض تهاجم

- (١) مكارم الأخلاق: ٤١٨.
  - (٢) نهج البلاغة ٢: ١٤٣.
    - (٢) الخصل: ٢٥ ٩١.
- (٤) الديوان المرتضوي : ١٤٠.
- دواؤك فيك و ما تبصر و داؤك منك و ما تشعر وتزعم أنك جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر

خطوات في طريق العلاج الإسلامي .......

الأمراض وأسبابها من المكروب وغيره، ومع ذلك فإن البدن يبقى مصونا منه، فما ذلك إلا لوجود ما يدفع ذلك التهاجم ويعالج ما يصيب البدن منه ويرمم فدائحه ويعوض خسائره فلو لم نترك الفرصة للبدن أن يدافع عن نفسه وبادرنا إلى استعمل الدواء في أول وهلة من الابتلاء بالمرض خملت تلك المدافعات وفقد البدن المناعة اللازمة وصار عرضة للأمراض على الدوام وتشدت حاجته إلى الدواء باستمرار، وأخذ الدواء يفقد تأثيره بكثرة استعماله إما لاعتياد المكروب وغيره من أسباب المرض عليه أو غير ذلك من الأسباب كما هو مشهود ففي هذا الحال يبقى البدن بلا دفاع ولا دافع، ولا مانع ولا رادع، ولا دواء نافع، فيجر ذلك إلى الموت.

فقـد روى ابــن بــــطام عــن الصــلاق ال<del>كلا</del> أنه قل: امن ظهرت صحته عـلى سـقمه فشـرب الـدواء، فقد أعان على نفسها<sup>(١)</sup> ومعنى أعان على نفسه يعني أعان على قتل نفسه.

وهـذا برزخ آخر بين مرج الطب الإسلامي ومرج الطب الحديث، حيث يؤكد الأخير على معالجة المرض في أول شروعه، والأول يؤكد على ترك المداواة في أول المرض.

وإذا قلمنا ينبغي ترك المدواء ما رجحت كفة الصحة فإنه لا يعني عدم مراجعة الطبيب، وقد يحتاج الإنسان في بعض الأحوال من أجل معرفة الكفة الراجحة أن يراجع الطبيب المتخصص لتعيينها، وإن كان ظاهر الأخبار أن ذلك موكول لنفس الشخص وهو أعلم بحاله.

فالـتقابل هـنا بـين النظريـتين الإسـلامية والحديثة هو تقابل نحوين من الـتفكير حيث إن الطب الحديث يرى أن المبلدرة إلى العلاج أنجح لأن المرض لم يسـتفحل بعـد وهـو في أو\_له ضعيف سرعان ما تؤثر فيه الأدوية والعلاجات، وإذا اسـتفحل صعب علاجه، بينما النظرية الإسلامية تذهب إلى أن المبلدرة إلى

طب الأئمة : ٦١.

٥٠...... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام العلاج العام العـلاج وإن كانـت تـؤدي إلى القضـاء على المرض في نطفته ولكنه من ناحية أخرى ستضعف البدن عن المقاومة وتفقده المناعة اللازمة في المراجل اللاحقة.

وتصطلح النظريتان باعتماد الطب الحديث على اللقاح الصناعي في مجـل تقوية المناعة والطب الإسلامي يعتمد على سير طبيعي لتقوية المناعة قد يصلحبه احـتمل بعـض الألم وعـوارض المـرض بينما الصناعي أقل ألماً وأقل عوارض، والسبيل مفتوح للدراسات الحديثة في مجل إثبات أسلم وأنفع الطرق والسبل.

والمشاهد هـو أصـلحية الـنظرية الإسـلامية، وأن مـا يكتسبه مَن يترك الـتداوي مـن الـناعة أقـوى وأوسـع طـيفاً، فإن المناعة اللقاحية محدودة ببعض الأمـراض، والطبيعية عامة شاملة لجُلَّ الأمراض إن لم نقل كلها، ولذا صار من يعتمد الطريقة الإسلامية أطول عمراً وأقل حاجة للدواء والعلاج .

كيفية التداوي

هل نبدأ إذا أردنا التداوي بأضعف الدواء، أو يجب الابتداء بأقوى دواء ممكن ومعمروف؟ قد يكون المألوف في الأوساط الطبية وبين عامة الناس هو الشهروع بأضعف الدواء ثم المتدرّج نحو المدواء الأقوى إذا لم ينفع الدواء الأضعف والقيام باستعمل الدواء الأقوى في المرحلة الثانية والثالثة.

ولكن النظرية الإسلامية تذهب إلى استعمل أقوى ما يمكن من الدواء إذا حــانَ موعــد الــتداوي، أي بعد ما تترجح كفة المرض على كفة السلامة، ولم يعُـد الــبدن قــلدراً عــلى الدفاع عن نفسه وخلد الإنسان إلى سرير مرضه، ففي خطوات في طريق العلاج الإسلامي ...... ٥١

هـذا الحـل يجـب حسم ملاة المرض لما روي: «اجتنب الدواء ما لزمتك الصحة، فإذا أحسست بحركة الداء فاحسمه بما يردعه قبل استعجالها<sup>(۱)</sup>.

والتعبير بحركة الداء تعبير ظريف، وعبارة أخرى عن غلبة كفة المرض لأن المرض إذا غلب عملى الصحة صار يزداد ويتغلب شيئاً فشيئاً وقد عبر بحركة الداء، بخلاف حالة ما قبله فإنه يزيد وينقص ويظهر ويكمن، وله نحو من السكون.

وفي هـذا الحل إذا غلب المرض لابد من عدم إمهاله، وحسمه بما يردعه عـبارة أخـرى عـن الـتداوي بـالدواء الحاسـم، وهو الدواء القوي، أو ما يغلب الظن حسمه لملاة المرض.

وقوله: اقبل استعجاله يضيق الفترة الصلحة للتداوي ويجعلها بين حدين دقيقين أحدهما غلبة المرض على الصحة والآخر ما قبل استعجل المرض وتزايده بسرعة، فهي مرحلة قد تكون قصيرة وتصعب رعايتها.

ومهما يكـن مـن ذلـك لابد من رعاية عدم المبادرة في استعمل الدواء لـتوافر التاكـيد عـلى ذلك، ولابد من عدم ترك المرض حتى يستفحل ويتغلب على الإنسان ويقهره ويكون بحل يصعب علاجه.

فالتريث مطلـوب والإمهـل مـرغوب ولكـن الإهمـل والاتكـل غير مطلـوب، ولعـل هـذا نفـس مـا يقصـده الأطباء من علاج المرض في أوله، فلا مشاحة ولا خلاف.

(۱) دعوات الراوندي : ۲۹.

## الخطوة الخامسة

#### اختيار الطبيب

الضرورة والعقل يقتضي الرجوع إلى الطبيب الحلاق المؤمن المتقي مهما أمكن، والمعتقد بالطب الإسلامي العارف به وبدقائقه، القادر على تشخيص المرض والعارف بالدواء القديم والجديد، ويقدم الدواء الإسلامي ويجعله الأول على الدوام ما أمكنته الفرصة ويرجع للطب الحديث في المرحلة الثانية والحالات الصعبة.

و الأهم من جميع ذلك أن يكون متحلياً بالتقوى الطبية، ويكون طبيباً بالمعنى الـذي أُريـد مـن كلمة الطبيب، أي أنه يقوم بتطبيب النفوس وتأميل المريض على الدوام وفي أشدَّ الحالات ويوكل الأمر إلى الله سبحانه وتعالى، فهو عمله الأول، لأن الـنبي موسـى بن عمران الظلا قل يا رب ممن الداء؟ قل مني، قـل: فممـن الدواء؟ قل: مني، قل: فما يصنع الناس بالمعالج، قل: يطيب بذلك أنفسهم، فسمي الطبيب لذلك<sup>(۱)</sup>، وكان يسمى قبله المعالج .

وهـذه التسـمية والسؤال والجواب يرجع إلى حقيقة غير خافية، وهي أن الأمـراض في الغالب نفسية ولها منشأ نفسي وهي في الغالب تعود إلى أزمات روحية تضعف البدن عن مقاومة المرض، وتؤدي إلى سرعة التذمر واليأس من حصول البرء.

كما أن شلة تخوف الإنسان في هذه الأحوال دائماً يجعله يحتمل أشد الاحتمالات وأصعب الأمراض المتصورة فيزيد هذا الخوف والرعب في تدهور أوضاعه وتشويش أفكاره المؤدي بطبعه إلى تفاقم المرض واستفحاله.

 علل الشرائع : ٥٢٥ ب ٣٠٤ ح١، الكافي ٨ ٨ ح٥٢، عن محمد، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن زياد بن أبي الحلال، عن أبي عبد الله الظلام. ٥٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

فلذا قبل الطبيب لسلمريض: إن مرضك ليس بشيء وإنك سرعان ما ستشفى ببلذن الله سبحانه وتعمل، وهمو المقدّر لما فيه خير الإنسان وصلاحه، طابت نفسمه واستعلد قواه ونشاطه، واستراح باله الأمر الذي سيمنحه فرصة أكبر لمقاومة المرض والسلطة عليه.

ولا يبلجأ الطبيب في هذا الحل إلى تخويف المريض وإرعابه ليبتز أمواله ويعالجه العلاجات الصعبة كالعمليات الجراحية من دون ضرورة ولا حاجة ماسة ولكن من أجل استزاز أموال المريض وتشديد حاجته النفسية لمراجعة الطبيب واستعمل الدواء كما يفعل بعض أطباء اليوم فإن من يخوف المريض ليس يطبيب كما عرفنا من سؤال النبي موسى وجواب الله سبحانه وتعالى، وأن الطبيب من يطيب النفوس. والمشاهد أن المريض قد يبتلي بالمرض الصعب سنين طويلة من دون أن يعلم بذلك وهو يزاول حياته اليومية بكل أمل وحيوية، حتى إذا علم بذلك تدهورت أموره وانقلب حاله وخلد إلى فراش مرضبه ومسرعان منا يفارق الدنياء ليس ذلك إلا لأجل منطق طبي خاطئ يعتمد على عدم وجود دواء لكثير من الأدواء، وأطباء لا يعلمون بوظائفهم التي ندبوا لها، بينما المنطق الصائب هو وجود الدواء لكل داء، وعمل الطبيب هو تطييب المنفوس حمتى في هذا الحل، فلا شك في أن الإنسان في حل المرض يكون في نقطة ضعف ويكون قابلاً للاستغلال وسلب ما في يده مثل بعض المواطن الأخـرى الـتي نهـي عن الاستغلال فيها كالزواج والموت، فقد كُره لمثل الماشطة المشارَطة وأن ترضى بما تعطى، فكذلك الطبيب، يجب عليه أنه يرضى بما يعطى، ولا يشارط ولا يماكس ولا يستغل الفرصة، وإلى هذا أشار سيد الأولياء على بن أبي طالب حينما قل: **ا**من تطبب فليتق الله ولينصح وليجتهده<sup>(")</sup>.

دعائم الإسلام؟: ١٤٤-٥٠٣.

# الخطوط الكلية للطب الإسلامي

يمـتاز الطـب الإسـلامي باحتفاظه بخطوط عريضة للتداوي تفسح المجل أمام المحققين للتوسع والتوفيق في الوصول إلى دواء الأمراض وعلاجها حتى لو لم تتم معرفة المرض ولا تشخيصه أو كان بحيث لا يعرف له دواء.

#### الخط الأول

فمن هـذه الخطـوط العامـة الدواء المركب من كل العقاقير والأعشاب بعـد نزع الزوائد منها وتخليصها وأخذ الخواص الدوائية منها، وجمعها ليجتمع دواء ينفع لكل داء وإن كان تأثيره أقل من الدواء الخاص لكل مرض .

وقـد أشار إلى هذه الحقيقة الطبية في القرآن والأخبار، فمن القرآن قوله تعـالى: ﴿كُلُمِي من كُلِّ الشَّرَات فَاسْلُكُمِي سُبُلَرَبِكِ ذُلَلاَ يَخْرُجُمِن بُطُوهِا شَرَابٌ مُخْلُفٌ أَلوَانَهُ فَيَهِ شِفَاء لِلنَّاسِ ﴾ <sup>(1)</sup> .

فإنـه تعـالى قد جعل الشرط لعمل النحل بحيث يكون شافياً للأمراض هـو أكـلها مـن جميع الثمرات واستخلاصها الملاة المؤثرة من جميع الأشجار ثم القـيام بجمعهـا وتهيئتها لتتركب ملاة معقدة تجتمع فيها جميع الخواص الدوائية اسمها العسل وسيجيء الكلام في العسل مفصلاً.

وجـاء في الأخبار التأكيد على ألبان البقر والتعريف بأنها دواء لكل داء كمـا يأتي ثم جاء التعليل عن رسول الله ﷺ وقوله: اعليكم بألبان البقر فإنها

(۱) النحل: ۱۹،۱۷.

٥٦ ..... ورامة في طب الرسول المصطفى عظي العلاج العام

تخليط من كمل الشجر»<sup>(١)</sup> وفي رواية: «ترم من كل الشجر، أو ترعى من كل الشجر»<sup>(٢)</sup> والمهم هو التعليل بأنهما تأكل من كل الشجر بحيث تجتمع جميع خواص الشجر الغذائية والدوائية وتتركب ملاة معقدة اسمها لبن البقر.

وإنما عـدل النبي ﷺ من المفرد إلى الجمع وقل ألبان البقر ولم يقل لبن الـبقر، لأجـل أن كـل بقـرة قـد تتغذى على طائفة خاصة من الشجر، فإذا جمع ألـبان بقـر مخـتلف صـار المجمـوع يحـتوى عـلى أكـبر نسـبة من المواد الغذائية والدوائية، وسيجيء الكلام مفصلاً في التداوي بالعسل وألبان البقر.

فهذه حقيقة طبية تفتح المجل لصناعة أدوية تنفع لكل مرض غير أنها لم تكن مقدورة في السابق، وبفضل تقدم العلوم والصناعة الحديثة قد يكون هذا الأصر بمكناً وميسوراً هذه الأيام، وذلك بتجميع أنواع العقاقير والأعشاب الطبية والغذائية وغيرها واستخلاص المواد الدوائية منها وجعها لتشكيل مركب يحتفظ بنسب قليلة من كل دواء يكون علاجاً لجميع الأدواء وإن كان بطيئاً باعتبار قلة نسبة دواء كل واحد من الأمراض فيه، غير أنه وفي جيع الأحوال يحتوي على الدواء وسيؤثر بعد حين أو علجلاً بلختلاف أنواع المرض والشروط الخاصة بكل مريض، والنتيجة عدم بقاء مريض لا دواء لدائه.

ويمكـن تتـبع الأشجار التي تقصدها النحل أو الأشجار التي تأكل منها الـبقر ليـتم الـتعرف على الأشجار التي لها خاصية دوائية، ومن الممكن تسمية هذا الدواء بالدواء الجامع.

- (۱) المحاسن ۲: ٤٩٣ ح٥٨، الكافي ٦: ٢٢٧ ح٣.
- (٢) قرب الإسناد : ١١٠ ح ٢٨٠، والرم : الأكل، الوسائل ٢٥: ٢٢٤ ح ٢٦٧٤٥.

| Y | Q. | إسلامو | الإ | للطب | الكلية | وط | الحنط |
|---|----|--------|-----|------|--------|----|-------|
|---|----|--------|-----|------|--------|----|-------|

## الخط الثانى

الخط العريض الآخر هو طريقة التنقية والتطهير من عوامل المرض والـزوائد الـتي تضر بالـبدن فهنك من الأشياء المتوفرة في الطبيعة تمتلك هذه الخاصية الـتطهيرية أشار إليها القرآن وجاءت في الأخبار، منها ماء السماء كما سيأتي، فـإن الله سـبحانه وتعالى يقول: ﴿ وَيُنَزَّلُ عَلَيْكُم مِنِ السَّمَاء مَاء لَيْطَهَرْكُم به ويُذْهب عَنكُم رُجْزَ الشَيْطَانِ ﴾ <sup>(١)</sup>وسيأتي أن الـتطهير المقصود في الآية هو الـتطهير لعامة الـبدن ظاهـره وباطنه، ورجز الشيطان هو أسباب المرض، ولذا كان ماء السماء دواء لكل داء، فقد روي عن أمير المؤمنين الظير أنه قال: «اشربوا ماء السماء فإنه يطهر البدن ويدفع الأسقام قال الله تعالى وينزل عليكم...»<sup>(٢)</sup>

ومنها ألبان اللقاح، أي الإبل، فقد ورد عن أبي عبد الله الطِّكلا «أنها شفاء من كل داء وعاهة في الجسد وهو ينقي البدن ويخرج درنه ويغسله غسلاً»<sup>(٣)</sup>.

الخط الثالث

طريقة إخراج الـداء بعد ما كان الثاني تطهير البدن من أسباب الداء ولا يمكـن البـت هنا بما يخرج مما تسميه الأخبار بالداء، فقد ورد في شحم البقر روايـات عديـدة تـدل عـلى أنهـا تخرج مثلها من الداء<sup>(1)</sup>، وسيأتي الكلام عنه، وعـن القصـود مـن كـلمة مثـلها، هـل هـو مقدارهـا أو المـراد هو ما يسانخها

- (۱) الأنقل: ۱۱.
- (۲) المحاسن۲: ۷۷هج۶.
- (٣) طب الأئمة : ١٠٢، الوسائل ٢٥: ١١٥- ٢٢٦٧.
- (٤) المجاسن ٢: ٢٦٤ ٢٢٩ ٢٣٩، الكافي ٦: ٣٦١ ٤- ٢.

٥٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

ويشابهها مثل الدهن الضار الموجود في البدن، والمهم أنها تقوم بعملية إخراج الداء من البدن.

وورد في التمر البرني أنه يهنئ ويمرئ ويذهب بالإعياء ويخرج الداء ولا داء فيه، وسيأتي الكلام فيه<sup>(1)</sup>.

وكذا ورد في التين أنه يذهب بالداء ولا يحتاج معه إلى دواء<sup>(\*)</sup>، وفي الحبة السـوداء أنهـا مـباركة تخرج الداء الدفين من البدن<sup>(\*)</sup>، وهو الداء الدفين الذي ليس له علامة ولا أثر.

## الخط الرابع

ما يدخل في مجل تقوية البنية الدفاعية للبدن ويعمل كتلقيح طبيعي، مثل أكمل ما يسقط من المائدة والإناء من قليل الطعام حيث ورد عن أبي عبد الله المحلة أنه كمان يتتبع مثل السمسمة من الطعام ما يسقط من الخوان، وكان يقول: الما إنه فيه شفاء من كل دامه<sup>(3)</sup>.

وكـذا ما ورد في الشرب من الكوز العام<sup>(°)</sup>، أي الإناء الذي يشرب فيها المارة، باعتبار احتوائه على أنواع المكروب بنسبة قليلة يتمكن البدن من دفعها.

وتشبهه الروايات الواردة في شرب سؤر المؤمن فإن فيه شفاء من سبعين داء<sup>(1)</sup>، والمؤمس من لا يـأكل الميتة ولحم الخنزير ويتجنب النجاسات عامة، فما

- (۱) المحاسن ۲: ۳۳۵ ۹۷۰.
  - (٢) الكافية: ٢٥٨-١
- (٣) فقه الرضا المجلا: ٤٦.
- (٤) المحاسن ٢: ٤٤٤ ح ٢٢٠.
- (٥) دعوات الراوندي : ٧٩.
  - (1) ثراب الأعمل: ١٥١.

يكون في سؤره سوى بعنض المكروب القليل الذي يتمكن البدن من دفعه وتـتقوى مدافعاتـه بذلك الدفع كما يعمل التلقيح والتطعيم، ومع تنوع الأثار يحصل البدن على كفاءات متعددة في مجال المناعة والمقاومة للأمراض.

#### الخط الخامس

قيام الرسول على وأهل بيته بيني بتحديد تركيبة البلن الأساسية التي يحصل فيها الاختلال وحالةً من عدم التعادل المخرج عن التوازن المطلوب في البدن بميزان دقيق، فهم يجعلون البلن قائماً على أربع طبائع هي الدم والمرة السوداء والمرة الصفراء والبلغم، فالبلن صحيح سالم ما توازنت وتساوت هذه الطبائع ولم يغلب أحدها على باقي الطبائع وقد مر تفصيل ذلك في كتاب الأمراض.

ونريد القبول هنا بأن النظرية الإسلامية تذهب إلى أن الأمراض مهما تشعبت واختلفت وتنزايد علدها فهي ترجع بالحقيقة إلى واحدة من هذه الطبائع، ويمكن معالجة تلك الأمراض بإجراء التعديل على تلك الطبيعة التي زادت وغلبت وتسببت في حدوث المرض.

قــل رسـول الله ﷺ: «الــداء ثلاثة والدواء ثلاثة، فأما الداء فالدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجامة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة المشيّ<sup>(١)</sup>.

وهــذا الكــلام يعني تصنيف الأمراض عامتها إلى ثلاثة أصناف، منها ما يكون منشؤه الدم وزيادته، أو زيادة بعض مكوناته، أو حدوث الرسوب فيها، أو تجمع زوائد ضارة فيه وغيره.

ونحـن نجـد أن أكـثر الأمراض القلبية لها منشأ دموي من ترسب بعض المـواد في العروق وحصول الضيق فيها أو غلظة الدم المؤدية إلى حصول التخثر ٦٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

وصعوبة حركة الدم الباعثة على حصول الآلام والسكتة القلبية أو زيادة ضغط السدم المؤدي إلى حصول السكتة اللماغية، أو زيادة السكر الموجود في الدم المؤدي إلى حصول أمراض عديسة، أوزيادة مقدار الدم المؤدي إلى خسائر في الدماغ وفي العين، وهكذا يستمكن الباحث إذا عرف هذه الحقيقة الطبية أن يُرجع ما يقرب من ثلث الأمراض إلى منشأ دموي .

فتبقى كيفية العلاج من هذا السنخ من الأمراض، حيث إن الأطباء يعالجون كل مرض منها بعلاج خاص وذلك برفع عوارض ذلك المرض وما يشاهدونه من آثاره وآلامه، بينما يمكنهم القيام بمعالجة جذرية أخبر عنها الرسول تظلير وهي الحجامة والفصد، فإنها تؤدي إلى حصول التعلال في الدم وخروج الزوائد أو تخفيفها وتولد دم جديد يحتفظ بالنسب المطلوبة، وإنما حل الدم حل الماء إذا تلوث أو حمل الخبث، فإذا نزح منه مقدار من الماء ونبع مكانه ماء صاف خفت نسبة العوالق والكدورة الموجودة فيه على أن يكون النزح منه بقدار تلوثه ونسبة العوالق والكدورة الموجودة فيه على أن يكون النزح منه وسيجيء الكلام فيه مفصلاً في بحث الحجامة والفصد.

# وأما البلغم

فهو يعود إلى مدافعات البدن ومرمماته من الكريات البيض والأقراص الـتي هي قوامه وبه يستتب نظامه، وتتزايد كلما تعرّض البدن لهجوم المكروب والعوامل الخارجية المسببة للأمراض، وعـند تـبدل الهواء وبرودة الجو، وفي الشـيخوخة، وعلاجهـا هو الحمام أي البيت السلخن والغَسل الذي يزيح أكثر المكروبات المتراكمة على الجسد والعوامل الخارجية الأخرى.

والحرارة في الحمام تحرك الدم وتزيل الجمود والتخثر الحاصل فيه من جراء القوة البلغمية الباردة والجامدة التي بجمودها يجمد كل شيء فيكون الموت.

والحقيقة أن الكلام عن البلغم يحتاج إلى تفصيل أكثر سيجيء في محله، كما أن له علاجات كمثيرة، لأن السنبي تظلير والأئمة للتي إذا أرادوا مدح دواء قالوا هو يذهب بالبلغم، كالعسل والكندر وبعض أنواع التمر وغيرها، والمهم هنا بيان أنَّ السبلغم هو منشأ ما يقرب من ثلث الأمراض التي منها الأمراض المكروبية على ما يبدو، وإن كان التعبير بالثلث غير دقيق لعدم دلالة الخبر عليه ولكن المراد قسم واحد من ثلاثة أقسام قد تكون غير متساوية .

## وأما المرة

وعلاجها المشي، والمقصود به الاستمشاء وإسهل البطن وتليين المزاج، فهمو مطروح كعلاج ضروري عام كانت تعتمده العرب، ويكثر التساؤل بينهم ويسلّ أحدهم الآخر بم تستمش أو بم تستمشين كما جاء في سؤال النبي تما من بعض النساء<sup>(1)</sup> لما تقتضيه الطبيعة الصحراوية وصعوبة الظروف ونوع المنتغذية ونوع الماء فإنها جميعها تقتضي اليبوسة من النوع الشديد حتى قل الرسول تمالية الكنتم تبعرون بعراً واليوم تتلطون ثلطه<sup>(1)</sup> وينتج منه تزايد المرة بنوعيها الصفراء والسوداء في الجسد، وتترك آثارها وهي الابتلاء بالأمراض وتظهر عوارضها، وقد ذكرنا في كتاب الأمراض الأسباب التي تؤدي إلى غلبة المرة بنوعيها وبعض علاجاتها وسنذكر في هذا الكتاب أنحاء أخرى للعلاج، فإنا المرة بنوعيها والبوض النبيتيالية والأئمة للمثل بعض الأغذية والأدوية بأنها تكسر المرة كلخل والبلانجان و...

- (١) سنن ابن ملجة ٢: ١١٤٥ ح ٢٣٤٦، سنن الترمذي ٣: ٢٧٦ ح٢١٦٣.
- (٢) عوالي اللثالي ٢: ١٨١ -٤٧، يقل للإنسان إذا رق نجوه هو يثلط ثلطاً.

٦٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

والمهم هنا بيان أن المرة بنوعيها هي منشأ لما يقرب من ثلث أمراض الإنسان على التقريب أي القسم الثاني من أقسامه الثلاثة، ومنها أنواع الأمراض العصبية وما يصيب الجهاز الهضمي من الأمراض، وكذا مثل فقر الدم.

وحينما يقول الرسول على الداء ثلاثة قد لا يشمل مثل الجروح والكسور، لعدم معالجتها بشيء من ذلك، فلا بد من استثنائه من ذلك الحصر والعموم، وإذا فتح باب الاستثناء يبقى الجال مفسوحاً للتحقيق والاختيار واستثناء أمراض أخرى لا تعالجها الثلاثة، ومع ذلك تبقى الغالبية وأكثر الأمراض خاضعة لهذه القاعدة وراجعة إليها، وقد لا يسمى مثل الجرح والكسر حينها مرضاً وإن كان يدخل اليوم عندنا في أقسام المرض، فهو احتمال آخر معقول وله قرائن وشواهد.

ومن هذا الخط ما يروى عن أبي عبد الله الطلا أنه كان إذا مرض أحد أهمل بينته قمل: «انظروا في وجهمه فولذا قالوا: أحمر، قل: همو من الدم» فيأمر بالحجامة، وإذا قالوا: أصفر، قل: همو من المرة فيأمر بماء فيسقى<sup>(١)</sup>.

الخط السادس

اكتساب بعض الأشياء دوائيتها من ناحية نزولها من الجنة كالعجوة من الستمر، أو أن يقطر عليه كل صباح قطرة أو قطرات من الجنة كالهندباء والكراث، أو يصب فيه ميزاب من ماء الجنة كالفرات مما ميأتي ذكره وتفصيله، والجنة هي السلجة الخضراء الخالية من الأفات والفسلا فأين تكون بالدقة وما هي حقيقتها وكيفية وصول تلك القطرات وماء الميزاب هذا ما لا نعيه اليوم، ولكن سرعة تقدم العلوم واكتشاف الغرائب قد يوصلنا إلى حقائق خافية على البشر، فقد ذكرنا في كتاب الأمراض أن الشيطان الذي من معانيه الكروب يجيء في أول الشهر وآخره وينشط في المساء ويلـزم التحلّر منه، وهذا ما تم اكتشـافه الـيوم فأخـبروا عـن امـتلاء شـواطئ الـبحار وغيرهـا بـبعض أنواع المكـروب في أول كـل شـهر ووسطه وآخره ويتسبب القمر في حصول التلوث وانتشاره.

فـلا يسمعنا التشـكيك بمـالا نعـرفه، بعد ملاحظة سرعة توصل العلم الحديث إلى الكثير مماجاء به الدين الإسلامي الحنيف.

وإنما أردنا في هـذا البحـث إلفات أنظار المحققين والمختبرين إلى ذلك. فإن إلفات النظر يساهم خمسين بالمائة في التوصل إلى الحقيقة ولمسها ومعرفتها.

### الخط السابع

معالجة الشيء بمضلاه الحار بالبارد والبارد بالحار، واليابس بالرطب، والرطب بالسيابس، وهذا ما تبتني عليه فكرة الطب اليوناني، وما جاء به مثل أبو على سينا، بل أكثر الأطباء، فإنهم كما جاء في الخبر يعالجون الحار بالقار والقار بالحار، وقد تقدم في كلام أمير المؤمنين الظلا حينما يصف مرض الموت الذي لا ينفع فيه الدواء، ويقول: اففزع إلى ما كان عوّده الأطباء من تسكين الحار بالقار، وتحريك البارد بالحارا<sup>(۱)</sup>.

وهـناك روايـة مفصـلة نحـن بحاجـة إلى إيـرادها يرويها الشيخ المصدوق بسـنده عن الربيع صاحب المنصور، قل حضر أبو عبد الله الظلام مجلس المنصور يومـاً وعـنده رجـل من الهند يقرأ كتب الطب، فجعل أبو عبد الله الظلام ينصت لقـراءته، فـلما فـرغ الهـندي قل له: يا أبا عبد الله أتريد مما معي شيئاً؟ قل: لا ، فـإن معـي مـا هـو خـير مما معك، قل: وما هو؟ قل: أداوي الحار بالبارد والبارد بالحـار، والرطـب بالـيابس واليابس بالرطب، وأردُّ الأمر كله إلى الله عز وجل، ٦٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي العام

واستعمل ما قاله رسول الله يتللم، وأعلم أن المعدة بيت الدا، وأن الحمية هي الدواء، وأعود البدن ما اعتلد فقل المندي: وهل الطب إلا هذا؟ فقل الصلاق التلكة أفترابي من كتب الطب أخذت؟ قل: نعم، قل: لا والله، ما أخذت إلا عن الله سبحانه، فأخبرني أنا أعلم أم أنت؟ قل المندي: لا بل أنا، قل الصلاق التلكة : فأسألك شيئاً؟ قل: سل، قل: أخبرني يا هندي لم كان في الرأس شئون، قل: لا أعلم، قل: فلم جعل الشعر عليه من فوق؟ قل: لا اعلم، قل: فلم خلت الجبهة من الشعر؟ قل: لا أعلم قل: فلم كان لها تخطيط وأسارير؟ قل لا أعلم، قل: فسلم كان الحاجبان من فوق العينين؟ قال: لا أعلم، قل: فلم جعل العينان كاللوزتين..<sup>(1)</sup> ويستمر الحديث الذي سيأتي تكميله في خاتمة الكتاب في بحث التشريح.

فإن هذا الحديث لعجب وإنه لمغدق ومثمر، ولنا فيه وقفات، نقف فيها بالمرحلة الأولى عملى إقرار الطب الإسلامي بمعالجة الحار بالبارد والبارد بالحار والرطب بالميابس وبالعكس، وإن كان هناك احتمل مماشلة أبي عبد الله التخلا للطبيب الهمندي لكي يسمحب البسلط من تحت قدميه، ولكن هذه الرواية بمعونة مسائر الروايات نستطيع أن نستفيد منها إقرار الطب الإسلامي بذلك نوعاً ما، وهذا ما عقدنا هذا البحث لأجله.

والوقفة الثانية في قوله الظيلا: «وأرد الأمر كله إلى الله عز وجل» فهذا هو لحسن الطب الإسلامي، الذي يجيء التعبير عنه مرة بأن الشفاء من الله سبحانه وتعمالى، أو قول الله تعالى: «فإن الشفاء مني» أو قول إبراهيم الظيلا فوإذًا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِهُ فهذا مؤيد آخر لما ذكرناه سابقاً عند الكلام عن الخطوة الأولى.

والوقضة الثالثة أن الإمام أخبر أنه يستعمل ما قاله رسول الله ﷺ وليس يأخذ علمه من علماء الطب، وإنما من الله سبحانه وتعالى، فهو الطب

 <sup>(</sup>۱) على الشرائع : ۹۸ عن أبي سعيد الجسن بن علي العدوي، عن عباد بن صهيب بن عباد بن صهيب، عن أبيه، عن جله الربيع صاحب المنصور.

الخطوط الكلية للطب الإسلامي ...... ٢٥

الإسسلامي، مــن عرفه لا يحتاج إلى غيره من الطب وهذا ما نصرٌ عليه، وإن كان بحاجة إلى صياغة علمية وعملية واعتقادية وتجييش جماعي جديد.

وهـذا مـاجعلـنا نسـتند بكـل مـا قاله أهل البيت علي في الطب عند الكـلام عن طب الرسول ﷺ لأنهم عن جدهم أخذوا ومنه تعلموا واحتملوه في صدورهم نسلاً بعد نسل.

وإذا عدن إلى محـل البحـث فـلا يـبقى سوى تشخيص الحار من البارد والمعتدل فهو أمر يعرفه العموم وقد يخطئون بعض الشيء فيصححه النبي ﷺ والأئمة للميشي كما سنشير إليه في مثل الهندباء والعسل والحبة السوداء.

#### الخط الثامن

تحري الأمور التي تقوم ببناء البدن وبها يكون نشوؤه وتكامله وحياته كالماء الذي يكون به كل شيء حي والحليب الذي ينبني البدن به؛ للرواية المارة في بحث الإصرار على الاعتقاد وقول الإمام الخلا للمريض: الما يمنعك من الماء المذي جعل الله منه كمل شيء حي؟ وقوله الخلا أيضاً: افما يمنعك من المان المذي نبت منه لحمك واشتد عظمك؟<sup>(۱)</sup>، والتعليل يعمم لكل ما كان بتلك المثابة كتزريق الدم الذي هو شريان الحياة.

### التداوي بالخمر والكحول

المسكر حـرام في الشـريعة الإسـلامية بلا شك، ولا ريب في حرمته في الظـروف الاعتيلاية، وقد يحلل في بعض حالات الاضطرار فإن كل شيء اضطر إليه ابن آدم فقد أحله الله سبحانه وتعالى، ولكن في خصوص الخمر ورد النهي عـن شـربه حـتى في حـل الاضـطرار، وقد اختلف الفقهاء في سنديته للخروج

تفسير العياشي ۲: ۲٦٤ ح٤٥.

٦٦ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

عـلى قاعدة التحليل حل الاضطرار الغير القابلة للتخصيص، كما اختلفوا في موارد التحليل إذا كان الاضطرار يحلل.

والـذي يظهـر لـي مـن الأخبار مع قطع النظر عن الأسناد أن النهي في حل الاضطرار إرشادي وصغروي، بمعنى أن المراد من النهي هو نفي الاضطرار إلـيه، فللريض يضطر إلى الدواء والرواية تريد القول إنه ليس دواء، والعطشان يضطر إلى ما يرفع العطش، والرواية تريد القول إن الخمر لا يرفع العطش، بل هـو كماء الـبحر يـزيده عطشـاً، نعـم في حـل الخـوف من الظالم فقط يحصل الاضطرار وتتحقق صغراه.

وهذا ما يظهر بالتأمل في مثل ما يرويه الصدوق بسنده عن أبي عبد الله التخلير قسل: «المضطر لا يشـرب الخمـر، فإنها لا تزيده إلا شراً، ولأنها إن شربها قتلته، فلا تشرب منها قطرة.

قــل: وروي: الا تزيده إلا عطشةً<sup>(١)</sup>، وروى العياشي عن أبي بصير مثله إلى قوله اقطرة<sup>(٢)</sup>.

ولكسن مُـن هـو المضطر الذي تتكلم عنه الرواية؟ فقد يكون المراد هو العطشـان، فإنـه في هــذا الحــل لا تـزيده إلا شراً وقد تقتله، والذي عبرت عنه الرواية الأخرى وفسرته بأنها لا تزيده إلا عطشاً.

ومهمـا كـان المضـطر فـإن السـؤال الذي يجب الجواب عليه هو دوائية الخمر وعدمها، والمستفاد من الأخبار عدمها.

فقسد روى الكلـيني بسـند معتبر عن عمر بن أذينة، قل: كتبت إلى أبي عـبد الله الظلام أسـاله عـن الـرجل ينعـت له الدواء من ريح البواسير، فيشربه

- (۱) علل الشرائع۲: ۱۱۷.
- (٢) تفسير العياشي، ٢٤.

الخطوط الكلية للطب الإسلامي ...... ١٧

بقـدر سكرجة من نبيذ صلب ليس يريد به اللذة إنما يريد به الدواء، فقل: «لا، ولا جرعة، وقل: «إن الله عز وجل لم يجعل في شيء مما حرم شفاء ولا دواء»<sup>(١)</sup>.

وروى مـثله في طـب الأئمة عليهم السلام بطريق آخر إلا أن فيه: سأله رجل به البواسير الشديد وقد وصف له دواء سكرجة من نبيذ...<sup>(٢)</sup>.

فهي تنفي أن يكون النبيذ -الذي هو نوع من المسكر - دواء، بل تنفي دوائية كل حرام، مع أن المستفلا من الروايات أنه كان ينفعه بحسب الظاهر، حيث يروي الكليني بسنده عن أسباط قل: كنت عند أبي عبد الله الظلا فقل له رجل: إنَّ بي - جعلت فداك أرواح البواسير، وليس يوافقني إلا شرب النبيذ، قـل، فقـل له: «مالك ولما حرم الله عز وجل ورسوله يَؤلينا»، يقول له ذلك ثلاثاً، عليك بهـذا المريس... قـل فقلـنا له: فقلـيله وكثيره حرام؟ فقل: «نعم، قليله وكثيره حراما".

فـإن السـائل يقـول: إنه يوافقني، يعني ينفعني وأرى منه النفع، ومع ذلك ينهاه الإمام الظيئة ويعوضه دواء مباحاً ونافعاً سيأتي بيانه في علاج البواسير.

فما معنى كلمة يوافقني؟ هل تعني البرء أو تعني التسكين باعتبار ما للخمر والنبيذ من خاصية التخدير والإسكار التي لا يحس معها شاربه بالألم، خصوصاً مع التعبير بكلمة الأرواح التي تعني الآلام، فهو يشكو ما يجده من ألم في الحقيقة، ولا يعني حصول البرء من موافقته له، والدليل على ذلك إرادته الاستمرار في شربه، وإن كان الظاهر من تتمة هذه الرواية أنه كان يلتذ بشربه

(۱) الكافي ٦: ٤١٣ ح٢، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أدينة.

(٢) طب الأثمة: ٣٢.

(٢) الكافي٦: ٢١٢ح ٦، عن العلة عن سهل بن زياد، عن علي بن أسباط قال أخبرني أبي، والمريس هو التمر أو الخبز الممروس، أي المدلوك بالماء حتى تتحلل أجزاؤه. ٨.....٩٨ المطفى عَلَيْهُمْ العلاج العام الرسول المصطفى عَلَيْهُمْ العلاج العام

ولسيس يقصد التداوي أيضاً؛ لأن الإمام الليك وصف له المريس فأبى أن يتداوى بــه وقــل هذا ينفخ البطن، مع أنه دواء وليس من المسكنات، فأي بأس بالدواء حتى لو كان ينفخ البطن؟!

والرواية دلت على أن قليل الخمر والنبيذ حرام حتى لو كان مستهلكاً وبنسبة قليلة جداً، الأمر الـذي يُدخل جميع الأدوية الفعلية المشتملة على الكحول في حيز الترديد، خصوصاً مع تأكيد الأئمة بيشي وحتى في أشد المواضع على ترك الـتداوي بالخمر ورفع الاضطرار به، حيث ذكروا أن الإمام الرضا التيجة: كتب لـلمأمون العباسي: فمن دين أهـل البيت بيشي المضطر لايشرب الخمر لأنهاتقتلمه<sup>(1)</sup>.

والحــل أن الســم القاتل قد يتخذ قليله في الدواء ويجوز ذلك، ولا يجوز اتخاذ الخمر، بدليل أنه يقتل المضطر الذي قد يعني المريض.

فماً هـذا القـتل، هـل هـو الأداء إلى المـوت ولـو بالتدريج، أو هو قتل معنوي يمكن استشعاره من المحاورة التالية؟

روى الكليني بسنده عن أبي بصير قل: دخلت أم خالد العبدية على أبسي عبد الله التلكة وأنا عنده، فقالت: جعلت فداك إنه يعتريني قراقر في بطني، وقـد وصف لي أطباء العراق النبيذ بالسويق، وقد وقفت وعرفت كراهتك له، فأحببت أن أسألك عـن ذلـك. فقـل لهـا: اوما يمنعك عن شربه؟ا قالت: قد قلّدتـك ديـني فـألقى الله عـز وجـل حـين ألقاه فأخبره أن جعفر بن محمد التَكْلَة أمرني ونهاني، فقل: ايا أبا عمد ألا تسمع إلى هذه المرأة وهذه المسائل، لا والله لا آذن لـك في قطـرة مـنه ولا تذوقـي مـنه قطرة، فإنما تندمين إذا بلغت نفسك

 (۱) عيون أخبار الرضا الثلاثة: ۱۲۱، عن عبد الواحد بن محمد بن عبدوس، عن علي بن محمد بن قتيبة، عن الفضل بن شاذان. الخطوط الكلية للطب الإسلامي ..... ١٩

ههـنا، وأومـاً بـيده إلى حـنجرته، يقولها ثلاثاً: أفهمت؟ قالت: نعم، ثم قل أبو عبد الله الطلاة: «ما يبل الميل ينجس حباً من ماء يقولها ثلاثاًه<sup>(١)</sup>.

ف لم يذكر له اضرره على البدن، وإنما ذكر الضرر بعد خروج الروح وبلغت المنفس الحلقوم، هنالك تندم لما لزمها من عذاب الله سبحانه وتعالى وسخطه، ولكن لا يمكن حصر ضرر الخمر والنبيذ بالضرر الأخروي بيد أن الجواب إنما خرج كذلك لأن السؤال كان عن الدين وملاقلة الله سبحانه وتعالى بما أمرها به أبو عبد الله الظيلا ونهاها عنه، فلا يمكن توجيه وتأويل قولهم قما جعل الله في حرام شفاء بهذا الحديث.

وقوله الطَّلَة السايبل الميل...، دليل آخر على عدم نفع الاستهلاك وقلة النسبة في توجيه التداوي به.

ويمكننا أن نفهم عملية إزاحة الاعتقلا بالاستشفاء بالخمر عن أذهان الـناس في كـل تلك المحاولات في صورة حصول بعض البرء جراء اعتقلا الناس به، لأجل ما يترتب عليه من المضار بمرور الأيام، والعقاب الإلهي بعد الموت، بل وحتى الضرر الفعلي وعدم حصول الشفاء.

ويؤكدها ما يرويه ابن بسطام بسندهما عن الحلبي، قل: سألت أبا عبد الله عـن دواء يعجن بالخمر، لا يجوز أن يعجن بغيره، إنما هو اضطرار؟ فقل: الا والله، لا يحـل لمسـلم أن يـنظر إلـيه، فكـيف يـتداوى به؟ وإنما هو بمنزلة شحم الخـنزير الذي يقع في كذا وكذا لا يكمل إلا به، فلا شفى الله أحداً به شفله خمر وشحم خنزيراً.

 (١) الكافي٦: ٤١٣ح ١، عن محمد بن الحسن، عن بعض أصحابنا، عن إبراهيم بن خالد، عن عبد الله بن وضلح، عن أبي بصير.
 (٢) طب الأئمة: ٢٢، عن عبد الله بن جعفر، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن الحلبي قل سألت أبا عبد الله الظير والرواية صحيحة، لأن عبد الله هو الحميري. ٧٠......دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

ومعلـوم أن الـنظر إلى نفـس الخمـر لـيس من المحرمات، وإنما أراد اللََّكُةُ صَرف الأنظار عنه خصوصاً في مجل التداوي والاعتقلا بدوائيته.

وآكد منه قوله افلا شفى الله... والدعاء على من يكون دواؤه الخمر أو شحم الخنزير، وتكون كلمة اشفله في الواقع هي شفاؤه المناظرة لكلمة دواؤه، وأما إذا كنان المراد فعل الماضي فهي تدخل في المعنى المجازي، ويكون المعنى مَن استعمل لمرضه خمر، أي ذكر المسبب الذي هو الشفاء ويريد السبب ، وهو الدواء وإلا فإنه يدخل في التناقض....

والمهم هو أنه حتى لو كان في الخمر شفاء ويعالج بعض الأمراض فبدعاء الإمام للظير يفقد تلك الخاصية حتى لا يعتقد الناس به، أو يكون المراد هو الزجر عن الاعتقاد به فقط وإن كانت له شفائية في صورة وجود الاعتقاد به.

وفي روايـة أخـرى صـحيحة يـرويها الكليني عن الحلبي، قل: سألت أبا عـبد الله اللجة عـن دواء عجـن بالخمـر، قـل: الا والله، مـا أحب أن أنظر إليه، فكيف أتداوى به، إنه بمنزلة شـحم الحنزير، وإنّ أناساً ليتداوون بمه<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة ثالـثة عن الحلبي، قل سئل أبو عبد الله اللجَّا عن دواء عجن بخمـر، فقـل: المـا أحب أن أنظر إليه ولا أشمه، فكيف أتداوى به؟!» وفي طريقها سهل والأمر فيه سهل<sup>(٢)</sup>.

(١) الكافي٦: ٤١٣ ع، عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن صفوان، عن
 ابن مسكان عن الحلبي.
 (٢) الكافي٦: ٤١٤ ع. ١٠ عن علة من أصحابه عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن ابن
 (٢) من الحلبي.

الخطوط الكلية للطب الإسلامي ...... الخطوط الكلية للطب الإسلامي

والروايـتان الأخيرتان قد تفسران الرواية الأولى وتبينان المعنى من قوله لا يحل لمسلم أن ينظر إليه، فهو بمعنى لا أُحب لمسلم أن ينظر إليه، لأن الإمام لا يحب للمؤمنين ما لا يحب لنفسه.

وإنحا ذكرنا كل تلك الأخبار مع الإشارة إلى أسناد بعضها لأجل بيان أن المسألة أخطر مما يتصور الناس، ولنلفت الأنظار إلى أن المساعة في ذلك لها عواقب وخيمة في الدنيا والآخرة، كي يتحذروا من شرب الدواء الذي يجعل فيه الكحول وما كان بعض مكوناته المسكر بجميع أنواعه وإن قلّت نسبته، خصوصاً وأن الكثير من أدوية هذا الزمان تحتوي على الخمر والكحول فيجب التنبه لذلك وترك استعماله بالمرة وحتى في أشد الحالات وقد نبّه الإمام المسادق التي على ذلك في حديث طويل يذكر فيه المنكرات التي تحدث في آخر الرمان ساق الحديث إلى أن قال: فورأيت أموال ذوي القربي تقسم في الزور، ويتقامر بها، وتشرب بها الخمور، ورأيت الخمر يتداوى بها، وتوصف للمريض ويستشغى بها"<sup>(1)</sup>.

فالموت أولى من دخول النار واستحقاق غضب الجبار، بالإضافة إلى ما في الخمر والكحول من المضار الكثيرة التي ذكرنا بعضها في كتاب الأمراض، فلا أظن أن موالياً يجرأ بعد ذلك النهي الأكيد والمستفيض على التداوي بما يشبه الخمر، فكيف بنفس الخمر.

# بقي أمران :

الأول: إذا لم يكسن الخمـر دواء فلا شك أنه من المسكنات، وقد تقدم أن الـبعض كــان يوافقه، بمعنى أنه يسكن آلامه، أو يجعله بحل لا يحس بالألم، فهذا ٧٢...... وراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام

هـو أثر طبيعي للخمر وللمسكر بصورة عامة، فلا يمكن القول بأنه لا يسكن، فما وجه النهي عن التسكين به؟

يمكننا معرفة ذلك من خلال التأمل فيما رواه الكشي بسنده عن ابن أبي يعفور، قل: كان إذا أصابته هذه الأوجاع، فإذا اشتلت به شرب الحسو من النبيذ فسكن عنه، فلخل على أبي عبد الله الظلا فأخبره بوجعه وأنه إذا شرب الحسو من النبيذ سكن عنه، فقل له: لا تشربه، فلما أن رجع إلى الكوفة هاج به وجعه، فأقبل عليه أهله فلم يزالوا به حتى شرب، فساعة شرب منه سكن عنه.

فعاد إلى أبي عبد الله الظلام فأخبره بوجعه وشربه، فقل له: يا ابن أبي يعضور، لا تشرب؛ فإنه حرام، إنما هو شيطان موكّل بك، ولو قد يئس منك ذهب، فلما رجع إلى الكوفة هاج به وجعه أشد ما كان، فأقبل أهله عليه، فقل: والله ما أذوق منه قطرة أبداً، فأيسوا منه، وكان يتهم على شيء ولا يحلف<sup>(۱)</sup>، فلما سمعوا أيسوا منه، واشتد به الوجع أياماً، ثم أذهب الله به عنه، فما عاد إليه حتى مات رحمة الله عليه<sup>(۲)</sup>.

نشاهد في هـذا الخبر وفي هـذه المحـاورة درساً وعبرة وتجربة يستفيدها الإنسان في حـياته اليومية، في مجـل المقابلـة مـع الألم والوجع، فإن المشاهد أن السناس يسـرعون إلى اسـتعمل المسكّن إذا أصـابهم أقـل وجـع في الرأس أو الضرس أو البطن، ويظل مَن هذا حاله ينتابه الوجع بشكل متوال وبين الفترة والأخـرى، مـثل ابن أبي يعفور في هذا الرواية، فيكون عليلاً متونجعاً مستعملاً للـدواء طـيلة حـياته، ومن الواضح فإن الدواء والمسكن يفقد تأثيره باستمرار،

 (١) أي كمان المناس يمتهمونه بمبعض التهم فلا يقسم لهم، أي لا يحلف في أشد الأحوال، فلما حلف لهم هنا تركوه لعلمهم بعدم شربها إذا أقسم.
 (٢) اختيار معرفة الرجل ٢: ١٥٥. الخطوط الكلية للطب الإسلامي ...... ٣٢

فيضبطر للمزيلاة منه حتى يصبح من يعتمد على التسكين بالنبيذ والخمر خَّاراً من دون التفات إلى ما يصنع بنفسه.

ومـن يسـتعمل الأقـراص المسكنة يضطر للزيلاة والتبديل واصطحاب الدواء أينما كان، حتى إذا فقده مرةً ولم يجده قامت قيامته.

بيـنما يعلمـنا الإمـام الصـلاق المحلين علاجاً جذرياً للمسألة ولمرة واحدة، وهـو الصـبر على الألم إلى أن يزول بنفسه حتى لو طل أياماً، فإن هذا خير من معـاودة الألم كـل فـترة واسـتعمل كـل ذلك الدواء الذي هو مليء بالعوارض الجانبية بالإضافة إلى إيراثه الاعتياد والحلجة الدائمة للدواء والمسكن وهو أسوأ ما يكون، ولو جعت مدة الألم التي تنتابه مرة بعد مرة حتى يؤثر مسكنه لكانت كثيرة جداً إلى المرة التي يصبر فيها ويحتمل الألم مرة واحدة كي لا يبتلي به أبداً.

ومن أجل ذلك لا نجد في الطب الإسلامي أي مجل للتسكين واستعمل المسكنات إلا في الحالات النادرة.

والرواية تصور لمنا العملية بأن علة الألم هو الشيطان الذي بعض معانيه المكروب أو الفيروس، أو حتى مثل الوسواس الخناس الذي يجري في عروق الناس وله سلطة على أجسامهم حتى قل النبي أيوب الخليني : ﴿ مَسَنَى الشَّيْطَانُ بُنُصْبُوعَذَابَ ﴾ <sup>(١)</sup> وهذه الرواية تتكلم عن شيطان موكل، يعني أن مهمته هي إيجاد الألم لأغراض خاصة، حتى إذا عجز عن إنجاز هذه المهمة تركه فلو عدلمنا إلى لسان اليوم لقلنا: كما أن المسكن يفقد تأثيره باستمرار كذلك مبب الوجع كالملاة التي يفرزها الشيطان في مجل إيجاد الألم هي الأخرى تفقد تأثيرها ويستطيع المبدن مقاومتها أو إيجاد المضاد لها بنفسه، بينما إذا استعمل

(۱) ص: ٤١.

٧٤.....علام المطفى علام العلاج العام الرسول المصطفى علام العلاج العام

الإنسان المسكن لا يحاول البدن دفعها لعدم إحساسه بالألم ولا يعتلا مقاومتها وتوليد المضاد لها، بحيث تجد أن الألم يعود بعد انتهاء أثر المسكن بقوته ولا يملك البدن المضاد له ولا ما يقاومه.

## الأمر الثاني:

الكلام في حكم العلاج بالخمر بغير الشرب كالتكحل به وصبه في العين أو الأذن، أو تعقيم البدن به، فإن المنهي عنه والحرام هو شربه، ولا حرمة في إصابته السبدن أو العين بمقتضى تعليل عدم تنجيسه الثوب في الخبر بأن الشوب لا يسكر، وهو جار في مثل ظاهر البدن والعين والأذن، إذ الجميع لا يسكر.

ولذا جاءت الأخبار متضاربة في مثل التكحل به.

ففي رواية يرويها الكليني بسنده عن رجل عن أبي عبد الله اللي قل: اسن اكتحل مجيل من مسكر كحله الله عز وجل مجيل من النار»<sup>(۱)</sup> ولكن هذه الرواية لم تذكر المرض وإنما تتكلم عن الحل الاعتيادية، وفي خصوص التداوي يروي الكليني بسند صحيح عن معاوية بن عمار قل: سأل رجل أبا عبد الله التي عن دواء عجن بالخمر نكتحل منها ؟ فقل أبو عبد الله التي : « ما جعل الله عز وجل في حرام شفاعه<sup>(۲)</sup>.

ولكن روى الشيخ الطوسي بسنده عن أبي عبد الله الللا في رجل اشتكى عينيه فينعت له بكحل يعجن بالخمر، فقل: اهو خبيث بمنزلة الميتة، فإن كان مضطراً فليكتحل به<sup>(٣)</sup>.

- (١) الكاني ٢: ٤١٤ ح٧.
  - (٢) الكافي: ٤١٤ح٦.
- (٣) التهذيب ٩: ١١٤ ح٤٩٣.

الخطوط الكلية للطب الإسلامي ...... ٥٧

وهـذا يعـني إمكـان أن يعـالج مـرض العـين بالخمر، وليس هو كسائر الأمـراض الـتي يشـرب لهـا الخمـر فليس يعالجها ولا يكون لها دواء، ولكن في طـريق الـرواية يـزيد بن إسحاق شعر وهو مهمل لم يوثق، سوى احتمل شمول التوثيق المجمل في كامل الزيارات له.

وأما الـتداوي بـه في ظاهـر البدن، فلا أجد لذلك منعاً لعدم الحرمة في مسـه البدن وهو مشاهد ومجرب ونافع استفيده من قوله تعالى في الخمر ﴿ فيهما إِنَّمُ كَبِرُ وَمَنَافَمُللنَّاس﴾ <sup>(١)</sup> وهـذا واحـد مـن مـنافعها المشـهودة والجحربة، ولَكُنَ اَلَـرواَيات الَيَ تقول ما جعل في حرام شفاء حتى في مثل الكحل تورث الشك في دوائيته والمعالجة به في ظاهر البدن أيضاً .

وأظرف ما في ذلك ما يرويه النعمان عن جعفر بن محمد التخلير أنه قل: لا يتداوى بالخمر و لا المسكر ولا تتمشط النساء به، فقد أخبرني أبي عن جده أن علياً صلوات الله عليه وعلى الأئمة من ولده قل: «إن الله عز وجل لم يجعل في رجس حرمه شفاءه<sup>(٢)</sup>.

والظاهـر إرادة الامتشاط المقصود به التداوي من أمراض الشعر وآفاته بقريـنة التعلـيل الـذي بعـده، وإلا كـان المفـروض أن يبـيَّن وجــه الــنهي عن الامتشاط به بعد بيان علة النهي عن التداوي به .

العلاج بسائر المحرمات

تقـدم في الـتداوي بالخمـر نفـي وجـود الخاصـية الدوائية فيما حرّم الله سـبحانه وتعـالى على عبلاه، وحظره عليهم، وجاء التعبير في كثير من الروايات مـنها المعتـبرة همـا جعـل الله في حـرام شفاء ولا دواء..... وهو عام عقلي لوقوع

- (١) الأعراف: ٢٦.
- (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٣٣-٤٧].

٧٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظل العلاج العام

النكرة في سياق النهي، وبذلك يلزم أن تكون جميع المحرمات خالية من الخواص الدوائية، أو يلزم تنحية الاعتقاد بدوائيتها حتى تفقده ويستبدل بها غيرها من المباحات، ويؤكده ويدل على ذلك في غير الخمر الرواية الواردة في التداوي بالجرّي فقد روي عن أبي عبد الله الظلام فأن حبابة الوالبية مرت بعلي الظلام ومعها سمك فيها جرية، فقل: ما هذا الذي معك؟ قالت: سمك ابتعته للعيل، فقمل: نِعمَ زاد العيل السمك، ثم قل: وما هذا الذي معك؟ قالت: أخي اعتلّ من ظهره فوصف له أكل جرّي، فقل: يا حبابة إن الله لم يجعل الشفاء فيما حرم، والذي نصب الكعبة لو أشاء أن أخبرك باسمها واسم أبيها لأخبرتك ، فضربت به الأرض وقالت: استغفر الله من حلي هذا ا<sup>(۱)</sup>.

فهـي تـــــل بوضوح على عدم وجود الخاصية الدوائية في غير الخمر من الحرمات، وتتشكل قاعدة كلية مفلدها عدم وجود الشفاء في شيء من المحرمات.

غير أن بعض المحرمات قد يستثنى من هذه القاعدة، ويجوز شربها في حدل الاضطرار، مثل البول فقد جاء في طب الأئمة للتي عن سماعة قل، قل لي أبو عبد الله الصلاق التي عن رجل كان به داء فأمر له بشرب البول، فقل: الا يشربه قلت: إنه مضطر إلى شربه، قل: افإن كان يضطر إلى شربه ولم يجد دواء لدائه فليشرب بوله، أما بول غيره فلاا<sup>(۲)</sup>.

عـندما يُسـل الإمـام الظيئ عـن الـتداوي بالبول ينهى عن ذلك، ومعنى نهيه إما عدم دوائيته أو حرمته، وعندما يخبره السائل بأنه مضطر إليه، فإن معنى هذا الاضطرار هو علم السائل بدوائيته ويقينه بعدم وجود دواء آخر لدائه، فلا وجه لمنع جازم كهذا، فإنه قد يرى الأثر للبول وإن لم يكن البول دواءً في الواقع ولا يدخـل في قائمـة العـلاج الإسلامي مثل استئذان البعض من النبي يَتِلِيلًا في

- (١) الخرائج والجرائح: ٥١.
- (٢) طب الأثمة: ٦١، عن أيلوب بن حرير، عن أبيه جرير، بن أبي الورد، عن زرعة بن محمد الحضري، عن سماعة.

الخطوط الكلية للطب الإسلامي .......

إجراء العملية الجراحية حيث نهاهم أولاً، ولما رأى إصرارهم أجاز، فأُجريت ورأوا لها الأثر والفائدة، فليس ذلك إلا لاعتقلاهم الجازم الذي يجعل ما ليس بدواء دواءً أو يجعل الدواء المرجوح راجحاً، كما أن عدم الاعتقاد يجعل من الدواء ليس بدواء وحتى داء كما بينا.

وفي رواية أخرى عن عبد الرحمن بن الحجاج، قل: سلّ رجل أبا الحسن الكلا عـن الترياق، قل: «ليس به بأس» قال يا بن رسول الله، إنه يجعل فيه لحوم الأفاعي، فقال: «لا تقذره علينه<sup>(۱)</sup>.

مع العسلم بسأن أكل لحوم الأفاعي حرام، فما معنى قول الإمام لا تقذره عليسنا؟ هسل هو مجرد استنكاف النفس عن استقباله، أو يجب طرحه إذا علم أن فيه لحوم الأفاعي؟ الظاهر هو الأول لعلم الإمام التخلا بذلك مسبقاً، والمنهي عنه إخطاره في البل وذكره في المجلس، أو كان هناك من يحتاجه ولا يعلم بذلك.

وعلى هذا فقول الإمام الظلة ليس به بأس أولاً يعني جواز التداوي بمثل لحوم الأفاعي المحرمة. ونخلص إلى القول بأن التداوي بالحرام محظور ما دام له بديـل محلـل، وحـل عـدم وجـود البلل لا يتداوى بمثل الخمر لفقدانه الخاصية الدوائية أو لحرمته حتى في هذا الحل، وكذا المروي في الجري، ويبقى غيره محللاً بالقـاعدة الـثانوية عـلى إشـكل؛ لإبـاء عمومـات الـنهي عن التداوي بالحرام والسـالبة لدوائيـته عـن التخصيص بمثل رواية الترياق والبول الضعيفة سنداً

 (۱) طب الأئمة: ٦٣، عن محمد بن عبد الله الأجلح، عن صفوان، عن عبد الرحمن بن الحجاج.

# تقسيم العلاج

الـدواء في بدنـة الطب الإسلامي له رأس وجسد وأعضاء، والرأس هو الحمـية، والجسد هو الأدوية العامة لكل داء، والأعضاء هي الأدوية الخاصة بكل مرض

ف الذي تمــتاز به النظرية الإسلامية هو وجود أدوية عامة لكل داء ومرض أو لطائفة كبيرة من الأمراض في قائمة أدويتها، وفي صيدليتها الخاصة بها.

وهـ له الأدوية العامة تشـ غل جانباً كـبيراً من بحوث العلاج الإسلامي وتـ لخذ جانباً عظيماً مـن صـيدليته ومذاخـر أدويـته، وهي التدابير الأولى في المستشفى الإسلامي، وعليه تبتني أُسس العلاج فيها، بل هي العلاج الإسلامي الحقـيقي الأول، وغـيره يدخـل في مـراحل ثانوية تابعة لظروف اعتقادية معقدة ودخـول البشـر في متاهات فكرية جارفة بعد تشوش الذهنية الإسلامية وجنوح المسـلمين إلى ارتكـاب مـا يضـر بالبدن وعامة ما يدخلهم في أزمة شديدة حالة يحتاجون معها إلى دواء مركب حاسم وخاص بكل مرض.

وإلا فالطبيعة البشرية السالمة المعتمدة على الأغذية المفردة السالمة والمتبعة لطرق المتغذية المرسومة وعدد الوجبات وملاحظة نوع الأعمل التي يمارسونها والأفعل التي يرتكبونها ما لا يكون شذوداً وإضراراً بالنفس ولا تجاوزاً لحمد القصد والمتعلال مع وجود الاطمئنان النفسي المنبعث من الإيمان الصادق، فإنهم والحل هذه ليسوا بحاجة إلى أكثر من الأدوية والعلاجات العامة المفردة التي سنشير إليها ونذكرها بالتفصيل. ٨٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وبعـد دخـول البشرية في أزماتها الفكرية والاعتقلاية واعتيلاها الأفعل الـتي نهيـت عـنها جاء دور الأدوية المركبة العامة التي تنفع لكل داء، وفيها نوع من التعقيد والخلط والمزج والطبخ والتحضير.

وفي المرحلة اللاحقة بعد تشديد الأزمة المذكورة وتزايد ارتكاب الأعمل الضمارة بالطبيعة والسبدن والمؤديسة إلى تلوث الميله والهواء وضعف البنية وقلة المناعة، جاء دور الأدوية المركبة الخاصة بكل داء ومرض.

ومع ذلك فإن الأدوية العامة لا تفقد دورها في أشد الأحوال ولكن يتفاوت تأثيرها متناسباً مع قلة الاعتقاد بها و شدته ومدى تعقيد حياة الشخص وبساطتها، ومقدار جودة تلك العلاجات وملى خلوصها وأصالتها وعدمه، وغير ذلك مما يتدخل في تأثيرها مما سنشير إليه في مقام البحث عن كل واحد منها وما توصلنا إليه وما لم نتوصل.

غـبر أنها تظل هي الأمل والقاعلة الأولى الأساسية التي يعتمد عليه كل مـريض إذا عـرفها وطـالع ما ورد فيها وسانده الاعتقاد العام والفورة الجماعية التي أشرنا إليها غير مرة.

فإن تأسيس الاعتقاد بها من جديد له كل الأثر والفائلة على نفسية كل مريض ومريضة عند ما يعلم بوجود دواء عام لكل داء، أو أدوية عامة تنفع في كل مرض، فهو في ساحة من الاطمئنان النفسي المهم جداً لكل مريض وفي كل حالة مرضية مهما تعقدت، لأنه بعد ما يتعرف المؤمن على تلك الأدوية ويطالع ما ورد فيها من الأخبار لا يعود يفقد الأمل بالكلية مهما كان مرضه ويظل يأمل حصول البرء بهله الأدوية العامة إذا عجز الأطباء عن معرفة الدواء الخاص لمرضه أو آيسوه من وجود علاج ودواء له .

| ۸١ | *************************************** | العلاج | تقسيم |
|----|-----------------------------------------|--------|-------|
|----|-----------------------------------------|--------|-------|

وهــذا هــو الــبرزخ الذي يفصل بين مَرَج الطب الإسلامي ومرج الطب غير الإسلامي، وعلى الأقل الطب الحديث.

فكم من مرض يبادر الطبيب وعلماء الطب اليوم إلى التصريح بعدم وجود علاج له وأنـه لم يكتشف دواؤه إلى حـد الآن، بل إن أكثر ما يبتلى به الـناس هـذه الأيـام مـن الأمـراض يعجـز الأطباء عن المعالجة منه خصوصاً في السنين الأخيرة من العمر، وما عندهم سوى مسكناته ومهدماته.

بينما النظرية الإسلامية ليس فيها داء لا دواء له، وإذا جاء التعبير في بعض الأحيان بالداء الذي لا دواء له، فهو يعني عدم وجود دواء خاص له وتبقى الأدوية العامة بحالها لها تأثيرهما العلجل والبطيئ، ولا يتبع البطء والسرعة نفس الدواء وإنما يتبع علل أخرى لا ارتباط لها بالدواء فأيام العلة محسوبة وأيام الصحة مكتوبة، فيحيل الله سبحانه وتعالى بين الدواء والبرء حتى تنتهي تلك الأيام أو يعجَّل البرء بسبب بر أو صدقة أو معروف يعمله الشخص كما تقدم.

وما تغافُل البشرية عن هذه القاعدة الأمنة في مجل الطب والعلاج وإعراضهم عنها إلى حد زوال الاعتقاد بها وعدم القدرة على الانتفاع منها إلا ويُعد خسارة عظمى وتعريضاً للخطر وما هو إلا إيصل الناس إلى حافة واد سحيق، فإن من يقول له الأطباء -الذين يعتقد بكلامهم أو كل أطباء العالم-إنه لا دواء لدائك ولا شفاء لمرضك، سيفقد الأمل بالكلية ولا يداويه شيء من الأدوية في هذا الحل أبداً، والحل أن لكل داء دواء، ولكل علة شفاء.

وهـنا يتضـح أن الاعـتملا على الطب الحديث اعتملا على طب ناقص، بيـنما الاعـتملا عـلى الطـب الإسلامي هو اعتملا على طب راس على قاعدة عريضـة آمنة يبقى فيها الأمل ورجاء الشفاء والبقاء حياً على الدوام، غاية الأمر أنه يضعف ويقوى، ولا يفقده المرء في أشد الأحوال. ٨٢ ..... ٨٢ .... درامة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وعملى أساس ذلك فإنا سنقسم كتاب العلاج إلى قسمين، القسم الأول في الأدوية العامة التي تنفع لكل مرض أو مجموعة من الأمراض، والقسم المثاني في الأدوية والعلاجات الخاصة لكل مرض عملى حملة و حسب التخصصات الطبية المعروفة اليوم ليسهل الرجوع إليها كما يسهل الرجوع إلى طبيب كل تخصص.

,

.

,

الحمية

ليسب الحمية مطلوبة في الأحوال الاعتيلاية وقبل حصول المرض، فلا فسائدة في أن يترك الإنسان حل الصحة ما يضرَّه حل المرض على أمل أن تمنع هذه الحمية من الابتلاء بذلك المرض .

فالمستفاد من الأخبار أن الحمية والحل هذه قد تكون مضرة وتؤدي إلى الضعف وتغلَّب المرض، ولا تقي منه كما هو متوهم .

ولو أردنا التمثيل لذلك والأمثل تضرب ولا تقاس لمثلنا بمثل الاحتماء برترك ترناول الملح بالمرة على أمل أن لا يصاب الشخص بمرض ضغط الدم أو يرترك ترناول السكر بالمرة تحسباً للإصابة بمرض السكر؛ فإن مثل هذا التدارك غير مطلوب .

وذلك لما جاء في الفق الرضوي: « اثنان عليلان: صحيح محتم، وعليل يخلُّط »<sup>(۱)</sup>

ويحتمل هذا الحديث أمرين، أحدهما: إرادة الحمية المطلقة بأن يترك الإنسان جميع الأنواع التي تضرّ حل المرض وجميع الأشياء التي يحمى منها المريض في حل من الأحوال متوهماً أنه إذا احتمى وترك كل تلك الأغذية لا يبتلى بأي مرض من الأمراض، غاقلاً عن أن الأمر على العكس من ذلك؛ لأن ترك كل تلك الأغذية سيؤدي إلى فقدان البدن لكثير من المواد الضرورية التي يؤدي نقصانها في البدن إلى عروض الضعف والأمراض وأنواع العلل،

٤٦ نقه الرضا الشاري ٤٦.

٨٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام ٨

وبالـتالي فـإن احـتماء الصحيح سيجعل منه عليلاً ويورثه الابتلاء بعلل كثيرة كما جاء في الخبر.

والثاني: إرادة أنَّ الاحتماء من الطعام الذي يضرَّ حل المرض سيؤدي إلى الابـتلاء بذلـك المـرض، فمـن يترك أكل الملح بالمرة فإنه سيبتلي بمرض ضغط الدم مثلاً، ومن يترك أكل السكر بالمرة سيبتلى بمرض السكر، وألمثل الأدق هو أن ترك أكل التمر الضار للرمد يؤدي إلى الابتلاء بالرمد .

والاحتمال الأول هـو الأقوى وهو القدر المتيقن، بينما الثاني لا يتجاوز كونـه احتمالاً لا يمكن البت به، ولا حتى تقويته، وإن كان له توجيه وتأييد من ناحية خمول الـبدن عـن دفعـه لتلك المواد وتطبّعه على عدم مقاومة أضرارها بحيـث إذا تـناولها بعـده أضـرّته وظهـرت عـوارض المـرض، ومـع ذلـك يبقى الاحتمال الأول هو الراجح .

والنتيجة عـدم تحبيذ الحمية في حـل الصـحة بمعـنى تـرك الكثير من الأغذيـة مطلقـاً بهـدف تحاشـي الابتلاء بللرض بل قد تكون والحل هذه ضارة ومؤدية إلى المرض.

ولا نقصد بالحمية غير الحبنة هو الإقلال من الأكل بصورة عامة فإنه مِطلوب على الدوام، وإنما المراد هو ترك بعض أنواع الأغذية يالمرة والإكثار من غيرها، كما يفعله البعض .

والرواية تشير إلى فرد آخر هو الآخر عليل أيضاً وهو العليل المخلط، الـذي لا يمتـنع من أكل شيء حل مرضه وإن كان ضاراً وموجباً لتفاقمه، وعلى الأقل يتأخر معه الشفاء فتطول مدة العلة والمرض .

فالمراد من كون العليل المخلط عليلاً هو دوام علته وتفاقم مرضه وعدم تماثله إلى الشفاء، وإلا فكيف يجعل التخليط الإنسان العليل عليلاً، فهو تحصيل للحاصل، نعم هو بمعنى زيادة العلة وطول مدتها، أو تفاقم المرض واستوخامه . الاستشفاء بالحمية .....

والرواية لم تشر إلى الأغذية الضارة التي يعد تناولها من التخليط، ويحتمل إرادة التنويع في الأكل كما يحتمل إرادة ترك الاقتصار على الأطعمة التي تتخذ للمريض كالحساء والتلبينة وغيرها كما ستأتي الإشارة إليها والاحتمال الأقوى هو إرادة تناول المريض لما يضره من الطعام، القاضي بوجود أطعمة ضارة بالمريض وأخرى لا تضر، وتمييزها إما من الروايات أو بالسؤال من أهل الخبرة والأطباء، ولعل الصحيح هو المعاني الثلاثة معاً.

ومهما يكن من ذلك فالحمية ضرورية لمن شرع به المرض، وظهرت عليه عوارضه، ويتحتم عليه الشروع بالحمية وإمساك اليد عما يضر بالبدن في مجل العلاج والتداوي، لما ورد أن الحمية رأس الدواء "(<sup>()</sup>، ولعله بمعنى رأس الخيط أي أول الدواء وابتداء العلاج، أو هو بمثابة الرأس للجسد، أي لا ينفع التداوي بدونه ولا معنى له بدونه، فليس هو كاليد بالنسبة للإنسان حيث يكن العيش بدونها، وإنما هو بمنزلة الرأس لا يكن العيش بدونه، ولذا مرَّ أن المريض المخلط عليل يتمادى به المرض ولا ينفع له الدواء .

وهذا معنى ما ورد عن أمير المؤمنين الطَّيْلاً: الاتنال الصحة إلا بالحمية"<sup>(٢)</sup>.

والنتيجة أنَّ مـن يـترك الحمـية تطـول مـنة مرضه ولا يحصل له الشفاء مطابقاً لقول أمير المؤمنين الكليلا: همن لم يصبرعلى مضض الحمية طل سُقمه"<sup>(٣)</sup>.

والذي يبدو أنَّ الحمية ليست هي مجرد عامل مساعد على حصول الشفاء ولا تقوم بتحجيم مدة العلاج فقط، بل أنها نفس الدواء؛ لما ورد عن الصادق الطَّيَّة قوله: « إنَّ الحمية هي الدواء به (<sup>1)</sup> وهذا أمر مهم للغاية .

٨٦ ..... ٩٦ .... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

غير أن الحمية التي تتكلم عنها الروايات هي حية خاصة في أول الابتلاء بالمرض ولا تعدو أياماً ثم تترك وإن استمر المرض، لما ورد عن أبي عبد الله التمليكة: • لا تسنفع الحمية لمريض بعد سبعة أيام ،<sup>(۱)</sup> إذا كان المراد سبعة أيام من شروع المرض، ويحتمل إرادة سبعة أيام من شروع الحمية، والفرق بينهما هو عدم نفع الحمية إذا قصد الشروع بها بعد مضي سبعة أيام من شروع المرض عملى الأول، وعملى الثاني تكون سبعة أيام هي أكثر مدة الحمية، ففيه نوع من الإرباك ينبغي معه ملاحظة الروايات الأخرى التي يبدو منها أن الاحتمل الثاني هو الأقوى، بل المتيقن .

فبإن هـناك رواية يُسلَّل فيها الصلاق اللَّيْ عن ملة الحمية فيقول السائل: كسم يحمى المريض ؟ فقـل اللَّيْنَ: الدبقـلَّه يقول الراوي: فلم أدر كم دبقاً فسألته فقـل: اعشـرة أيـامه<sup>(٢)</sup> وفي حديـث آخـر: الحـد عشـر دبقـاً ودبـق اصباح ا بالرومية<sup>(٣)</sup>، يعـني أحـد عشـر صباحاً، وفي رواية ثالثة عنه اللَّيْنَ: الحمية أحد عشر ديناً » وفُسرَّر الدين بالصباح<sup>(٤)</sup>، ولا شك أن الصحيح إما الدبق أو الدين، ولعل الأول أصح، وفي رواية رابعة: اإن أقصى الحمية أربعة عشر يوماً »<sup>(٥)</sup> .

والمهم أن الـروايات الثلاث تتحدث عن مدة الحمية وتجعلها عشرة أيام أو أحـد عشـر يومـاً وغايـته أربعة عشر يوماً، والرواية الأولى تجعلها سبعة أيام

(۱) الكافي ٨: ۲۹۱ ح٤٤٢، عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن ابن عبوب، عن ابن عن ابن رتابن عن الحلبي، قل: سمعت أبا عبد الله الظاه، والسند صحيح.

- (٢) معاني الأخبار: ٢٣٨ ح١ بسند عن جعفر بن إسماعيل، عن رجل، عن أبي عبدالله التي .
   (٣) معاني الأخبار : ٢٣٨ ح١.
- ٤) طب الأثمة : ٥٩، عن الحسن بن رجاء عن يعقوب بن يزيد، عن بعض رجاله، عن أبي عبد الله الثين.
  - (0) فقه الرضا الشي: 13.

وهـي معتـبرة وهذه الروايات الثلاث مرسلة، فتُقدم رواية السبعة إذا كان بينها وبين الروايات الثلاث تعارض لأقوائية السند

ويمكــن اخــتلاف مـــلة الحمـية باختلاف المرض وأن أقل الأمراض حميته سبعة أيام وأكثرها أربعة عشر يوماً.

والنتيجة أن الحمية -على الاحتمال الأول في رواية السبعة- تشرع قبل مرور سبعة أيام ولا تنفع الحمية بعدها والحمية علاة عشرة أيام وغايته أربعة عشر يوماً، فهذه حمية خاصة، لأن الحمية في بعض أنواع المرض كالسكر وضغط الدم دائمية إلا أن تدخل في قلة الأكل دون الحمية .

فنحن بين أن نذهب إلى أن الحمية في كل مرض مهما كان سبعة أيام إلى أربعة عشر يوماً، ولا تنفع الحمية بعدها وإن تصور الأطباء لزومها أكثر من ذلك، لأنها تكون ضارة وغير نافعة خصوصاً مع قولهم الظلا أقصى الحمية، أي الحد الأعلى .

وبين أن نحمل هذه الروايات على حمية خاصة مثل الحمية في الحمى والرمد، وجميع الأمراض التي تعرض وتنزول بسرعة كالانفلونزا والسعل الديكمي والحصبة وما شابه ذلك، ولكن الرواية مطلقة وتشمل بإطلاقها جميع أنواع الأمراض وجميع أنواع الحمية .

وقد يفرّق بين الحمية وبين ترك الأكل الضار، لأن الحمية هي ترك أمور معروفة، بيمنما تمرك الأكمل الضمار همو تمرك نوع واحد من الغذاء كالملح أو المسكر، أو كمل مما دخل فميه ممثل هذيمن، ولذا ورد الا تأكل ما قد عرفت مضرته، ولا تؤثر هواك على راحة بدنك "<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) دعوات الراوندي : ٢٩، مستدرك الوسائل ١٦: ٤٥٣ ح٢٠٥٢٦.

وظاهـره عـدم الأكـل بتاتاً، وتركه ما دام ضاراً حتى لو كان طول العمر، وعـلى الـدوام ولكـن بـيان الفـرق بـين الحمـية وبين ترك الضار أمر في غاية الصعوبة ويحتاج إلى تحقيق في معنى الحمية .

ولعل الفرق الأول بينهما أن الحمية ما كان بهدف التداوي والتخلص عن المرض ولـذا عـدّت الحمية مـن الـدواء، بيـنما ترك الضار ليس بهدف التداوي بل تركه ما دام ضاراً لتجنب مضاره .

### معنى الحمية

مـا هـي الحمـية، وهل هي غير ترك الضار، أو هي نفس ترك الضار، وما هـو المسـتفاد مـن الأخـبار، وهـل هناك أطعمة خاصة يجب الامتناع منها أو لا؟ أسئلة يجب الإجابة عليها مهما أمكن .

فأول ما يستفلا من الأخبار أن الحمية المتعارفة بين الأطباء وعامة الناس هي تسرك بعض الأغذية التي يعتقدون بإضرارها بالمريض أو ثقلها، ويقصدون به الترك بالمرة، بينما الأخبار تؤكد على أن الحمية هي الإقلال من الشيء، فقد روى الكليني بسسنده عسن أبسي الحسسن موسى الشيخال: «ليس الحمية أن تدع الشيء أصلاً لا تأكله، ولكن الحمية أن تأكل من الشيء وتخففه"<sup>(1)</sup>.

وروى الشـيخ الصـدوق عن أبي الحسن الرضا الكلِّڭ قل: ﴿ ليس الحمية من الشيء تركه، إنما الحمية من الشيء الإقلال منه ا<sup>(٢)</sup>.

(١) الكافي ٨ ٢٩٢ ح ٤٤٣، عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد عن علي بن الحكم عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن موسى المتلا.
 (٢) معاني الأخبار: ٢٣٨ ح ١، عن أبيه، عن محمد بن يحيى العطار، عن أحمد بن محمد عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبد الله بن أحمد بن إسماعيل، عن أبي الحسن الرضا المتلا، عيون أخبار الرضا المتلا، المحمد بن إحماد من أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أحمد بن يحمد من أحمد بن محمد عن أخبار الرضا المتلا، المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار المتلا، عن أخبار المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار الرضا المتلا، عن أخبار المتلا، على أخبار المتلا، على أخبار المتلا، عن أخبار المتلا، عن أخبار المتلا، المتلا، المتلا، المتلا، المتلا، المتلا، المتلا، المتلا، المتل

الاستشفاء بالحمية .....

فهم عليهم السلام يؤكدون على أن ترك الأكل ليس هو الحمية، والنفي إنمـا هـو للآثـار المطلوبـة والمـتوخلة، بمعـنى أن ترك الأكل بللرة ليس فيه الأثر المطلـوب مـن الحمـية، وإنما يتحقق الأثر المطلوب بالإقلال، وهذا سرً لا تُعرف العلة فيه، وهو بحاجة إلى الإحصاء والتجربة والاختبار .

ويـبقى أن الـترك لأي نـوع مـن الطعام، هل هو الطعام الضار أو شيء آخر؟ فغاية ما يظهر من كلمة الحمية هو المنع من بعض الأغذية من دون تحديدٍ لها بشيء معين ولا حتى تعيين الطعام الضار من غيره .

فما هي الأغذية التي يجب الامتناع عنها ؟ فهل هي أغذية معينة ومعروفة بـين الــناس، أو هذا راجع إلى أهل الخبرة والأطباء، أو هو أمر يمكن تعيينه من الروايات .

فهـناك أغذيـة معـروفة بـين الـناس يحمـى منها المريض، ولكن لا يعلم الأصـل فـيها، وقـد تخـتلف مـن قـوم إلى قوم ومن أرض إلى أرض، فقد يحمى المريض من الحامض والمقلي واللبن وما شابهه.

وقـد يحظـر الأطـباء في بعـض الحـالات الكـثير مـن الأطعمـة ويوصون المريض بتناول أطعمة خاصة كالحساء.

بينما المروي من الأئمة هو حصره بالتمر .

فقـد روى الكلـيني بسنده عن محمد بن الفيض قل، قلت لأبي عبد الله الظير: يحرض مـنا المـريض فـيأمره المعـالجون بالحمـية، فقل: ﴿ لكنا أهل بيت لا نحـتمي إلا من التمر، ونتداوى بالتفاح والماء البارد، قلت: ولم تحتمون من التمر ؟ قل: ﴿ لأن نبي الله حمى علياً الظير منه في مرضه <sup>(١)</sup>.

(۱) الكافي ٨: ٢٩١ ح ١٤١، محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عبد الرحن
 بن حماد، عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن الفيض.

٩٠ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام ورواه الشيخ الصدوق في العلل<sup>(١)</sup>.

فإن هذا الخبر قد يعطينا درماً حتى في مسألة العلاج مفاده السعي في متابعة الرمسول على في كمل مناحي الحياة حتى الطبية والعلاجية مهما أمكن، وعدم اللجوء إلى ما يصفه الأطباء إلا في حالات الاضطرار ويبقى المفضل تحري ما جاء عن الرسول على وكل ما ورد عنه والعمل به، إلا أن يقل إن هذا محتص بالأئمة على لأنهم عالمون مجميع ما وصى به الرسول على، فلا محتمل في حالهم ترك بعض ما وصى به لعدم وصوله إليهم وعدم معرفتهم به، بينما نحن إذا لم نجد شيئاً من الرسول على لا يعني ترك التداوي والحمية باعتبار أن الرسول على لم يوص بذلك، ولم يرد عنه دواء تلك العلة فلعله بينها ولم تبلغنا، فعدم الوجدان لا يمل على عدم الوجود عندنا، ويدل عند أهل البيت لأنهم أعرف مجافيه.

ومهما يكن من ذلك، كيف نفسر أن الحمية تنحصر بالحمية من التمر مع الالتفات إلى أن هذه الرواية تلل على أن الحمية تطلق على ترك عدة أغذية وترك التمر هو واحد منها، فكأن الإمام يقول إذا كان الناس يحتمون من أشياء عديدة، فنحن لا محتمي إلا من التمر

فهل يــل هـذا الخـر عـلى أن الحمية من غير التمر غير نافعة أو حتى ضـارة للجميع فكـان هو السبب في تركهم الحمية منها، أو أن هذا أمر مختص بهــم باعتـبار أنهــم لا يمرضـون إلا أمراضـاً خاصـة كالحمى والرمد والصداع، والحمية في هذه الثلاثة هي ترك أكل التمر، بالإضافة إلى أن الرواية فيها قرينة عـلى إرادة الحمية في خصـوص الحمـى لأنه التي قل: ( نتداوى بالتفاح والماء البارد ، وهو دواء الحمى كما سيأتي .

 علمل الشوائع: ٢١٤ ح ١١ عن محمد بن علي بن ما جيلويه، عن محمد بن يحيى، عن الحسين بن الحسن بن أبان، عن الحسين بن معيد، عن محمد بن إسحاق .

الاستشفاء بالحمية ..... 9)

ولكن يشكل أنه روى أن رسول الله على قل: ﴿ إِنَّا أَهُلَ بِيتَ لا تَحْمَى ولا نحـتمي إلا من تمر <sup>(1)</sup>. إذا كان المراد لا نحمي أحداً من الناس في أي مرض، ويحتمل أن يكون المراد لا نحمي أحداً من أهل بيتنا فتوافق ما مر .

ويؤيد اختصاص ذلك بهم أو اختصاصه ببعض الأمراض ما رواه المنعمان عن رسول الله ﷺ أنه نهى أن يحتمي المريض إلا من التمر في الرمد، فإنه نظر إلى سلمان على يأكل تمرأ وهو رمد، فقل: فيا سلمان أتأكل التمر وأنت رمد ؟! وإن لم يكن بد، فكل بضرسك اليمني إن رمدت بعينك اليسري، وبضرسك اليسري إن رمنت بعينك اليمني ا().

فقد خصه هذا الخبر بمرض الرمد، وهو أمر معقول ويمكن تخصيص الأخبار المارة به ويكون المراد بها: إنا أهل بيت لا نحتمي في الرمد إلا من التمر، وعلى الأقبل عبدم احتمائهم فيما يصيبهم خاصة إلا من التمر، ويبقى عامة المناس فهم يتبعون توصيات الأطباء فهو ممكن وإن كان احتمل تعميم الحمية من خصوص التمر لجميع الناس، وعندها ينفتح باب جديد للتحقيق في مجل الحمية، خصوصاً وأن الخبر المخصص لها بالرمد مرسل أو ضعيف.

لكن هناك رواية تلل على أن التمر هو واحد من الأُمور التي يحمى منها المريض في مجموعة من الأمراض يرويها ابنا بسطام في دواء عدة أمراض، قالا: أملى علينا أحمد بن رباح المتطبب هذه الأدوية وذكر أنه عرضها للإمام فرضيها وقل: إنها تنفع بإذن الله تعالى من المرة السوداء والصفراء والبلغم ووجع المعدة والقيء والحممى والبرسام وتشقق اليدين والرجلين والأسر والزحير ووجع

(١) الجعفريات: ١٩٩، عـن عـبد الله بن محمد عن محمد بن محمد، عن موسى بن إسماعيل، عن أبيه، عن جله جعفر بن محمد عن أبيه عن جله على بن الحسين، عن أبيه، عن على 第 قـل، قـل رسـول الله 建業، وقـل الـنوري في المسـتدرك ١٦: ٢٥٢ بعـد نقـل ذلك عن الجعفريات: وروى الراوندي في نوادره بإستاده الصحيح عنه الكلا مثله. (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٤٤ ح ٥٠٤ .

٩٢ ..... ٩٢ معلاج العام عليه الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

البطن ووجع الكبد والحر في الرأس، وينبغي أن يجتمي من التمر والسمك والخل والبقل، وليكن طعام من يشربه زيرباجة بدهن سمسم يشربه ثلاثة أيام...<sup>(1)</sup> فقد دلت على لزوم الحمية من عدة أمور أولها التمر ويليه السمك والخل والبقل أي الخضروات، يل حصرت طعام المريض والمبتلى بالأمراض المذكورة في الرواية بشيء واحد وهو الزيرباجة بدهن السمسم، والزيرباجة مرقة تتخذ من الفواكه اليابسة وتطيب بالزعفران ويطرح فيها مثل الكمون ويحلى ببعض الأشياء الحلوة وفي نسخة الشورباجة وقد يكون المراد الشوربة.

وهـذا أكـثر ممـاكـنا نـتوقعه في الحمـية فهـو أشـد الحمـية أو الحمـية الصحيحة، أعني الاقتصار على طعام واحد خفيف، وقد يختلف الطعام المقتصر عليه في غير الأمراض المذكورة في هذه الرواية.

والمستفاد مـن مجموع الأخبار أن الحمية هي إعطاء الفرصة للبدن في أن يواجـه المـرض ويتغلب عليه وأن هناك أغذية وأعمالاً تسلب منه هذه الفرصة أو تحددها وتشغل البدن عن ممارسة دوره الدفاعي الترميمي.

ولا يلزم أن يكون ذلك المانع والسالب لقدرة البدن هو دخول بعض الأغذية إلى المعدة ومن شم دخول موادها وعناصرها في العروق فيكون هو السالب للقدرة الدفاعية التعديلية للبدن، بل قد يكون نفس المضغ للطعام هو المسبب لانشغل البدن في عملية الهضم وتهيئة المقدمات لها، وهو الأمر الذي يضعف جانباً آخر ويصرفه عن مكافحة المرض فإن البدن كجبهة القتل يكون تقوية جانب منها بشكل منحصر ملازماً لتضعيف جانب آخر .

بل حتى السن الذي يمضع به الطعام قد يكون له دخل في تأخير الشفاء، وعـدم تأخيره، كما هو مستفلا من رواية سلمان المارة لما نهاه رسول الله ﷺ عن أكـل الـتمر وهـو رمد فقل: ﴿ وإن لم يكن بد فكل بضرسك اليمنى إن رمدت بعينك اليسرى، وبضرسك اليسرى إن رمدت بعينك اليمنى " فإن صحت هذه

(1) طب الأئمة: ٧٥، والأسر: حبس اليول.

الاستشفاء بالخمية ......

الرواية فهي تعكس أسراراً لم يكشف عنها بعد ولن يكشف عنها في القريب العلجل، حيث تحكي عن علاقة بين مضغ التمر بالضرس الأيمن وعدم حصول الشفاء لـرمد العـين اليمنى، وعن أن الحمية في رمد العين اليمنى بترك مضغ التمر بالضرس الأيمن والأفضل منه ترك أكل التمر بالمرة.

فليست الحمية هي عدم دخول الطعام في المعدة ولا هو مجرد عدم التثقيل عنلى البدن بكثرة الطعام أو تناول بعض الأطعمة الخاصة، بل لها معنى أشمل وأشمل وحقيقته إعطاء الفرصة للبدن بأن يعالج نفسه ويدفع الأمراض ومسبباتها، ويجمعه عنوان عام هو عنوان الرفق بالبدن.

فقد روي عن العالم الطلا أنه قال: ﴿ رأس الحمية الرفق بالبدن ﴾ (^).

وقد تفسر الرفق بالبدن الرواية القائلة: • والحمية هي الاقتصاد في كل شيء، وأصل الطب الأزم، وهو ضم الشفتين والرفق باليدين، والداء الدوي إدخل الطعام على الطعام<sup>(٢)</sup>.

إذا أضيف إليه ما مر في الروايات من أن الحمية ليست هي ترك الشيء بالمرة بـل هو الإقلال منه، وتحتمل جملة «الرفق باليدين» التصحيف عن الرفق بالـبدن فـتوافق الـرواية المـارة، وإن كـان احتمل إرادة المعالجة من كلمة الرفق باليدين حياً .

ومهما يكسن مسن ذلسك فالمسراد بالحمية هي الإقلال من بعض الأغذية الضسارة بالسبدن والمضعفة له والمحيلة دون دفاعه عن نفسه ومعالجة دائه بنفسه، ويبقى تعيين الأغذية التي يجب الإقلال منها تابع للتجربة ونظر الأطباء وإن كنا لا نعسرف مسا يحستمى مسنه أو يحمى منه سوى التمر والخل والخضروات، كما لا يخلو معنى الرفق بالبدن وأمثاله من أصل إقلال الطعام حين المرض.

٤٦ : فقه الرضا الكاة: ٤٦.

(٢) دعوات الراوندي : ٢٩، مستدرك الوسائل ١٦: ٤٥٣ ح ٢٠٥٢٦.

- دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العلم 42

وبذلك البيان تدخل الحمية في الأدوية العامة ولا أقل هي شرط التداري وحصول الشفاء في جميع أنواع المرض .

## لاتكر هوا مرضاكم على الطعام

وقـد يـلحق ببحـث الحمـية مسألة ترك المريض للطعام وفقدانه الشهية فهـي حمية طبيعية يقتضيها طبع المرض، فلا يستحسن إكراه المريض والحل هذه عـلى الطعـام لمـا ورد عـن رسـول الله علي أنه قل: (لا تكرهوا مرضاكم على الطعام؛ فإن الله يطعمهم ويسقيهم ا<sup>(1)</sup>

والتعليل بذلك بأن الله يطعمهم ويسقيهم يشعر بعدم الحاجة إلى الطعام، وإن كان المعنى الأدق هو إرادة رفع المخاوف الموجودة عند أهل المريض من جراء تمركه للطعام وحصول الضعف المؤدي إلى استيلاء المرض عليه وبالمتالي موته، والرسول في رفع تلك المخاوف بالتذكير على أن الله سبحانه وتعالى يطعمهم ويسقيهم.

وقد نفهم من هذا الحديث اعتماد البدن على النخائر الموجودة فيه من الشحوم وغيرها فيكون التقليل منها عاملاً مساعداً على حصول الشفاء أو أن وجود هذه النخائر ضار ومؤد إلى حصول الأمراض الأكثر صعوبة، والرض وتسبيبه في ترك الطعام وسيلة للتخلص منها.

وهــذا لا يعـني أن تـرك المريض للطعام وعدم اشتهائه علامة مرغوبة، لا يـل هـي علامـة على بقاء المرض واستحكامه، لأن المريض إذا تماثل إلى الشفاء اشتهى الطعام .

(۱) مستدرك الوسائل ۱۲: ۶۰۹ ح ۲۰۰۲۷ .

| لاستشفاء بالحمية | ۰ | بالحم | إستشفاء | ١Ľ |
|------------------|---|-------|---------|----|
|------------------|---|-------|---------|----|

فقـد جـاء في الفقـه الرضـوي: ﴿ وأروي عـن العـالم أن الصـحة والعلة يقتـتلان في الجسـد، فـإن غلـب المـرض الصـحة اسـتيقظ المـريض، وإن غلب الصحة العلة اشتهى الطعام، فإذا اشتهى الطعام فاطعمو، فلربما فيه الشفاءه<sup>(١)</sup>.

فمن المحتمل أن يكون المراد مطلق الطعام ومن المحتمل أن يكون المراد طعام خاص، وشهوته لذلك الطعام الخاص يعود دليلاً على حاجة البنن إليه، بقرينة قوله: \* فلربما فيه الشفاء » وإن كان ينل على إرادة حسن الاتفاق لا الحاجة، وإنما يكون ذلك في آخر المرض، بيد أن الشهوة إلى الطعام أول المرض لا تكون دليلاً على ذلك بل يجب الاحتماء والإقلال من الطعام الضار حتى لو اشتهاه المريض .

ولعـل إطعـام المريض مـا يشـتهيه هو سر من الأسرار لاحتمل اشتهاء المريض بطـبعه لما يحتاجه البدن في ذلك الحل وفيه شفاؤه فإني أفهم من قول الإمـام افلـربما فـيه الشفاءة أكثر من الاتفاق والصدفة، وإنما أراد التميئة الاقتضاء مع نـوع مـن الـتحذر، لأن المريض إذا غلبت عليه الحرارة اشتهى البارد وإذا نقص السكر في بدنه اشتهى الحلاوة، وهكذا.

ويـبقى الـتحذر الموجـود في الخـبر فهـو لأجـل أن لايكون الاشتهاء غير طبيعي وإنما يحصل بتهييج الشهوة بأكل الآخرين أمام المريض وجعله يشتهي ما يأكلون وإن كان ضاراً ببدنه؛ ولذا نهي أن يؤكل عند المريض شيء<sup>(٢)</sup>.

### ترك المشى للمريض

ويلحق بالحمية مسألة الاستراحة المطلقة للمريض، فهي الأخرى مطلوبة جداً قد ذكرها الأئمة بي وحذروا من المشي للمريض فقد روي أن الصلاق التلك قسل : «المشي للمريض نكس» واختار الأئمة أشد أنحاء التحفط من التحرك عند المرض حتى روي أن أبا جعفر التلك كان إذا اعتل جعل في ثوب فحمل لحاجته يعني الوضوء، وذاك أنه كان يقول: «إن المشي للمريض نكس» كما جاء في الخبر الذي يرويه الكليني رحمه الله (").

- (١) فقه الرضا 🖽 ٢٤٧.
- (٢) الجعفريات : ٢٠٠، مستدرك الوسائل ١٦: ٤٦١ ح٢٠٥٤٢.
- (٢) الكافي ٨ ٢٩١ ح٤٤٤، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبي يحيى الراسطي، عن يعني أبي يحيى الراسطي، عن بعض أصحابنا قل ، قل أبو عبد الله التلك.

# الاستشفاء بالذكر والكلام

تؤكد المنظرية الإسملامية عملى الذكر والكلام بمفهوم واسع في عملية العلاج من الأمراض وتعطي هذا السنخ من التداوي أكبر الأهمية حيث تجعله الأول والأخير، و هو الوقاية والعلاج الأساسي.

وحستى ممثل الطبيب والمعسالج العالم بالداء والدواء فهي -أعني النظرية الإسسلامية- تسرجو مسنه في المسرحلة الأولى هذا السنخ من العلاج، أي الكلمة التي يطيب بها نفس المريض؛ لرواية ما يفعل الناس بالمعالج قل: «يطيب بذلك أنفسهم» بعد أن فرضت أن الداء والدواء كله من الله سبحانه وتعالى.

ومعلموم أن تطييب المنفوس بالدرجة الأولى يكون بالكلام وبالدرجة الثانية بوصف الدواء وممارسة العمل الطبي بشتى أنحائه.

فالكملمة في الطب هي رمز العلاج الأول والأخير، وهي الفعل المؤثر في أسمباب الأمراض الحقيقية والمبلد لمقوماتها الأساسية، الأمر الذي يعقبه زوال المرض بالكلية واستئصل شأفته من دون أن يكون مجرد تسكين ونفي لأعراض المرض الظاهرية.

فالكـلمة بأمواجهـا المنتشـرة الحسـية ومعانيها المقصودة هي التي تلتفت إلـيها الـنفس وتعـزم على التوجه إليها من بين المعاني المخزونة والخارجية، مما يعطي لأعضاء البدن ومدافعاته القوة الكافية لدفع علاية الأمراض مهما كانت.

وأعني بالكلمة مثل اسم «الله سبحانه وتعالى وسائر أسمائه الحسنى ومثل ذكـر الله سـبحانه وتعـالى حيـث إن اسمـه دواء وذكـره شفاء كما جاء في الدعاء المعروف المأثور عن أمير المؤمنين الظيخ <sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) إقبل الأعمل؟: ٢٣٧، جمل الأسبوع: ٢٥٤.

٩٨ ..... ٩٨ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

وكـذا مـثل الدعـاء والطلب من الله سبحانه فهو الدواء الحقيقي المؤكد علـيه بـروحه وحقيقـته التي تتجاوز كونه كلمة إلى كونه طلباً من رب الأرض والسماء واستعانة به، لأنه القوة المطلقة اللامحدودة .

وكذا مـثل كـلام الله سـبحانه أعـني القرآن وآياته، فإن منه شفاء ﴿وَنَنَزَلُ منِ\_الْقُرْآنِ\_مَا هُوَشغاً وَرَحْمَةٌ ﴾ <sup>(١)</sup>، وفي الخبر عن رسول الله ﷺ: المن لَم يَشفه القرآن فلا شفله اللهَ <sup>(٢)</sup>.

وروي عــن رســول الله ﷺ أنه قال: اعليكم بذكر الله فإنه شفاء وإياكم وذكر الناس فإنه داءا<sup>(٣)</sup>.

وعـن أمـير المؤمـنين الظلا: • ذكر الله دواء أعلال النفوس ا<sup>(\*)</sup> وخصوصاً فهـو دواء القلوب ﴿ الَّذِينِ آمَنُوا وَتَطْمَرْنِ تُقُوْتُهُم مِذْكُرِ اللّهِ أَلَا مَذْكُرِ اللّهِ تَطْمَرْنِ الْقُلُوبُ ﴾ <sup>(°)</sup> وسياتي دليل انطباقها على مَرض القلب وَوَجعَه.

ومع ذلـك فإن الذكر مفتاح الأنس ومؤنس اللب، وهو مطردة للشيطان روهـو رأس مـل كـل مؤمـن وربحه السلامة من الشيطان كما جاء جميع ذلك في الأخبار.

وفي معـرض التقريب إلى الذهن وذكر المثل في مجل تأثير الكلمة نذكر مـا إذا تخـوف الشـخص مـن مـرض خطير فراجع الطبيب الحاذق وأخبره بعد إجـراء الفحـوص والتحلـيلات بأنه سالم ليس فيه ما يتخوف منه، فإنه سيفرح ويخف بدنه وينشط ويتحرك في مزاولة أعماله بحرارة وأمل.

- (۱) الإسراء : ۸۲
- (٢) طب الأثمة: ٤٨.
- (٣) تنبيه الخواطر ١: ٨
- (٤) غرر الحكم : ٥١٦٩.
  - (٥) الرعد: ٢٨.

الاستشفاء بالذكر ...... ٩٩

وعلى العكس من ذلك إذا قلل له: إنك مبتلى بمرض لا علاج له، فسيحزن ويثقل بدنه ويكسل وتظلم الدنيا بعينه فيترك العمل، ويصيبه الأرق وتختل عنده عملية هضم الطعام وغيرها .

وأنـا أقصـد مـن هـذا المثل بيان مدى تأثير الكلمة من دون التفات إلى مـدى صـحة كـلام الطبيـب، فـإن الأول يخـف وينشـط حتى لو كان مريضاً في الواقـع، والـثاني يكتئـب ويـثقل بل وحتى يمرض حقيقة إذا لم يكن مريضاً في الواقع.

والأمثل تضرب ولا تقاس بيد أن الدعاء والقرآن وذكر الله سبحانه وتعالى هي أسمى عند المعتقدين بها وحتى غير المعتقدين من كلمة الطبيب، لأنها استمداد من خالق الكون والاستعانة والاستعلاة به وهو حي قادر بصير يسمع ويبرى وهو المقدد لكل ما في الوجود، يجيب دعوة الداعي ويرحم المسترحم ويعيذ من استعلا به واستكان إليه.

ونحن في ظرف قد غبرَ فيه زمان إنكار تأثير الدعاء وإنكار وجود الصانع المدبر الذي لا يخلو كل شيء في الوجود من ظرائف تدبيره ونظمه.

فنعود إلى ما قدمناه من دوائية اسم الله سبحانه وتعالى فهل المقصود به هـو «الله» فقـط أو اسمـه الأعظم أو كل اسم من أسمائه الحسنى؟ وعلى الأخير فهـل أن كـل اسـم دواء لكـل داء أو هـو يـداوي بعـض أنـواع المرض ؟كلها احـتمالات يجب أن تخضع للتجربة، فقد ذكرت بعض التقارير أن كل اسم من اسمائه إذا قام المرء بترديده يعالج مرضاً من الأمراض أو أكثر.

وفي بعض الأخبار عندما سئل رسول الله ﷺ عن اسم الله الأعظم قـل: كل اسم من أسمائـه أعظم ففرغ قلبك من كلّ ما سواه وادعه بأي اسم شـئت<sup>(١)</sup> ﴿ وَلِله الأُسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُهَا ﴾ <sup>(٢)</sup> فـيدخل في مجــل الدعـاء والتوسل بأسمائـه الـتي هي عين ذاته، فقد جاء في كتاب الحسن بن محبوب قل:

- ۱۹ البحار ۹۳: ۲۲۲ ح۳۱، وص۹۱٤ ح۹۱.
  - (٢) الأعراف: ١٨٠.

١٠٠ ..... المطفى عَلَيْنُ، العلاج العام

اشـتكى بعـض أصحاب أبي جعفر الله فقل له: فقل يا الله يا الله عشر مرات متتابعات، فإنه لم يقلها مؤمن إلا قل ربه لبيك يا عبدي سل حاجتك »<sup>(١)</sup>. ومن المذكـورات والجحربات لـزوال الأسـقام تكتب في رقعة: فيا من اسمه دواء وذكره شـفاء يـا مـن يجعـل الشـفاء فـيما يشاء من الأشياء صل على محمد وآل محمد، واجعل شفائي من هذا الداء في اسمك هذا يا الله- تكتبه عشر مرات- يارب-تكتب عشراً- يا أرحم الراحين عشراً»<sup>(٢)</sup>

وروي: أن كلمة «آه» اسم من اسماء الله<sup>(٣)</sup>.

ويسلحق ذكر أهل البيت التي بذكر الله سبحانه وتعالى؛ لقول أبي جعفر التي : «إنَّ ذِكرنا من ذكر الله، وذكر عدونا من ذكر الشيطان »<sup>(؟)</sup>، وقل أبو عبدالله التي : «إنا إذا ذُكرنا ذُكر الله، وإذا ذكر عدونا ذكر الشيطان»<sup>(°)</sup>.

وذُكَّـر الــنبي يَرَ**ال** أفعال الشيطان فقال: •وأما نفثاته– أي الشيطان– فإنه يـري أحدكــم أن شيئاً بعد القرآن أشفى له من ذكرنا أهل البيت ومن الصلاة علينا، فإن الله عزوجل جعل ذكرنا أهل البيت شفاء للصدور <sup>(1)</sup>.

والقريـنة على شمول ذلك الشفاء المتحدث عنه لشفاء الأمراض الجسمية هـو قـول أمـير المؤمـنيناﷺ: اذكـرنا أهـل البيـت شـفاء من العلل والأسقام ووسواس الريب ا<sup>(۷)</sup>، وفي رواية أخرى: « شفاء من الوعك والأسقام »<sup>(^)</sup>.

- (٣) البحار ١١٠: ١٩١-٢٠٢.
  - (٤) الكافي ٢: ٢٩٦-٢.
  - (٥) الكافى٢: ١٨٦-١.
- (٦) تفسير الإمام العسكري المجاهد: ٢٤٤.
  - (٧) الخصل: ٦٢٥، حديث الأربعمائة.

(٨) المحاسن (: ٢٢-٨٣ عن القاسم بن يحيى، عن جده، عن ابن مسلم، عن أبي عبد الله الظلاة.
قل قل أمير المؤمنين الظلاة.

الاستشفاء بالذكر .....

## لاحول ولا قوة إلا بالله

العمدة في هذا القول أنه تسليم و استسلام لرب العالمين، وهو غاية ما يريده الله سبحانه وتعالى من العبد إذا أزعجه عن مستقره، وأيقظه من رقدته، أو سلب منه عافيته؛ لأن الله سبحانه وتعالى لا يسلب المرء عافيته إلا إذا طغى وخرج عن طوق العبودية، أو غفل و راوح في محله فلم يقترب من ربه الذي خلقه أو أراد أن ينبهه من غفلته قل رسول الله يَتَالَيُهُ: • قول لا حول ولا قوة إلا بالله، فيه شفاء من تسعة وتسعين داء أدناها الهم <sup>(1)</sup> وجاء التعبير في كثير من الأخبار بأنها كنز من كنوز العرش أو الجنة.

فقــد قــل رســول الله ﷺ: • قــول لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم كنز من كنوز الجنة، وهي شفاء من تسعة وتسعين داء أدناها الهم <sup>(٢)</sup>.

وقد اختلفت الروايات في عدد الأمراض التي تعالجها الحوقلة، أي لا حول و لا قوة إلا بالله، فهي تشرع من سبعين داء أو سبعين نوعاً من أنواع البلاء وتنتهي بكل داء، وتختلف فيها التعابير من الشفاء إلى الدفع والكفاية، والدوائية وغيرها، كما تختلف ضمائمها ومقارناتها ونحن نذكر روايات السبعين ثم الأكثر فا لأكثر.

 قرب الإستلا ٦٦، عن هارون بن مسلم، عن مسعلة بن صلقة، عن جعفر بن محمل، عن أبيه، عن آبائه، عن رسول الله ﷺ.
 (٢) الجعفريات: ٦٣٦، بإستلاه، عن جعفر بن محمل، عن أبيه، عن جله علي بن الحسين، عن أبيه، عن علي بن أبي طالب قال قل رسول الله ﷺ. ١٠٢ ..... المطفى على العلاج العام

روايات السبعين:

مـنها: ما رواه الصدوق بسنده عن أبي الحسن الرضا الطّ<del>كان</del> أنه كان يقول: «من قال لا حول ولا قوة إلا بالله دفع الله بها عنه سبعين نوعاً من البلاء أيسرها الهم »<sup>(۱)</sup>.

ويجب الالـتفات إلى أن هذه الرواية لم تذكر الداء وذكرت أنواع البلاء. فلعـل بعـض أنواع البلاء هي التسعة وتسعين داء أو هو نوع واحد منها، كما أن هذه الرواية عبرت بالدفع وهو الوقاية في الغالب.

ومـنها ما رواه الكليني بسنده عن أبي عبد الله اللغ قل سمعته يقول: امن قــل: ما شاء الله لا حول ولا قوة إلا بالله سبعين مرة، صرف عنه سبعين نوعاً من أنــواع الــبلاء أيسـر ذلــك الخـنق قلـت: جعلت فداك وما الخنق؟ قل: لا يعتل بالجنون فيخنق؟<sup>(٢)</sup>.

تذكر هذه الرواية إحدى الضمائم للحوقلة وهي قول ما شاء الله، وتعبر بالصـرف الذي يحتمل فيه الوقاية والشفاء، وهو عندي للوقاية أقرب، غير أنها جعلت أدنى ما تصرفه الجنون، وليس الهم.

ومـنها: مـا يـرويه الكلـيني أيضـاً بسنده عن أبي عبد الله الطيُّة قل: ١ إذا صـليت المغـرب والغداة فقل: بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم سبع مرات، فإنه من قالها لم يصبه جذام و لا برص ولا جنون ولا

(۱) ثواب الأعمل: ۱۹۲۱، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن الحكم، عن الحسين بن سيف بن عميرة عن هشام بن سالم قل سمعت أبا الحسن الرضا قطرً كان يقول.

(۲) الكافي۲: ۲۱۰ ح۲، محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد عن بعض أصحابه، عن جميل، عن أبي عبد الله على وأحمد قد يعتمد على مراسيله. الاستشفاء بالذكر ......

سبعون نوعاً من أنواع البلاء<sup>. (١)</sup> والمقارن هنا البسملة، والمراد الوقاية، وتتقوى إرادة سبعين داء من قوله: سبعون نوعاً من أنواع البلاء، لأنه عد الجذام والبرص والجنون، وألحقه بقوله ولا سبعون نوعاً.

ومنها: ما رواه الكليني بسنده عن أبي عبد الله المليم قل: من قل في دبر صلاة الفجر، ودبر صلاة المغرب سبع مرات بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، دفع الله عز وجل عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونها الريح والبرص والجنون، وإن كان شقياً عي من الشقاء وكتب في السعداء ا<sup>(۲)</sup>، ولا تزال هذه الأخبار تعرفنا الأمراض التي تدفعها الحوقلة حيث أضافت هذه الرواية الريح، يعني الالتهاب والاستبراد .

وقــل الكلــيني بعد ذلك: وفي رواية سعدان عن أبي بصير عن أبي عبد اللهاللجلا مثله إلا أنه قل: «أهونه الجنون والجذام والبرص، وإن كان شقياً رجوت أن يجوله الله عز وجل إلى السعلاة<sup>(٣)</sup>.

وفي أمالي الطوسـي عــن أبـي عـبد الله الطلا قـل: ( من قل بعد صلاة الصـبح قـبل أن يتكلم بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم يعيدها سبع مرات دفع الله عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء، ومن قالها

(۱) الكافي ٢: ٢٨ حـ٢، عـدة مـن أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن محمد عن عثمان بن عيسى عن علي بن أبي حزقة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله المحرة.
 وعلي بـن حـزة من عمد الواقفة ولكن روى مثلها في الكافي ٢: ٣١ حـ٢ بسند معتبر عن العدية عن أحمد، عن عثمان بن عيسى، عن ماعة، عن أبي عبد الله المحرج.
 (٦) الكافي ٢: ٣١ حـ٢ ح٢، عن علة من أصحابنا، عن أجمد بن محمد بن عيسى، عن إسماعيل بن بن محمد بن عيمي معند معتبر عن العدية عن أبي معد الله المحرج.
 (٢) الكافي ٢: ٣١ حـ٢ ح٢، عن علمة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن إسماعيل بن مهران، عن علي بن أبي حزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله المحرج.
 (٢) الكافي ٢: ٣١ حـ٢٥ ح٢، عن علمة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن إسماعيل بن مهران، عن علي بن أبي حزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله المحرج.

١٠٤ ..... المعلمي عليه، العلاج العام الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

إذا صلى المغرب قبل أن يتكلم دفع عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونها الجذام والبرص "<sup>(۱)</sup>

وفي روايـة: « مـن بسـمل وحولـق في دبر كل صلاة من الفجر والمغرب سـبعاً، دفـع الله تعـالى عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونها الريح والبرص والجنون »<sup>(۲)</sup>.

رواية ثلاثة وسبعين:

يرويها ابن بسطام عن أبي عبد الله الصلاق المن قل: « من قل لا حول ولا قسوة إلا بسالله العظيم دفع الله عسنه ثلاثة وسسبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونها الجنون »<sup>(7)</sup>، هي الأخرى في مجل الوقاية.

رواپلت تسعة وتسعين:

تقدمت الـروايات الدالـة على أن الحوقلة شفاء من تسعة وتسعين داء. وليسـت مجـرد وقايـة، وفي روايـة أخرى أن النبي ﷺ قل: ( لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم دواء من تسعة وتسعين داء ا<sup>(٤)</sup>.

(١) الجالس: ٢٦٥، عن أبيه، عن المفيد، عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن الصفار، عن أحمد بن مسلم، بن محمد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن، عن العلاء بن رزين، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله الحلا والسند معتبر ورواه المجلسي في البحار ٦٦ ٣٦٢ ٣٤ عن خط عن أبي عبد الله الحلا والسند معتبر ورواه المجلسي في البحار ٦٦ ٣٢ ٣٤ عن خط الشيهد، بالإسناد عن محمد بن مسلم.
 (٢) البلد الأمين: ٢٢٨.
 (٢) البلد الأمين: ٢٢٨ عن بن يزيد عن زياد بن معمد اللطي، عن أبيه عن هشام بن أحمر، عن أبي عبد الله الحلا.
 (٣) عن أبي عبد الله الحلا عن بن يزيد عن زياد بن محمد الملطي، عن أبيه عن هشام بن أحمر، عن أبي عبد الله الحلاي.

وهسنك روايسات تسلل عسلى الوقاية من تسعة وتسعين داء منها ما يرويه الكلسيني والسبرقي بسندهما عن رسول الله تظلير قل: « من قل بسم الله الرحمن الرحميم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ثلاث مرات كفله الله عز وجل تسعة وتسمين نوعاً من أنواع البلاء أيسرهن الحنق »<sup>(۱)</sup>. والكفاية وإن كانت تستلائم مع الرفع والدفع، ولكن هي في الدفع والوقاية أكثر استعمالاً منه في العلاج.

ومشـلها رواية الطبرسي عن موسى بن جعفراﷺ: • من قـل لا حول ولا قوة إلابالله صرف الله عنه تسعة وتسعين نوعاً من بلاء الدنيا أيسرها الخنق،<sup>(۲)</sup>.

وكذا رواية الصدوق بسنده عن أبي الحسن الرضا ال**خلا**ة قل: • من قل لا حـول ولا قـوة إلا بــالله العلي العظيم دفع الله عز وجل بها عنه تسعة وتسعين نوعاً من البلاء أيسرها الحنق <sup>(٣)</sup>.

رواية مائة داء :

يـرويها الكلـيني بسـنده عـن أبي الحسن الظلا: ﴿ إذا صليت المغرب فلا تبسـط رجلـك ولا تكلم أحداً ختى تقول مائة مرة بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، ومائة مرة في الغداة، فمن قالها دفع الله عنه

 (۱) الكافي (۱۰۹ ح ۹۸ عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن سالم، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر عن جابر، عن أبي جعفر التلك وعمرو ضعيف.
 (۲) مكارم الأخلاق: ۲۱۰.

(٢) ثواب الأعمال: ١٩٤-٢، عن محمد بن الحسن، عن الصفار، عن أحد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن الحمد، عن علي بن الحكم، عن الحسين بن سيف بن عميرة، عن هشام بن حزة قل: سمعت أبا الحسن الرضا اللغ يقول...

١٠٦ ..... المطفى عظم، العلاج العام الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

مائية نبوع من أنبواع البلاء أدنى نبوع منها البرص والجيذام والشيطان والسلطانة<sup>(۱)</sup>.

ومعلـوم أن هــذه الشروط تختلف عماجاء في روايات السبعين، لأن هذه تأمر بالتكرار مائة مرة، بينما السابقة لا تتجاوز سبع مرات.

وبالتالي فالروايات غير متضاربة رغم تخالفها في عدد المرض الذي تدفعه أو تشفي منه، وذلك لأجل اختلاف الشروط والمقارنات والزمان، ولم تدل الروايات على الشفاء والدوائية إلا بالنسبة إلى العدد تسعة وتسعين، وباقي الأعداد كلها وقائية، حتى لا يعلم إرادة الداء منها لأنها تذكر البلاء أو أنواع البلاء؛ بينما روايات تسعة وتسعين تذكر أنها شفاء ودواء من تسعة وتسعين داء.

رواية كل داء :

مروية من طرق العامة عن رسول الله يتلي أنه قل: « لا حول ولا قوة إلا ب الله دواء من كل داء أيسرها الهم ؟<sup>(٢)</sup>، ويؤيدها من رواياتنا رواية الكليني أنه أبطأ رجل من أصحاب النبي يتلي عنه ثم أتاه فقل له رسول الله يتلي: هما أبطأ ب عنا؟» فقل: السقم والفقر، فقل له: «أفلا أعلّمك دعاء يذهب الله عنك بالسقم والفقر؟ قل: ب لى يا رسول الله، فقل: فقل لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، توكلت على الحي الـذي لا يموت والحمد لله الذي لم يتخذ صاحبة ولا ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي في الذل وكبره

 (1) الكمافي٢: ٣٥ ح٢٩، عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن عبد الحميد، عن سعد بن زيد قل، قل أبو الحسن التلكة.
 (٢) الفرج بعد الشدة للتنوخي١: ٢٨. الاستشفاء بالذكر .....

تكبيراً» قل: فما لبث أن عاد إلى النبيَّ ﷺ فقل: يا رسول الله قد أذهب الله عني السقم والفقر <sup>(۱)</sup>.

وهـذا الدعـاء وإن كان طويلاً إلا أن أوله الحوقلة، ودلالته على التعميم مـن جهـة قـول الـنبي يَتَلَلَمُ أُعلَّمـك دعـاء يذهـب الله عـنك السقم، فإن كلمة «السـقم» مطلقـة، أي مهمًـا كـان سـقمك، إلا أن يريد سقمك الذي أعلمه أنا فـيكون خاصـاً، ولذلـك لا يثبت التعميم من هذه الرواية، وغاية تدل عليه هو رفعها للسقم في الجملة، والذي تفسره روايات تسعة وتسعين.

بقي أمور:

الأول: مـا هي هذه التسعة وتسعون داء، وما وجه اشتراكها؟ فالذي أظنه هـي الأدواء الـتي سـببها الهـم والغم والحزن، والأخبار تؤكد على هذا الجانب حيـث أوعـزت إلى أن الحوقلـة مـن كـنوز الجنة، وهي هدية الله سبحانه وتعالى أهداها أولاً إلى النبي آدم الظلاة ثم تذكر الأخبار علة ذلك.

أمــا كونهــا مــن كنوز العرش فقد دلت عليه أخبار متعددة تقدم بعضها. ومــنها مــا رواه الــبرقي قل في حديث: « وأوصاني أن أكثر من قول لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، فإنها كنز من كنوز الجنقه<sup>(٧)</sup>.

وأما علمة تعليمها آدم اللغ يرويها البرقي أيضاً بسنده عن أبي عبد الله اللغ قل: « إن آدم اللغ شكا إلى ربه حديث النفس، فقل: أكثر من قول لا حول ولا قوة إلا بالله »<sup>(٢)</sup>.

(١) الكافي؟: ٥٥١ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إسماعيل بن عبد الخالق قــل: أبطأ. والرواية معتبرة إلا أن إسماعيل لم يذكر عمن أخله، وهو يروي عن أبي عبد الله الظلا وأبي الحسن الثليم.

- (۲) المحاسن ۱: ۱۱ ح۲۲.
- (۲) المحاسس ۱: ٤١ ح٥٢، عسن محمد بن بكر، عن زكريا بن محمد، عن عامر بن معقل، عل أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليه.

١٠٨ ..... المعطفي عظيه، العلاج العام الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

وفي رواية أكثر تفصيلاً يرويها الصدوق بسند صحيح عن رسول الله عَلَيْهُ قَمَلَ: إِنَّ آدم شَمَكَا إلى الله عز وجل ما يلقى من حديث النفس والحزن، فنزل عليه جبر ئيل الظلا فقل له: يا آدم قل لا حول ولا قوة إلا بالله، فقالها فذهب عنه الوسوسة والحزن "<sup>(1)</sup>.

ف إذا لم يكن في قوله «أكثر من قول كذا» في الرواية الأولى دلالة على أنه أول نـزولها فالرواية الثانية تشعر بذلك على الأقل، وإذا لم تبين الرواية الأولى المراد مـن حديث الـنفس، فقـد بينت الـرواية الثانية أنـه من سنخ الحزن، كالوسوسـة، و ويؤيده ما في قصص الأنبياء للراوندي بإسناده عن الصادق التين قل: «كان آدم التملية إذا لم يأته جبرئيل اغتم وحزن، فشكا ذلك إلى جبرئيل فقل: إذا وجدت شيئاً من الحزن فقل: لا حول ولا قوة إلا بالله ا<sup>(٢)</sup>.

وروى المنعمان عن النبي على الله عنه الله عنه من قول لا حول ولا قوة إلا بالله كنز من كمنوز الجمعة، وهمو شمغاء من تسعة وتسعين داء أولها الهم ا<sup>(٢)</sup> فاني أستفيد منه إرادة المعالجة الجذرية، أعني إزاحة الهم المني هو أول باقي الأمراض، بمعنى الأول المرتبي، أي منشؤها وابمتداؤها، وإن كمان لا يخضع لشيء من الدلالات المدروسة في الأصول.

(١) أم الي الصدوق: ١٢٧ ح ٨٥٥ عن محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفار، عن أيوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله ﷺ قل قل رسول الله ﷺ، والسند صحيح.
 (٢) قصص الأنبياء: ١٨، بإسناده إلى الصدوق، عن ما جيلويه، عن عمه، عن أحمد بن محمد (٢) وعالم البرقي، عن أحمد بن عمد البرنطي، عن أبان بن عيسى ، عن الصلحق ﷺ.

الاستشفاء بالذكر ......

وفي تحـف العقـول عنه الظلان: •وإذا أصابتك شدة فأكثر من قول لا حول ولا قـوة إلا بالله <sup>(۱)</sup> وفي رواية: •إيلك والغضب، وإذا غضبت فقل: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، يسكن غضبك <sup>(۲)</sup>.

وفي روايات تسعة وتسعين كفايتها الهم والحنق وفي رواية ثلاثة وسبعين المارة ذكر دفعها للجنون، وفي رواية عن الصلاق التيكة: يقول: • قد سقط بعض أسـناني، حـتى أنـه ليوسـوس إلي الشيطان فيقول إذا ذهبت البقية فبأي شيء تأكل، فأقول: لا حول ولا قوة إلا بالله<sup>(٣)</sup>.

وبذلك نجد أن شفائية الحوقلة ووقائيتها تدول حور محور الهم والغضب والحزن والخنق والجنون والشدة، والوسوسة وحديث النفس والكآبة، يعني أنها تـدور مـدار الأمـراض العصـبية والنفسـية ومـا يترتـب علـيها من الأمراض والأوجاع، التي تبلع تسعة وتسعين داء، فكلما ذكرت الروايات دوائيتها جعلت أولها أو أدناها أو أيسرها الهم والخنق.

وكل مـا جاء في الأخبار من الأمراض الأخرى التي تعالج منها الحوقلة أو تقـي مـنها يمكـن جعـل السبب فيها مثل الهم والغضب والحزن، بمقتضى هذا الاستظهار، فمن تلك الأمراض التي تذكرها الجذام والبرص والريح.

الثاني: السر في دوائية الحوقلة أمور:

منها: استسلام العبد وتركه الأنانية واتكاله على خالقه فقد روى البرقي عن رسول الله ﷺ أنه قل: ﴿ إِذَا قُلْ العبد لا حول ولا قوة إلا بالله، فقد فوّض

- (١) تحف العقول: ٢٠٨.
- (٢) مستدرك الوسائل ١٢: ١٥ ح ١٣٣٨٢ عن كتاب لب اللباب للراونلي.
- (٣) الحاسن٢: ٤٩٨-٢٧، عن الوشاء، عن حماد بن عثمان، قال: كنت عن أبي عبد الفاظئة...

١١٠ ..... المطفى عليه العلم الرسول المصطفى عليه العلم العلم

أمـره إلى الله، وحـق عـلمى الله أن يكفـيه "<sup>(١)</sup>، وهـو فـوق كـل علّـة وكـل تأثير وتسبيب في حدوث الأشياء التي منها السلامة.

ومنها: تـأثير القـوى العلويـة القوية، ففي رواية هشام بن سالم عن أبي عـبد الله الظلاة قل: قل: فإذا قل العبد لا حول ولا قوة إلا بالله، قل الله عز وجل لــلملائكة: استسـلم عـبلي، اقضـوا حاجـته <sup>(٢)</sup>، وفي روايـة أخـرى: لا اعينو،، أدركوه، اقضوا حاجته ٣<sup>(٢)</sup>، وفي علة روايات: فأنه إذا خرج الرجل من بيته وقل: لا حول ولا قوة إلا بالله قالت له الملائكة كفيت ٣<sup>(٤)</sup> وقولها هو فعلها.

وبهمذا يكون سبب العلاج هو تأثير القوى الخيرة الكونية الفاعلة والمؤثرة في كمل حركة وسكون في هذا الكون مما يصب في سبيل الخير وحفظ النظم والنظام، وهذا من أهم وسائل تحقق المعلولات التي منها الشفاء.

ومنها: تضعيف الشيطان الـذي هو من أسباب المرض الأساسية، فقد روي «أن من قـل بسـم الله الـرحمن الرحـيم لا حـول ولا قـوة إلا بالله العلي العظيم ثـلاث مرات حين يصبح وثلاث مرات حين يمسي لم يخف شيطاناً ولا سلطاناً ولا برصاً ولا جذاماً »<sup>(°)</sup>.

- (۱) المحاسن ۱: ٤٢، عن محمد بن عمران.
- ۲) المحاسن (: ٤٢، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله التكاد.
- (٣) المحاسن ١: ٤٢، عن يحيى بن أبي بكر، عن بعض أصحابه قل قل أبو عبد الله التي.
  - (٤) قرب الإسناد: ١٦.
- (٥) الكافي٢: ٢٦ ح٢، عـدة مـن أصحابنا، عن أحمد بن عمد بن عيسى، عن ابن فضل، عن الحسن بن الجهم، عن أبي الحسن على، والسند معتبر.

الاستشفاء بالذكر ......

وفي رواية: «إذا خرجت من منزلك فقل بسم الله آمنت بالله توكلت على الله لا حـول ولا قـوة إلا بالله، فإن الملائكة تضرب وجوه الشياطين ويقولون: قد سمى الله وآمن بالله و توكل على الله وقال لا حول ولا قوة إلا بالله»<sup>(۱)</sup>.

ومنها: قـربها مـن اسم الله الأعظم الذي إذا تكلم به أحد وصل إلى ما يـريد، وهـو الـذي كـان عند آصف بن برخيا لما جاء بعرش بلقيس من اليمن، فقد ورد امن قل بعد صلاة الفجر: بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم مائة مرة، كان أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها، وأنه دخل فيه اسم الله الأعظم »<sup>(٢)</sup>.

ومسنها: أنهــا تعطـي قــوة لقارئهــا، فقــد ورد: **ا**أن حملــة العرش لما ذهبوا ينهضــون بالعرش لم يستقلّوه، فألهمهـم الله لاحول ولاقوة إلا بالله، فنهضوا بمه<sup>(٣</sup> .

الثالث: كيفية القراءة وما يصلحبها ويشترط فيها فقد يختلف من مرض إلى مرض كما يأتي، وبعض الروايات مطلقة تقول من قل لا حول...، وبعضها يقيده بما بعد صلاتي الصبح وبعد صلاة المغرب، وهناك رواية تذكر وضع اليد عملى موضع الوجع، فقد روى البرقي بسنده عن أبي عبد الله الظيئة قل: «تضع يملك عملى موضع الوجع ثم تقول: بسم الله وبالله محمد رسول الله لا حول ولا قوة إلا بالله، اللهم امسح عني ما أجد وتمسح الوجع ثلاث مرات ًه<sup>(1)</sup>.

- (١) الكافي ٢: ٤٧٢.
- (٢) مهج الدعوات لا بن طاووس: ٢٦٦، بإسناده إلى محمد بن الحسن الصفار، عن سليمان بن جعفر الجعفري، عن الرضا الظلا والرواية معتبرة.
   (٣) المحاسن (٢ ٣٥، عن محمد بن بكر، عن زكريا بن محمد، عن عامر بن معقل، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله الظلا.
   (٤) المحاسن (٢ ٣٥، عن محمد بن بكر، عن زكريا بن محمد، عن عامر بن معقل، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله الظلا.

| ذكر | ، بال | ستشفا | ١Ľ |
|-----|-------|-------|----|
|-----|-------|-------|----|

#### الاستشفاء بالصلاة

لما كانت الصلاة تتضمن الدعماء والقرآن خصوصاً فاتحة الكتاب والبسملة فكملها دواء كما سيأتي، وهو ذكر الله سبحانه ومن أكبر الذكر، فلا شمك في كونها شفاء، خصوصاً وقد أمرنا بالاستعانة بها وبالصوم قل تعالى: ﴿ وَاسْتَعِينُواْ بِالصَّبُروالصَّلاَة ﴾ <sup>(١)</sup> والصبر هو الصوم، ولا تكون الاستعانة إلا على نوائبَ اللهر وَمنها الأمراض.

وقـد ورد في خصـوص الأمـراض صـلوات خاصـة، فـثمة صلاة الحمى، وصـلاة للصـداع، وصـلاة لوجـع العـين، وصـلاة الأعمى، وصلاة وجع البطن عـلمها الـنبي ﷺ سـلمان الفارسـي فقـل له: «اشـكم تو درد ، قم فصل، فإن الصلاة شفاءه<sup>(١)</sup> والتعليل يعمم، ولم يقيد الشفاء بمرض معين، فهي دواء عام .

و ورد في صلاة الليل أنها مطردة الداء عن أجسادكم، وهو مطلق.

وثمة صلاة لوجع الرقبة، ولوجع الصدر، وللقولنج، ولوجع الرجل، وصلاة للقوة تأتي إن شاء الله في محالها.

وروي الإربلي عن أبي حمزة الشمالي قبل أخبرنا محمد بن علي بن الحسين عليهم السلام، قل: كان أبي يقول لولده: يا بني إذا أصابتكم مصيبة من الدنيا ونزلت بكم فاقة، فليتوضأ الرجل فليحسن وضوء، فليصل أربع ركعات أو ركعتين، فإذا انصرف من صلاته فليقل: يا موضع كل شكوى، يا سامع كل نجوى، يا شافي كل بلاء، يا عالم كل خفية، ويا كاشف ما يشاء من بلية، يا نجي موسى، يا مصطفى محمد يتي يا خليل إبراهيم، أدعوك دعاء من اشتدت فاقته، وضعفت قوته، وقلت حيلته، دعاء الغريب الغريق الفقير، الذي لا يجد لكشف ما هو فيه إلا أنت يا أرحم الراحين،، لا إله إلا أنت سبحانك إني

(١) البقرة: ٤٩.

(٢) مكارم الأخلاق: ٢٧٩.

١١٤ ..... العلام العلام العلام علي الرسول المصطفى على العلام العام العام العام العام العام العام العام العام المسلم. الايدعو بها رجل أصابه بلاء، إلا فرج الله تعالى عنه (١).

ورواه السراوندي في الدعسوات إلى قوله ويا كاشف ما يشاء من بلية، يا خليل إبراهميم، ويا نجي موسى، ويا صفي آدم، ويا مصطفى محمد يتقلق، أدعوك دعاء من اشتدت فاقته، وقلت حيلته، دعاء الغريب الغريق المضطر، الذي لا يجد لكشف ما هو فيه إلا إيلك يا أرحم الراحين،<sup>(٢)</sup>.

# صلاة لجميع الأمراض

رواها أبو أمامة عن النبي على أنه قل: «تكتب في إناء نظيف بزعفران شم تغسل وتشرب: أعوذ بكلمات الله التامات، وأسمائه الحسنى كلها عامة، من شر السامة والهامة ومن شر العين اللامة، ومن شر حاسد إذا حسد بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العالمين ... وسورة الإخلاص، والمعوذتين، وثلاث آيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُوَاحِدٌ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ الرَّحِيمُ إِن آيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُواحِدٌ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ الرَّحِيمُ إِن أيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُواحِدٌ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ الرَّحِيمُ إِن أيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُواحِدٌ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ أيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُواحِدٌ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ أيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَإِلَهُكُمُ إِلَهُواحِدٌ لاَ إِلَهُ إِلاَّ هُوَالرَّحْسَ أيات من سورة البقرة قوله: ﴿ وَالَهُكُمُ إِلَهُ وَاحَدًا لاَ مُوالرَّحْسَ في خُلُق السَّمَاوات وَالأَرْضَ وَاحْتَكُو اللَّيْلُ وَالَنَهُ مُوالرَّحْسَ اللَّهُ اللَّهُ وَالرَّحْسَ اللَّهُ وَالرَّحْتَ الرَّحِيمُ إِن في خَلُق السَّمَاوات وَالأَرْضَ وَالمَالَةُ مَنَ السَمَاءِ مَن عَاء فَالَهُ مُوالرَّحْسَ اللَّهُ مَن الْبَحُورِ مِنَا يَنْعُمُ النَّاسَ وَمَا أَنْوَلَ اللَّهُ مَنَ السَمَاءِ مِن مَاء فَالَوْ الْحَلَيْ وَالْتَعْرَبُكُونَ التَّالَقُول وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا أَنْوَلَ اللَهُ مَنْ فيهُ أُولُول إِلَى الللَّهُ مِنْ اللَّالَ وَاللَّهُ مِنْ أَوَلَكُونَ وَاللَّهُ مَا أُولَ إِلَا لَهُ مُولَعًا وَسُ

- نقله عن كشف الغمة في المستدرك ٦: ٣٩٢ -٧٠٦٨.
  - (٢) دعوات الراوندي: ٥٥.
    - (٣) البقرة: ١٦٢ ١٦٤.

| 110 | *************************************** | بالذكر | ستشفاء | וצי |
|-----|-----------------------------------------|--------|--------|-----|
|-----|-----------------------------------------|--------|--------|-----|

وَالْمُؤْمِنُونِ كُلُّ آَمَنٍ بِاللَّهُ وَمَلاَئَكَتَهُ وَكُلُبُهُ وَرُسُلِهِ لَأَنْفَرِقُ بَيْنِ أَحَدَ مِن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْراَنَكَ رَبَّنَا وَإَلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ لَا يُكَلُّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلاَ وُسْعَةًا كَمَا مَا كَسَبَتَ وَعَلَيْهَا مَا كَنَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاحَدْنَا إِنَ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمُلُ عَلَيْنَا إِصْراكَمَا حَمَلَتُهُ عَلَى الَّذِينِ مِن قَبْلَنا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمَّلُنَا مَا لاَ طَاقَةً لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفَرُ كَا عَلَى الَّذِينِ مِن قَبْلَنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحَمَّلُنَا مَا كَسَبَتَ أَنْتَ مَوَلاَنَا فَا نَصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَاوِرِينَ ﴾ وعشر آيات من سورة آل عمران من أولها<sup>(۱)</sup>، وعشر من آخرها، فإن في خلق السموات والأرض <sup>(۱)</sup> وأول آية من

(١) الم الله لا إله إلاً هو الحقي القَيْوم نزل عليك الكتب بالحق مصلحاً لما بين يَديد والزل التوراة والإلييل بن قَبْلُ هُمْتى للسُلس وأنزل الفُرْقان إنَّ الذين تقدُوا بالله الله لمهم علاب سنبيد والله عزيز دو انتقام إنَّ الله لا يَحْفَى علم هني، في الأرض ولا في السُماه هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يساء لا لم عزيز دو انتقام إنَّ الله لا يَحْفَى الديني المزل علمي في الأرض ولا في السُماه هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يساء لا لم الله عزيز دو انتقام إنَّ الله لا يَحْفَى الديني المزل علمي في الأرض ولا في السُماه هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يماء الله الإله إلا هو المعزيز الحكيم من الذي تقدم النيت المؤلس المعن من المعن علم علم الموركة الموالي والتقوم من الموري الموالي الموري من عنه ويتر المعرفين ما الديني المؤلس الموري ولا في المعن المعن الموري ولا أو الله والراسيتون في المولم الذين في علومي ولا عن عنه وبنا تشابة منه البيتاء النيت والمين المورية تعلم تأويلة إلا الله والراسيتون في العلم يتولون امنا يو كل من عنه وبنا وما يتحد إلا أولوا الالبلم وبنا لا تزغ علم تلوية المورية إلا الله والراسيتون في المام من المورية المن عنه وبنا جامع الناس ليوم لا ريب فيه إن الله لا تزغ علمون المورية إن الذين تفروا لن تنتي عنهم أموالهم ولا أولائم من الله متبل وأوليك علم من علم من الله الم مع إن الله لا تنوع والته عنه إذ الذين تفروا أن تنت الموهم من الله منابع الناس ليوم الموالهم ولا أولائه ما يخل الموريكة إن الذين تفروا أن تغني عنهم أموالهم ولا أولائم من الله متبل وأوليك مم وتود النار .

(٢) إِنَّ فِي حَلْتِ السُمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلاَف اللَّيْلِ وَالتُهَلِ لاَيَكِ لَأُولِي الأَنْبَاب الَّذِينَ يَدْكُرُونَ اللَّه قِيّلما وتُعُونا رَعَلَى جُنُويهم وَيَتَفَكُرُون فِي خَلْق السُمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنا مَا حَلَقْت مَذا بَاطِلاً سَبْحَانكَ فَقِنَا عَدَابَ النّار رَبَّنَا إِنْكَ من تَدْجِل السُنار تَقَد لَحْزَيْتُه وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنصار رَبَّنا ما وَعَدتنا عَلَى رَسُبُكُم فَلْتا رَبَّنا فَاغْفِر لَنَا ذَنُوبَنا وَكَفَر عَنا سَيَتَابَنا وتَوَقُنا مَعَ الايرار رَبَّنا واتتا ما وَعدتنا على رسُبُكُم فَلْتا رَبَّنا نَحْدَيْن اللَّهُ وَمَا لَعَنْهُ مَعَاني مِنْ المَعْمَانِ وَنَوَقُنا مَع الايرار رَبَّنا واتتا على رسُلِكَ وَلا تُخْزَيْتَهُم فَلْتا رَبَّنا فَاغْفِر لَنَا ذَنُو مَنْ يَعْدِي السُعْر وَعَنْ وَمَا لِلغَالِمِينَ مِنْ أَعْمِيمَ عَمَلَ عَلَى مَعْدَى مَا تَعْدِي فَيْعَاني وَمَا عَنْهُ لَكُمْ فَاغْفِر أَنَا ذَنْتَ عَنْهُ مَعْدَى وَكَفَر عَنا سَيَتَابَنا وتَوَقُنا مَع الايرار رَبَّنا واتتنا عَلَى مَعْدَلَ عَنْ مَعْتَى بَعْدَى مَا يَعْنَ لَنَه بَعْنَ وَمَا تَعْتَلُونا تَحْتَف الْعَيمة المَن عَنْعَان الللَّه عَلْمَا وَتَعْدَى مَنْ تَعْول مَعْتَلَى مَن تَعْتِي مَعْدَى مَنْ اللَذِينَ الْعَوْمَ الْعَنْدَى مَعْدَى مَنْ تَعْتَى مَعْتَى عَلْنَه مَعْتَلَة وتَوَقُون عَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَلَكُمُ مَن تَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَعَ وَلَيل مَ مَعْتَلُون عَنْهُ مَنْ يَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَلَة مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى أَوْتَنا مَعْ الْذِينَ الْتَعَوْلُ وَعَوْتَ وَتَعَلَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى عَنْ مَعْتَى اللَه مَعْتَى الْعَنْ اللَه وَالْمَا مَا عَنْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْذَي عَنْ مَنْ عَنْ عَلَى مَنْ عَلَى مَعْذَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَعَاد اللَي عَنْ وَنَا عَنْتَ اللَه وَالَكُ مَنْ مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْنَى مَنْ وَعَنْ عَوْنَ عَنْهُ اللَه مَنْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْتَى مَعْنَى مَنْ عَنْتَ عَلَى مَعْنَا عَالَيْنَ مَنْ عَنْ مَنْ عَوْنَ الْعَالَ مَعْنَى مَعْنَى مَعْتَى مَعْنَى مَعْتَى عَا عَنْ مَعْنَى مَعْنَ مَعْتَى مَعْنَى مَعْتَى مَعْنَا مَعْ

(١) يَسا أَيُّها السُّلُنُ اتْقُواْ رَبُّكُمُ السَّلِي خَلَفَكُم مَن نُفْسٍ وَاحِلَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتْ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَيُسَلَّهُ وَاتَّقُواْ اللَّهُ الَّذِي تَسَلَّهُ لُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا.

(٢) يَسا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ أُحِلْتْ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَامِ إِلاَّ مَا يَّتَلَى عَلَيْكُمْ غَيَّرَ مُحِلِّي الصَيَّدِ وَأَنتُمْ حُرُمُ إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ مَا يُرِيدُ.

(٣) الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي حَلَقَ السُّمَارَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يرَبُّهم يَعْدِلُونَ .

(٤) المص كِتَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلاَ بَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مَنْهُ لِتُنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ.

(٥) وَالصَّافَلَتِ حسَفًا قَالزَّاجِراتِ ذَجْرًا فَالتَّالِيَلتِ ذِكْرًا إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَاحِدٌ دَبُّ السُمَادَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبَّ الْمَسَادِقِ إِنَّا ذَيْنًا السُمَاد الدُّنْيَا يزِينَة الْمَوَاكِب وَحِفْظًا مَن كُلُّ سَيَّطَن مُودٍ لَا يَسْمَعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُعْتَقُونَ مِن الْمَسَادِق إِنَّا ذَيْنًا السُمَاء الدُّنْيَا يزِينَة الْمُوَاكِب وَحِفْظًا مَن كُلُّ سَيَّطَن مُودٍ لَا يَسْمُعُونَ إِلَى الْمَلَإِ الْأَعْلَى وَيُعْتَقُونَ مِن كُلُّ جَانِب مُحُورًا وَلَهُمْ عَذَاب وَاحِب إِلَّا مَنْ حَطِف الْمَعَطَفَةَ فَأَتَبْعَهُ شَهْل مَا تَقِبَ .

# الاشتشفاء بالدعاء

لا شك أنَّ الإنسان مخلوق ضعيف في غاية الضعف وله أعداء كثيرون والأمور التي تودي بحياته أو تعكر صفو عيشه لا تحصى، وتشمل حتى أعضاء بدنه فكل خلية من خلايا بدنه بل كل جين من جيناته قد يتسبب في مرضه أو هلاكه إذا خرج عن مسيره الطبيعي بأن تتبلل الخلية إلى سرطانية أو يشذ جين فيؤدي إلى حصول المرض وهكذا فإن أعضاء بدنه إذا تعطلت عن العمل أو شذت وتفعلت أكثر من الحد المطلوب أدّت إلى حصول المرض، والأمراض التي تصيب الإنسان كثيرة قد تزيد على ألف مرض وعاهة وهي في تزايد مستمر بالإضافة إلى أنواع الصدمات التي يواجهها طيلة حياته.

والنتيجة فإن الإنسان خلق ضعيفاً .

ف إذا أردت أن تعرف مـدى ضعف الإنسان فانظر إلى النمل والحشرات المنتشـرة في طـرق المارة كيف تروح وتأتي في مواطئ أقدام البشر والحيوان وفي كـل لحظة يمكن أن تنزل عليها قدم عابر فتحطمها وتقتلها أو تقطع واحداً من أعضائها من دون أن يلتفت العابر إلى ذلك .

والإنسان إذا لاحظنا الأمور التي قـد تـودي بحياته مـن أنواع المرض والصـدمات والأسـباب الـتي تعـرض حـياة الإنسـان للخطر أو توجب العلة والمـرض، سـنجد بوضـوح أن الإنسـان يروح ويأتي بين أقدام الأقدار وأمواج البلاء.

ولا يمكـن تصـور سياسـة أو طـريقة تدفـع عن الإنسان علاية كل تلك الأسـباب المودية بحياته والموجبة للعلة والألم، يحيط بها الفكر البشري والحل أن الطب البشري رغم كل الجهود التي بذلها على مرَّ التاريخ في هذا المجل، لم تجعل ١١٨ ..... المسطفى عليه، العلاج العام في طب الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

الإنســان في مـأمن أكــثر مــن السابق ولا زادت في عمره شيئاً، بل تناقص عمر الإنســان عمــا كــان علـيه في العصور السابقة، وتزايدت حالات المرض بشكل فضيع، بدليل مقدار الدواء المستعمل وتزايد عند الأطباء إلى أقصى الحدود.

والنتـيجة أن الـدواء الـرائج والعـلاج الدائر ليس هو الدواء والعلاج الأمثل، وليس هو ترس الإنسان الحقيقي .

وقد فقدت البشرية أفضل الدواء وأفضل علاج لكل واقعة وهو الدعاء. فـإن الدعـاء هـو تـرس الإنسـان وخصوصـاً المؤمـن وهـو سبيل الخلاص من الأمـراض والآلام والمصائب الكثيرة التي تعترض حياة البشر على الأرض، ولا يدفع أمواج البلاء إلا الدعاء .

فالمصيبة والبلاء نشوؤه وبقاؤه وتداومه معلول للغفلة عن الدعاء، فكل بلاء ومرض وألم يبتلي به الإنسان مرهون بعدم دفعه أو رفعه بالدعاء .

بيد أن الدعاء يعطف نظر الباري تعالى على الإنسان فيجنبه بقدرته اللامتناهية عادية الغوائيل وآفات الأمراض ومرارة الآلام، وما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤكم .

وهـذا يعـني أن البشـر مـتروك وشـأنه يكـابد آلامه ويكافح أسقامه التي تكون هي الغالبة دائماً ما لم يدعُ ويطلب ويستعين بالباري تعادل.

وأما القوة التي تكمن في الدعاء فهي أمر واحد وإن ذكر العلماء أسباباً وعلـلاً كبثيرة نعـرض لهـا بالتدريج، والسبب الوحيد هو أن حقيقة الدعاء هو الطلب والسؤال من حي سميع عليم قوي وقادر لا ينقصه العطاء ولا يعيه شيء ولا يؤوده حفظ السماوات والأرض وما فيها وما بينها وهو السميع العليم .

وأهـم مـن ذلـك فإنه كريم أحب أن يسلّ فيعطي، بل كره أنه لا يسلّ، ومـا أحد أبغض إليه ممن يستكبر عن السؤال منه والطلب مما عنده، قل رسول الله ﷺ: ﴿ إِنَ الله أحب شيئاً لنفسه وأبغضه لخلقه، أبغض لخلقه المسالة وأحب

| 119 | الاستعاذة . | بالدعاء و | مىتشفاء | ΥI |
|-----|-------------|-----------|---------|----|
|-----|-------------|-----------|---------|----|

لنفسمه أن يسماًل، ولميس شيء أحب إلى الله عزوجل من أن يسلًا، فلا يستحي أحدكم أن يسأل الله من فضله ولو شسع نعل <sup>(١)</sup>.

أما الأصل الأول فقد روي بسند معتبر عن أبي عبد الله الظلام قل: «لو أن عبداً سدّ فاه ولم يسأل لم يعط شيئاً، فسل تعط<sup>(٢)</sup>.

ويسلل على مبغوضية ترك السؤال من الله سبحانه وتعالى ما جاء في الخبر المعتبر عن أبسي جعف التلكن ( إن الله عسزوجل يقسول: (إن الذين يَسْتَكْبُرُون عَنْ عبادتمي سَيَدْخُلُون جَهَنَّمَ دَاخُرِينَ وَقُصْلَ: ﴿ ادْعُونَ أَسْتَجب لَكُمْ <sup>(٢)</sup>، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجَنِ وَالْإِنْسَ إِلَا لَيْعَبُدُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>، والله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجَنِ يَسْأَلُوهُ فَيعَطيهم، لأنه كريم يجب العطاء .

ويـــل عــلى تــداوم الــبلاء الشــامل لــلمرض إذا تــرك الإنســان الدعاء روايـات منها ما رواه الكليني بسنده عن أبي الحسن موسى الظيّر: ٩ ما من بلاء يــنزل عــلى عــبد مؤمــن فيــلهمه الله عزوجل الدعاء إلا كان كشف ذلك البلاء

(١) الكافي ٤: ٢٠ ح٤، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن الحكم عن داود بن النعمان، عن إبراهيم بن عثمان عن أبي عبد الله الظلار والرواية معتبرة.
 (٢) الكافي ٢: ٢٦٦ ح ٣، عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن صفوان، عن ميسر بن عبد العزيز، عن أبي عبد الله الظلار .
 (٣) الكافي ٢: ٢٦٢ ح ٣، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمد بن عيسى، عن أبي عبد الله الظلار .

(٤) الذاريات: ٥٦ .

١٢٠ ..... ١٢٠ المعلمي علم المسلمين المعلمي المسلم المسلمي المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم

وشـيكاً، ومـا مـن بـلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلا كان ذلك البلاء طويلاً، فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء والتضرّع إلى الله عزوجل »<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة أخرى معتبرة عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله الطّغة: • هل تعـرفون طـول الـبلاء مـن قصـره ؟• قلنا: لا، قل: • إذا ألهم أحدكم الدعاء عند البلاء فاعلموا أن البلاء قصير <sup>٢٥</sup>.

وأما الأصل المثاني، أعني نفع الدعاء وتأثيره في رفع الأمراض والآلام ومطلق البلاء فهو بعد الوجدان وتصريح الله سبحانه وتعالى في القرآن عندما يقول: ﴿ادْعُونَمِي أَمْنَتَجبُ لَكُمْ <sup>(٢)</sup> و﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عَبَادِي عَنِمِي فَإِنْجِي فَرِسِنُّأَجِيبُ دَعُوَةُالدَّاعِ ﴾ <sup>(١)</sup>.

وهذا ما شهد به جميع الأنبياء والرسل، وليس شيئاً يخفى .

وقسل رسبول الله ﷺ ( مما فستح لأحدٍ باب دعاء إلا فتح الله له فيه باب إجابة، فإذا فتح لأحدكم باب دعاء، فليجهد فإن الله لا يمل حتى تملوا »<sup>(°)</sup>.

وقـد ورد في عـدة أحلايـث عـن أهل البيت الطّخة: • من أعطي الدعاء لم يحـرم الإجابة • و • ليس من باب يقرع إلا يوشك أن يفتح لصاحبه •و • ما كان

(۱) الكافي ۲: ٤٩ ح ۲ عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن أبي ولاد عن أبي الحسن موسى على .

- (٢) الكافي٢: ٤٧١-١،عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن ابن أبي عمير،عن هشام بن سالم.
   (٢) غافر : ٦٠.
  - (٤) البقرة : ١٨٦.

(٥) أمالي الشيخ الطوسي: ٦، عن أبيه، عن أبي الطيب الحسين بن علي التمار، عن أحمد بسن محمد، عن محمد بن عبد الله بن أيوب، عن يحيى بن عنبسه الجعفي، عن حيد الطويل، عن أنس بن مالك قل قل رسول الله يتلك .

| 171 | ستعافة . | رالاء | بالدعاء و | لاستشغاء | ł١ |
|-----|----------|-------|-----------|----------|----|
|-----|----------|-------|-----------|----------|----|

الله ليفستح بساب الدعاء ويغلق عليه باب الإجابة » و « اسألوا الله واجزلوا فإنه لا يتعاظمه شيء »<sup>(1)</sup>.

بيـنما تـتحدث الأخبار عن وجود تناف بين الدعاء والبلاء والأول يدفع الـثاني، وفي روايـات كـثيرة: ﴿ إن الدعـاء ليرد البلاء وقد أبرم إبراماً ﴾<sup>(٢)</sup> وهذا المضمون يدخل في باب الوقاية، نتعرف له في محله .

والمهم في بحثنا هذا إثبات أن الدعاء هو الدواء .

الدعاء دواء

هـذا بـاب جديد في العلاج والتداوي نحاول فتحه وتسليط الضوء عليه وإقحامه في أنواع العلاج السائد بعدما لم يكن مطروحاً بهذا العنوان وإن كان يعتقد به الكثير ويعتمد عليه في دفع علاية الأمراض وأنواع البلاء .

ولكـن نـريد القـول هـنا إن الدعاء هو الدواء وليس سبباً للوصول إلى الدواء والعقاقير فقط، بل هو الدواء بعينه.

ف إذا كمان المنقول في الأخبار أن لكل داء دواء وهو أمر مرتكز في أذهان البشر يدعوهم إلى التفتيش عن دواء كل داء بلا هوادة، ليس هنك دافع سوى علمهم بوجود الدواء لكل داء ولا يبقى سوى معرفته، غير أنهم أخطاوا المعنى وذهبوا وراء السموم الكيمياوية وسكاكين الجراحين وضراوة أشعة الليزر وغير ذلك من المضرّات بالبدن المؤديات إلى حصول الأمراض وتناقص عمر الإنسان وشدة احتياجه إلى العلاج .

فـإن معـنى لكـل داء دواء تفسره الرواية المروية عن العالم الظلاة أنه قل: «لكـل داء دواء» فسُئل عن ذلك، فقل: « لكل داء دعاء، فإذا ألهم المريض الدعاء فقد أذن الله في شفائه »<sup>(٣)</sup>.

- (١) انظر الوسائل ٤: ١٠٨٣ أبواب الدعاء ب ٢،١ .
  - (٢) الوسائل ٤: ١٠٩٣ ب ٧ أبواب الدعاء .
- (٢) فقه الرضا الملكة: ٤٦، مكارم الأخلاق: ٢٨٩، مستدرك الوسائل ٥: ١٨٤ ح ٥٦٣٥.

١٢٢ ..... ١٢٢ المطفى عظيه، العلاج العام الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

وأكثر من ذلك فإن الدعاء هو الشفاء .

ففي الخبر الصحيح الذي يرويه الكليني عن علاء بن كامل قل، قل لي أبو عبد الله الظلا: • عليك بالدعاء فإنه شفاء من كل داء <sup>(١)</sup>.

ولست ممن يقنع بتأسيس أصل على رواية ضعيفة السند أعني الرواية الأولى أو ضعيفة الدلالية أعني البرواية الثانية التي دلت على أن الدعاء هو الشفاء ولم تدل على أنه الدواء، والشفاء يميل إلى معنى الوقاية ودفع المرض لا رفعه، ففي رواية أخرى: ﴿ عليك بالدعاء؛ فإن فيه شفاء من كل داء ا<sup>(٢)</sup> و كلمة «فيه» تقرب معنى الدوائية والتأثير .

لكـن الروايات التي يستفاد منها دوائية الدعاء كثيرة قد تبلغ حد التواتر الإجمالي الموجب للجزم بذلك المعنى، ومنها الروايات الواردة في بعض الأدعية الخاصـة الـتي تعرّفه بأنها دواء لكل داء وعلة، والروايات الدالة على أن الدعاء نجـلح كـل حاجة، وغيرها من الروايات الكثيرة التي يأتي طرف منها، ونورد هنا بعضها .

منها: رواية الفقه الرضوي، قل: • لا يذهب بالأدواء إلا الدعاء والصدقة والماء البارد <sup>(٦)</sup> حيث جعلت الدواء محصوراً بثلاثة أمور أولها الدعا، ومعلوم أن الـذي يذهب بـالأدواء –يعـني الأمـراض– هـو الـدوا، و الحصر بالثلاثة للمبالغة في شدة تأثيرها وفقدانها للضرر على خلاف سائر الأدوية .

ومـنها: ما في كتاب الدعوات عن الصلاق المَلكة أنه قال: اعليكم بالدعاء؛ فإنه شفاء من كل داء، إذا دعوت فظن أن حاجتك بالباب؟<sup>(؟)</sup>

(١) الك في ٢: ٤٧ ح ١، علي بـن إبراهيم، عن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أسبلط بن سالم، عن علاء بن كامل، عن أبي عبد الله التي .
 (٢) مكارم الأخلاق: ٢٧٦، البحار ٩٣: ٢٩٥ ح ٢٣، مستدرك الوسائل ٥: ١٨٤ ح ٢٦٢٥ .
 (٢) فقه الرضا التي : ٤٧ .
 (٢) فقه الرضا التي : ١، مستدرك الوسائل ٥: ١٨٩٤ ح ٢٥٢ .

الاستشفاء بالدعاء والاستعلاة .....

الدعاء دواء لكل داء

بعد الشروع في بسيان العلاجات العامة والأدوية الشاملة التي تنفع في علاج أمراض عديدة أو حتى جميع الأمراض، فإن من المستحسن ابتداء الكلام في أشملها وأعمها وما كان علاجاً لكل داء بلا استثناء وهو الدعاء، فإنه لم يستثن فيه مرض من الأمراض مهما كان سنخه، بل يشمل حتى مرض السام الذي تم استثناؤه من كل الأمور المعدودة من الدواء لكل داء والذي مر تعريفه بأنسه مرض لا يسنفع فسيه الدواء والعلاج وينتهي بالموت، غير أن الأخبار دلت على تأثير الدعاء في مرض السام ولم يستثن فيه.

فقـد روى ابن طاووس بسنده عن محمد بن مسلم قل، قلت لأبي جعفر التلك: قـل رسـول الله علي في هـذه الحـبة السـوداء شفاء من كل داء إلا السام؟ فقـل: «نعـم»، ثـم قل: «ألا أخبرك بما فيه شفاء من كل داء وسام ؟» قلت: بلى، قل: «الدعاء"<sup>(۱)</sup>.

وحكى أبو عبد الله التلك عن أبيه التلك أنه سئل عن قول رسول الله تماي في الحسبة السوداء، قسل: • قد قل ذلك ، قيل: وما قل ؟ قل، قل: فيها شفاء من كل داء إلا السام يعني الموت، ثم قل أبو جعفر التك للسائل: «ألا أدلك على ما لم يستثن فيه رسول الله تماي ؟ قل: بلى، قل: «الدعاء فإنه يرد القضاء وقد أبرم إسراماً وقد ضم أصابعه من كفيه جميعاً، وجعها جميعاً واحدة إلى الأخرى، الخنصر بحيل الخنصر، كأنه يريك شيئاً ().

فلاح السائل: ٢٨ عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد عن علي بن إسماعيل، عن ربعي، عن عمد بن مسلم، عن أبي جعفر الله.
 (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٣٦ ح ٤٧٧، ورواه ابناه سابور يستذهما عن زرارة عن أبي جعفر (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٣٦ ح ٤٧٧، ورواه ابناه مابور يستذهما عن زرارة عن أبي جعفر، عن العامد بن يعلى أبي عمرو، عن ذريح، عن زرارة .

١٢٤ ..... ١٢٤ المطفى على الرسول المصطفى على العلاج العام

وهـذا يعـني أن الدعاء يرد الموت ويعالج من مرض الموت المسمى بالسام. ولا يرده شيء آخر.

لكل داء دعاء

المستفاد من الرواية القائلة ( لكل داء دعاء ) أن الدعاء هو صيدلية فيها أنواع كثيرة يعالج كل نوع منها نوعاً من المرض، وليس كل دعاء هو دواء لكل داء، فهسو بحاجة إلى دراسة شاملة ومتابعة الأخبار في ذلك، وتصنيف الدعاء الوارد فيها، وإن جعلت هذه الرواية الطريق هو الإلهام، لقوله التلكلا: ( فإذا ألهم المريض الدعاء فقد أذن الله في شفائه ، إذا كان المراد الدعاء الخاص بمرضه، وقد يكون المراد جنس الدعاء وهو الظاهر من مجموع الأخبار الكلية الدالة على المتداوي بالدعاء والأمرة بذلك، ولكن الأدعية الواردة في الروايات وأكثرها فكرة عن تفاوت الدعاء وملاحظة شروطه وكيفيته بالنسبة لكل مرض يعطي أدعية عامة تنفع في جميع أنواع الأمرض أو طائفة خاصة منه كالأمراض التي فيها ألم والأمراض التي تصاحبها الحمى بالإضافة إلى الأدعية الخاصة ببعض أدعية عامة تنفع في جميع أنواع الأمرض أو طائفة خاصة منه كالأمراض التي فيها ألم والأمراض التي تصاحبها الحمى بالإضافة إلى الأدعية الخاصة ببعض الأمراض ونحن في هذا الفصل نورد الأدعية العامة تاركين الخاصة التي تقص بعض الأمراض بخصوصها للقسم الثاني من الكتاب .

# الأدعية العامة

دعاء المريض لنفسه ۱– روی ابــن بسطام بسند صحيح عن الرضا اللغ قل: ( قل علی جميع العلل:

«يسا مُسْزِلَ الشفاء ومُذَهِبَ الداء أنزل على وجعي الشفاء » فإنك تعافى إن شاء الله<sup>(۱)</sup>.

طب الأئمة: ٢٧، عن علي بن إسحاق عن زكريا بن آدم، عن الرضا الملكة.

| 170 | ********************** | ستعاذة | والاس | بالدعاء | باستشفاء | ł١ |
|-----|------------------------|--------|-------|---------|----------|----|
|-----|------------------------|--------|-------|---------|----------|----|

٢- وفي نقل آخر عن الرضا النفاة: للأمراض كلها قل عليها:

فيا منزل الشفاء ومذهب الداء صل على محمد وآله وانزل على وجعي الشفاء<sup>(1)</sup>.

٣- روى الكليني بسند معتبر عن أبي عبد الله المنكى:
• الما ين من داء شفاء

٤− روى الكلـيني بسند معتبر عن أبي عبد الله الظلا قل: اشتكى بعض ولده فقل يا بني قل:

اللهم اشفني بشفائك، وداوني بدوائك، وعافني من بلائك؛ فإني عبدك وابن عبدك<sup>(٣)</sup>.

<sup>٥-</sup> وروى بسند عن أبيعبد الله اللي قل: كان يقول عند العلة: «الـلهم إنـك عـيَّرت أقواماً فقلت: ﴿ قُلادْعُوا الَّذِينَ زَعَنْتُم مِّنِ دُونه فَلاَيَسُلُكُونِ كَشُفَ الضُّرَّ عَنكُمُ وَلاَ تَحْوِيلاً ﴾ فيلمن لا يملَك كشف ضري ولا تحويله عني أحد غيره صلَّ عَلى محمد وآلَ محمد واكشف ضري وحوَّله إلى من يدعو معك إلهاً آخر لا إله غيرك<sup>(٤)</sup>.

٥- روى الكلـيني بسنده عن أبي جعفر الطلا قل: مرض علي الظلا فأتله رسول الله ﷺ فقل له قل:

(١) الجنة الواقية: ١٥٢، مستدرك الوسائل ٣: ٩٠ ح ١٥٠١، نقلاً عن خط الشهيد .
 (٢) الكافي ٢: ٢١٢ ح ١٤، عن محمد بين يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن هشام الجواليقي، عن أبي عبد الله التيكان
 (٣) الكافي ٢: ٢١١ ح ٣، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن الحسين بن نعيم، عن الحسين بن نعيم، عن أبي عمير، عن الحسين بن نعيم، عن أبي عمير، عن على يحيى، عن أحمد بن عيمى عن الحسين بن أبي عمير، عن الحسين بن إبراهيم، عن أحمد بن محمد بن عيمى، عن الحسين بن نعيم، عن أبي عمير، عن الحسين بن الحمد بن يحيى، عن أحمد بن عمد بن عمر، عن الحسين بن نعيم، عن أبي عمير، عن علي بن إبراهيم، عن أجد بن عمد بن أبي عمير، عن الحسين بن الحسين بن نعيم، عن أبي عمير، عن الحسين بن نعيم، عن أبي عمد الله التيكان

١٣١ ..... ١٢٦ ..... ١٢٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

اللهم إنىي أسألك تعجيل عافيتك، وصبراً على بليتك، وخروجاً إلى رحمتك<sup>ه(١)</sup>.

فهمو وإن لم يذكر أن هـذا الدعـاء لكل مرض وكان مرض أمير المؤمنين اللي مرضاً خاصاً، ولكن مضمون الدعاء عام كما هو واضح .

٧- وفي مهج الدعوات عن علي التلكة: إنّ من دعا بهذا الدعاء شفي من سقمه:

إلهي كملما أنعمت علي بنعمة قلَّ لك عندها شكري، وكلما ابتليتني ببلية قـلُّ عـندها صـبري، فيلمن قلَّ شكري عند نعمه فلم يجرمني، ويا من قلَّ صـبري عند بلائه فلم يخذلني ويا من رآني على المعاصي فلم يفضحني، ويا من رآني على المعاصي فلم يعاقبني عليها صلَّ على محمد وآل محمد واغفر لي ذنبي، واشفني من مرضي، إنك على كل شيء قدير<sup>(٢)</sup>.

٨- أورد القطب الراوندي في دعواته دعاء العليل عن الصادق ﷺ

«اللهم إني أدعوك دعاء العليل الذليل الفقير، دعاء من اشتلت فاقته وقلّت حيلته وضعف عمله وألح البلاء عليه، دعاء مكروب إن لم تلركه هلك، وإن لم تسعده فلا حيلة له فلا تحط بي مكرك ولا تثبت علي غضبك، ولا تضطرني إلى اليأس من روحك والقىنوط من رحتك اللهم إنه لا طاقة لي ببلائك، ولا غنى بي عن رحتك، وهذا أمير المؤمنين أخو نبيك ووصي نبيك أتوجه به إليك فإنك جعلته مفزعاً لحقك واستودعته علم ما سبق وما هو كائن فاكشف به ضري وخلصني من هذه البلية إلى ما عودتني من رحتك، هو يا هو يا هو، انقطع الرجاء إلا منك<sup>(1)</sup>.

- (۱) الكنافي ٢: ٤١٣ ح ١٦، عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي
   حزة عن أبي جعفر الظلام.
  - (٢) مهج الدعوات: ٨.
  - (۳) دعوات الراونلي: ۷۱.

| ٠ |     |            |      |         |        |    |
|---|-----|------------|------|---------|--------|----|
| 1 | ίťγ | <br>ستعانة | والا | بالدعاء | متشفاء | וע |

دعاء الأخرين للمريض

١- عن النبي ﷺ: ما دعا عبد بهذه الكلمات لمريض إلا شفله الله تعالى،
 ما لم يقض أنه يموت منه وهن:

«أسال الله العظيم رب العرش العظيم أن يشفيك»<sup>(\*)</sup>.

فهـي وإن دلّـت على عدم نفعه في مرض الموت ولكن لا يعني عدم نفع مطلـق الدعـاء في دفـع مرض الموت فقد تقدم أنه لم يستثن فيه رسول الله ﷺ وهو دعاء الشخص لنفسه .

٢- أذهب البأس رب الناس وأشف أنت الشافي لا شفاء إلا شفاؤك،
 شفاء لا يغادر سقماً، اللهم أصلح القلب، والجسم، واكشف السقم، وأجب الدعوة<sup>(٢)</sup>.

٣- روي أن رسول الله علي كان يقول إذا دخل على مريض: أذهب البأس رب الناس؛ بيدك الشفاء لا كاشف للبلاء إلا أنت<sup>(٣)</sup>.

#### دعاء الريض لنفسه للأوجاع

غالباً يطلق الوجع ويراد به المرض، وقد يطلق ويراد به الألم أو ألم موضع حـاص مـن الـبدن فنشاهد في كثير من الأخبار التعبير بوضع اليد على موضع الوجع وهو مختص بما إذا كان الألم في موضع خاص من البدن .

١- روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله التج للأوجاع تقول:

ابسم الله وبمالله، كم من نعمة لله في عرق ساكن وغير ساكن على عبد شماكر، وتأخذ لحيتك بينك اليمنى بعد صلاة مفروضة وتقول: «اللهم فرج عني

- (١) الجنة الواقية: ١٥٢ .
- (٢) مكارم الأخلاق: ٤١٣.
- (٣) مكارم الأخلاق: ٤١٣.

١٢٨ ..... ١٢٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

كـربتي وعجل عافيتي واكشف ضري، ثلاث مرات واحرص أن يكون ذلك مع دموع وبكاء<sup>(1)</sup>.

۲- روى الكلـيني بسـنده عـن عـم علي بن عيسى قل، قلت لمن؟ اللجة علمني دعاء ادعو به لوجع أصابني قل قل وأنت ساجد

«يـا الله يـا رحمـن يـا رحـيم، يا رب الأرباب، وإله الآلهة، ويا ملك الملوك وسيد السلاة اشفني بشفائك من كل داء وسقم فِإني عبدك اتقلب في قبضتك<sup>ه(</sup> ۲<sub>).</sub>

٣- روى الكليني بسنده عن حسين الخراساني وكان خباراً قل: شكوت إلى أبسي عبد الله اللغة وجعاً بي، فقل: إذا صليت فضع يدك موضع سجودك ثم قـل: ابسـم الله محمد رسول الله يجلي الشفني يا شافي لا شفاء إلا شفاؤك شفاءً لا يغادر سقماًه شفاءٍ من كل داء وسقم)<sup>(٣)</sup>.

٤- وفي كـتاب دعوات الراوندي عن مروان العبدي قل: كتبت إلى أبي
 الحسن المحكم المكو إليه وجعاً بي، فكتب، قل:

«يـا مــن لا يضام ولا يرام، يا من به تواصل الأرحام، صل على محمد وآل محمد وعافني من وجعي هذاه<sup>(1)</sup>.

- - (٤) دعوات الراوندي: ٨٢ البحار ٩٥: ١٨ خ ١٨ مستدرك الوسائل ٢: ٨٩ ح ١٥٠٠ .

الاستشفاء بالدعاء والاستعلاة .....

أدعية وجع الموضع الخاص ١- روى الكليني بسنده عـن أبـي عـبد الله الظلاة قـل تضع يدك على الموضع الذي فيه الوجع وتقول ثلاث مرات:

- «الله الله ربــي حقــاً، لا أشــرك بــه شــيئاً، الــلهم انــت لهـا ولكل عظيمة، ففرجها عني»<sup>(١)</sup>.
- ٢- وبسند آخر عن أبي عبد الله على تضع يدك على موضع الوجع ثم تقول:

ابسم الله وبـالله محمـد رسـول الله لا حول ولا قوة إلا بالله، الـلـهم امسح عـني مـا أجــله وتمسح الوجع ثلاث مرات<sup>(٢)</sup>. ومثله المروي عن عون إلا أن فيه ولا حول ... ثم تمر يلك اليمنى وتمسح موضع الوجع عليه ثلاث مرات<sup>(٣)</sup>.

فهـذا العـلاج ليس مجرد دعاء بل دعاء مع وضع اليد على موضع الوجع ومسحه مرة أو ثلاث مرات، فما الفائلة في هذا الوضع والمسح؟ والجواب عليه بحاجة إلى التحقيق وحتى الاختيار.

#### الاستعاذة

مـادة العـوذ بمعنى الالتجاء والاعتصام، والاستعانة بالله هي الالتجاء إليه
 والاعتصـام بـه حقـيقة، وليس هو اعتباره الملجأ بعدما لم يكن ملجأ وكهفاً، بل
 هـو مـلجأ وكهـف لـن جـأ إلـيه حقيقة حيث إن اللجوء إلى كل شيء بحسبه،

(١) الكافي ٢: ٤١١ ح ٦، عن محمد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن محمد بن عيسى، عن داود بن زربي، عن أبي عبد الله الثيلة، وداود لم يوثق .
 (٢) الكافي ٢: ٤١٢ ح ٩، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الوشاء، عن عبد الله بن سنان، عن عون، والأخير مجهول والرواية مجملة.
 (٣) الكافي ٢: ٤١٢ ح ٩، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الوشاء، عن عبد الله بن سنان، عن عون، والأخير مجهول والرواية مجملة.
 (٣) الكافي ٢: ٤١٢ ح ٩، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الوشاء، عن عبد الله بن سنان، عن عون، والأخير مجهول والرواية مجملة.
 (٣) الكافي ٢: ٤١٢ ح ١٠، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن عبسى، عن الوشاء، عن عبد الله بن سنان، عن عون، والأخير مجهول والرواية محملة.
 (٣) الكافي ٢: ٤١٢ ح ١٠، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن أحمد بن عبسى، عن الوشاء، عن عبد الله ين المحلة.

١٣٠ ..... ١٣٠ المطفى عليه العلاج العام ١٢٠ من الرسول المصطفى عليه العلاج العام

فاللجوء إلى الكهف اللخول فيه، واللجوء إلى الله سبحانه وتعالى طلب الحفظ منه، فضحك بحفظه ويدعك بكنفه بحيث لا بضلك شيء ولا يصل إليك أحد ولذا روي أن رسول الله تظليم نكح امرأة ذات جمل ولُقّنت أن تقول لرسول الله تقليم: أعوذ بالله منك، وقيل لها: هذا يعجبه، فقالت: أعوذ بالله منك، فقل تقليمها: القد عنت بمعانه فتركها<sup>(1)</sup>. وما هذا إلا درس يعلمنا كيف أن الاستعانة بالله هي أمر حقيقي فهو معاذ كما قل رسول الله تقليم يريد معاذاً حقيقياً وملجأ واقعياً لا يمكن الوصول إليه .

وكمان رسول الله ﷺ يعوذ بالله ويلتجئ إليه في صغار الأمور وكبيرها، فقد روي أنه ﷺ كان إذا رأى من جسمه بثرة عاذ بالله واستكان له وجأر إليه، فيقال له: يما رسول الله مما همو بمبأس، فيقول ﷺ: ﴿إِنَّ الله إذا أراد أن يعظم صغيراً عظم، وإذا أراد أن يصغّر عظيماً صغر،<sup>(٢)</sup>.

وأمـا أنـواع الاسـتعادة من المرض ففي الغالب هو تعويد الآخرين وقد يعوِّذ الإنسان نفسه .

فممنها: ما رواه الكلميني عمن رجل قل: دخلت على أبي عبد الله الظير فشكوت إليه وجعاً بي فقل، قل:

ابسم الله ثم امسح يـك عليه وقل: اأعوذ بعزة الله، وأعوذ بقدرة الله، وأعـوذ بجـلال الله، وأعـوذ بعظمـة الله، وأعوذ مجمع الله، وأعوذ برسول الله ﷺ وأعـوذ بأسمـاء الله، مـن شر ما أحذر ومن شر ما أخاف على نفسي، تقولها سبع مرات، قل ففعلت فأذهب الله عزوجل الوجع عني<sup>(٢)</sup>.

- (1) البحار 11: MM .
- (٢) مكارم الأخلاق: ٣٥٧ .

(٢) الكافي ٢: ٤١٢ ح ٨ عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبد الحميد عن رجل، وجع الله هم ملائكة المقربون والأنبياء المرسلون والأوصياء الصالحون.

|  | الاستعانة | بالدعاء و | الاستشفاء |
|--|-----------|-----------|-----------|
|--|-----------|-----------|-----------|

ومنها: ما رواه الكليني بسند صحيح عن أبي جعفر الظلا قل: إذا اشتكى الإنسان فليقل:

ديسم الله وبالله ومحمد رسول الله أعوذ بعزة الله وأعوذ بقدرة الله على ما يشاء من شر ما أجده<sup>(۱)</sup>.

ومنها:ما روي عن ابن عباس قل: كان رسول الله على يعلمنا من الأوجاع كلها أن نقول:

دباسم الكبير، أعوذ بالله العظيم من شر عرق نعّار ومن حر النار» . وفي رواية الطبرسي عنه عنه: الله:

ابســم الله الكــبير، أعــوذ بــالله العظـيم مــن شر كل عرق ضار ومن حر النار»، وزاد في شرحه أنه ﷺ علمنا للحميات وللأوجاع كلها .

ومنها: ما رواه ابنا بسطام بسندهما عن خالد العيسي عن الرضا الكلاً قل: علمني هذه العوذة وقل: علمها إخوانك فإنها لكل ألم، وهي:

اعـيذ نفسي برب الأرض ورب السماء أعيذ نفسي بالذي لا يضر مع اسمه داء أعيذ نفسي بالله الذي اسمه بركة وشفاع<sup>(٢)</sup>.

ومـنها مـا رواه ابـنا بسطام أيضاً بسندهما عن الباقر الظلام قل، قل أمير المؤمنين الظلام: من أصابه ألم في جسده فليعوذ نفسه وليقل:

اعوذ بعزة الله وقدرتـه عـلى الأشـياء أعيذ نفسي بجبار السماء أعيذ نفسـي بمـن لا يضر مع اسمه سم ولا داء، أعيذ نفسي بالذي اسمه بركة وشفاء»، فإنه إذا قل ذلك لم يضرّه ألم ولا داء<sup>(٣)</sup>.

(١) الكافي ٢: ٢١٢ ح ١٣ من محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن عمد بن عيسى، عن أحمد بن عمد بن أبي تصر، عن أبان بن عثمان، عن الثمالي، عن أبي جعفر على .
 (٢) طب الأثمة: ٤١، عن محمد بن خالد، عن خلف بن حماد عن خالد العيسي .
 (٣) طب الأثمة: ١١، عن الخرازيني، عن فضالة، عن أبان بن عثمان، عن أبي حمزة الثمالي، عن الباقر على .

١٣٢ ..... ١٣٢ ..... ١٢٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ومـنها: مـا رويـاه بسـندهما عـن الحـارث الأعـور قال: شكوت إلى أمير المؤمنين الظي& ألماً ووجعاً في جسدي، فقال: إذا اشتكى أحدكم فليقل :

•بسلم الله وبالله وصلى الله على رسول الله وآله، وأعوذ بعزة الله وقدرته عملى مما يشماء، من شرّ ما أجده، فإنه إذا قال ذلك صرف الله عنه الداء إن شاء الله<sup>(1)</sup>.

وأما العوذة للآخرين

فمنها: ما رواه الكليني بسند صحيح من أحدهما عليهما السلام قل: إذا دخلت على المريض فقل:

«أعيذك بالله العظيم رب العرش العظيم من شر كل عرق نعّار ومن شر حر النار»، سبع مرات<sup>(۲)</sup>.

ومنها: ما رواه الكليني أيضاً بسند معتبر، عن أبي عبد الله الخليفي: أن النبي يَتَذِلِهُ كان ينشر بهذا الدعاء، تضع يدك على موضع الوجع وتقول:

أيها الوجع، اسكن بسكينة الله، وقر بوقار الله وانحجز بحاجز الله، واهدأ بهدء الله، أعيلك أيها الإنسان بما أعلذ الله عزوجل به عرشه وملائكته يوم الرجفة والزلازل، تقول ذلك سبع مرات، ولا أقل من الثلاث<sup>(7)</sup>.

ومنها: ما روي أنه تدعو للمريض فتقول:

(١) طب الأنمة: ١٧، عن علي إبراهيم الواسطي، عن ابن محبوب، عن محمد بن سليمان، عن أبي الجارود، عن أبي إسحاق، عن الحارث الأعور .
 (٢) الكافي ٢: ١٧٥ ح ١٢، محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن حملا بن عيسى، عن حريز، عن زرارة عن أحدهما التلا.
 (٣) الكافي ٢: ١٣٢ ح ١٧، عن علي بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة عن أبى عبد الله التلا.

الاستشفاء بالدعاء والاستعاذة ...... الاستشفاء بالدعاء والاستعاذة .....

«أعينك بالرسول الحق، الناطق بكلمة الصلق، من عند الخالق من كل داء تراه ورأيت، ومن كل عرق ماكن وضارب، ومن كل جاء وذاهب، اسكن أسكنتك بالله العظيم، أصبحت في حمى الله الذي لا يستبلح، وفي كنف الله الـذي لا يرام، وفي جوار الله الذي لا يستضام، وفي نعمة الله التي لا تزول، وفي سلامة الله التي لا تحول، وفي ذمة الله التي لا تخفر، وفي منع الله الذي لا يرام، وفي حرز الله الـذي لا يدرك وفي عطائه الذي لا يجد وفي قضائه الذي لا يرد و في منعه الذي لا يعد، وفي جند الله الذي لا يهزم، وفي عون الله الذي لا يرد و في

ومنها: عوذة البلايا الفادحة

يرويها ابن سابور عن ابن عبد الله الحلا قل: اهذه عونة لمن ابتلى ببلاء من هذه البلايا الفادحة مثل الآكلة وغيرها، تضع يلك على رأس صاحب البلاء ثم تقول:

بسم الله وبالله ومن الله وإلى الله وما شاء الله ولا حول ولا قوة إلا بالله إبراهيم خليل الله، موسى كليم الله، نوح نجي الله، عيسى روح الله، محمد رسول الله صلوات الله عليهم أجعين من كل بلاء فلاح وأمر فلجع وكل ريح وأرواح وأوجاع، قسم من الله وعزائم منه لفلان ابن فلانة لا يقربه الأكلة وغيرها، وأعيذه بكلمات الله المتامات التي سلك بها آدم الظلاة ربه فتاب عليه إنه هو المتواب الرحيم إلا إنها حرز أيتها الأوجاع والأرواح الصلخبة بإذن الله بعون الله بقدرة الله، ألا له الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين ثم يقرأ أم الكتاب وآية الكرسي وعشر آيات من سورة يس وتسأله بحق محمد وآل محمد الشفاء، فإنه يبرأ من كل داء بإذن الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

دعوات الراوندي: ٩٨، مستدرك الوسائل ٢: ١٥٦ .

(٢) طب الأثمة: ١٣٤، عن عبد الوهاب بن محمد المقرئ يقرئ أهل مكة، عن أبي زكريا، يحمد بن أبي زكريا، عن عبد الله بن أبي القاسم، عن شريف بن سابق التفليسي، عن الفضل بن أبي قرة، عن أبي عبد الله المظلم. ١٣٤ ..... ١٣٤ المطفى عظي، العلاج العام

الدعاء بكيفية مخصوصة

ورد في بعض الأخبار الدعاء بكيفية مخصوصة أو مع أعمل خاصة .

منها: ما رواه الكليني بسنده عن داود بن زربي، قل: مرضت بالمدينة مرضاً شديداً فبلغ ذلك أبا عبد الله الخلا فكتب إليّ: قد بلغني علَّتك فاشتر صاعاً من بر ثم استلق على قفاك وانثره على صدرك كيفما انتثر وقل: اللهم إني أسألك باسمك الذي إذا سألك به المضطر كشفت ما به من ضر ومكنت له في الأرض وجعلته خليفتك على خلقك أن تصلي على محمد وآل محمد وأن تعافيني من علتي؟ ثم استو جالساً واجمع البرّ من حولك وقل مثل ذلك واقسمه مداً مداً لكل مسكين وقل مثل ذلك، قل داود، ففعلت ذلك فكأنما نشطت من عقل، وقد فعله غير واحد فانتفع به<sup>(۱)</sup>.

ومنها: ما رواه عن الحسين بن خالد قل: كتبت إلى أبي الحسن الظلا أشكو إليه علة ما في بطني وأسأله الدعاء، فكتب: «بسم الله الرحمن الرحيم، تكتب أم القرآن والمعوذتين وقل هو الله أحد، ثم تكتب أسغل من ذلك: أعوذ بوجه الله العظيم، وعزته التي لا ترام وقدرته التي لا يمتنع منها شيء من شر هذا الوجع وشر ما فيه وما أحذره، تكتب ذلك في لوح أو كتف، ثم تغسله بماء السماء، ثم تشربه على الريق، وعند منامك، وتكتب أسفل من ذلك، «اجعله شفاء من كل داء»<sup>(٢)</sup>.

 (1) الكسافي ٢: ٢٥٥ ح ٢، أحمد بن محمد عن عبد العزيز بن المهتدي، عن يونس بن عبد الرحمن، عن داود بن زربي، وليس في سنده ما يتوقف بشأنه سوى داود قانه لم يوثق .
 (٢) طب الأتمة: ١٠٠، عن أحمد بن عبد الرحمن بن جميلة، عن الحسين بن خالد .

| ١٣٥ | ستعافة . | والاء | بالدعاء | ستشفاء | $\mathbf{N}$ |
|-----|----------|-------|---------|--------|--------------|
|-----|----------|-------|---------|--------|--------------|

كيفية الدعاء

لا يريبك اختلاف الأدعية وتفاوت مضامينها لوجود قاعدة كلية قائلة بعدم تعيين الدعاء وكفاية ما جرى على اللسان، وإن كان الأفضل هو الدعاء المأثور الوارد في الروايات المعتبرة .

ومهما يكن من ذلك فـإن المذكـور في الأخبار شروط خاصة وظروف مـرجحة نشـير إلـيها في الجملة،مـنها: اسـتحباب الإكـثار من الدعاء في الحلجة الصغيرة والكبيرة وعدم تركه استصغاراً للعلة، وتسمية الحاجة والمرض فإن الله يعلم ما يريد العبد ولكنه يحب أن تُبتَّ إليه الحوائج .

والـلازم أن لا يُنـتظر الإنسان حصول البلاء حتى يتوسّل إلى الدعاء، بل المطلـوب الـتقدم في الدعـاء قـبل نـزول الـبلاء فإنه يدفع البلاء ويغير القضاء خصوصـاً عـند توقّـع البلاء والتخوف من نزوله أو حصل الخوف من الابتلاء بمرض أو عارضة .

ولا يَــترك الداعــي أن يرفع يديه بالدعاء ويحسح الوجه والرأس والصدر بالــيدين عند الفراغ منه، كل ذلك بحسن نية وحسن الظن بالإجابة مع الإقبل بالقلب حالة الدعاء، فإن الله لا يقبل دعاء قلب سله .

ويشترط في جميع ذلـك أن لا يستعجل العبد ولا يقنط من الإجابة وإن تأخرت ولا يسترك الإلحـاح في الدعـاء ومعاودتـه وتكـراره عند تأخرها، ويختار الدعاء سراً وخفية فهو أفضل .

ومن مظان استجابة الدعاء عند هبوب الريلح، وزوال الشمس ونزول المطر وقتل الشهيد وقراءة القرآن والأذان وظهور الآيات وعقيب الصلوات وبعد التصدق وشم الطيب والذهاب إلى المسجد وفي السحر في صلاة الوتر وما يـين طلـوع الفجـر إلى طلـوع الشـمس، وفي السدس الأول من النصف المثاني من اللـيل، وليلة الجمعة ويومها وعند رقة القلب وحصول الإخلاص ١٣٦ ...... المعام عليه العام المعام المعام المعام المعام عليه العام العام والمعام المعام العام والمعام المعام والمعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام والمعام معالم المعام والمعام معالم المعام والمعام معالم والمعام ومع حصول المبكاء، فإن المبكاء أو المتباكي عند الدعاء مطلوب على كل حل.

ولا تبادر بذكسر الحاجة، بسل لاب دمن تقديم تمجيد الله والثناء عليه والإقرار بسالذنوب والاستغفار منها وذكر أسماء الله وقول يا الله عشراً ويا رب عشراً ويا الله يا رب حتى ينقطع النفس، أو يا أرحم الراحمين سبعاً، ويقول بعد الدعاء ما شاء الله لا حول ولا قوة إلا بالله، ويسبقه ويلحقه بالصلاة على محمد وآله والتوسل بهم .

ويحبذ الاجتماع في الدعاء من أربعة إلى أربعين والمتأمين على دعاء المؤمن والدعاء لنفسه وللوالديس ولأربعين من المؤمنين وطلب الدعاء من الآخرين خصوصاً الوالدين.

# الرقية والنشرة

الـرقى هـي كـلام يتكـلم بـه الشـخص عند المريض يسمعه إيه بقصد شـفائه وعلاج أمراضه، والتمائم هي أن يكتب شيئاً ويعلَّقه على المريض، وقد كـان للـرقى الصدارة في مجل التداوي قبل مجيء الإسلام وفي الغالب يقوم بها أشخاص خاصون وهي مهنتهم يأخذون عليها الأجر وينعتون بالعرافين.

وقد يقوم بهذا العمل ذوو المريض أنفسهم.

والغالب في الـرقى أنهـا تكـون بكـلام غـير معـروف كالهندية مثلاً أو العبرية أو العربية القديمة، وقد تكون باللسان الدارج، أو حتى تلفيق كلام هو خلـق السـاعة يذكـر فـيه اسـم المـرض ويطلـب خـروجه ويقوم المعوّد بتعويذ الإنسان منه. الاستشفاء بالدعاء والاستعانة ...... ١٣٧

ولما جاء الإسلام قام- وعلى خلاف أنحاء التداوي- بتحديد هذا السنخ مـن العـلاج وتضـييق دائرته، لما حذّر من الرقية بما لا يعرف معناه من الكلام، بدليل أن أكثره داخل في الشرك ونفي قدرة الله سبحانه وتعالى.

ولـذا روي عن رسول الله ﷺ أنه نهى عن الرقى بغير كتاب الله وما لا يعرف بذكره<sup>(١)</sup>.

وعن علي اللغ أنه قل: **ا**من جاء عرافاً فسأله وصدَّقه بما قل، فقد كفر بما أنـزل الله عـلى محمـد ي**زللا،** وكـان يقـول: اإن كثيراً من الرقى وتعليق التمائم شـعبة مـن الإشـراك<sup>(٢)</sup>، وسـل علـي بن جعفر أخله موسى اللكلا عن المريض أيكوي أو يسترقي؟ قل: الا بأس إذا استرقى بما يعرف<sup>(٢)</sup>.

وفي المرحلة الثانية قىام الإسلام بتحديده من ناحية الأمراض والأفات الـتي تعالجهـا الرقية، فحصر ذلك في الإصابة بالعين والسحر ولسع الهوام ودم لايرقا، وبعض الموارد الأخرى.

وقد أدى هذا الإعلام وهذا التحديد إلى حصول الترديد بين المسلمين في تأثير الرقى، خصوصاً بعد طرح مسألة التوكل على الله في كل شيء والاعتماد عليه في تدبسير حسل الخلسق وكسل ما يصيبهم من الخير والشر فهو بعينه وهو القادر على إزالته، وكل شيء يَحدث بقضائه وقدره.

ولذا جاؤوا إلى رسول الله ﷺ وقالوا: يا رسول الله أرأيت رقى نسترقيها ودواء نتداوى به، هل يرد من قضاء الله شيئاً؟ قل: هي من أقدار الله<sup>(٤)</sup>.

- دعائم الإسلامة: ١٤١-٤٩٣.
- (٢) دعائم الإسلام٢: ٤٨٣-١٧٢٧.
- (٣) مسائل علي بن جعفر: ١٧٩- ١٣٧ قرب الإسناد: ٩٧، عن عبد الله بن الحسن، عن علي بن جعفر، عن أخيه المليكي.
  - (٤) البحار٥٩: ٧٧، ومثله عن الصلاق المظلافي كتاب الاعتقلاات للشيخ المفيد: ٣٥.

١٣٨ ..... ١٣٨ المطفى عظم الرسول المصطفى عظم العام

وبذلـك يكـون قد أعطى الضوء الأخضر للتداوي بالرقى بعد المنع من الاسـترقاء بمــا لا يعـرف الإنســان ولا يفهــم معــناه، وصار يجعل لها البديل من القرآن وغيره مما هو داخل في ذكر الله سبحانه وتعالى والاستعانة به وبأسمائه.

فـاوائل تلـك الـبدائل مـا روي من أن رسول الله ﷺ حمَّ فأتاه جبرئيل فعرَّذه فقل:

«بسم الله أرقميك- يما محمد- وبسم الله أشفيك، وبسم الله من كل داء يعيميك، وبسم الله والله شمافيك، وبسم الله خذهما فلتهنيك، بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ فَلاً أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ التَّجُومِ ﴾ لتبرأن بلإن الله (').

وقيل: عـاد رسول الله ﷺ مريضاً فقل: الرقيك رقية علمنيها جبر ئيل؟ا فقل: نعم يا رسول الله، قل ﷺ:

«بســم الله يشـفيك مــن كل داء، ولا يأتيكه ومن شر النفاثات في العقد ومن شر حاسد إذا حسله<sup>(۲)</sup>.

وفي روايـة أخـرى: «بســم الله أرقـيك» بســم الله أشـفيك مــن كل إرب يؤذيكه ومن شر النفائات في العقد ومن شر حاسد إذا حسده<sup>(٣)</sup>.

> وروي أن جبر نيل الطلاة رقى رسول الله ﷺ وعلمه الرقية، وهي: «بسم الله أرقيك من كل عين حاسد، الله يشفيك»<sup>(1)</sup>.

(١) الكافي ١٠٩ ح ٨ عن الحسين بن محمد الأشعري، عن محمد بن إسحاق الأشعري، عن بكر بن محمد الأزدي قل، قل أبو عبد الشائلة، وليس في السند سوى محمد بن إسحاق الأسعري وقيل: إن الظاهر أن الصحيح أحمد بن إسحاق الأشعري وهو ثقة، فلو تم تكون الرواية صحيحة، ورواها في قرب الإسناد: ٢٢ح١٣٢.

- (۲) البحار٥٩: ۳۰۱.
- (٣) البحار٥٩: ٣٩٣.
  - (٤) البحار٢٠: ٧.

الاستشفاء بالدعاء والاستعانة ...... ١٣٩

وأما الأمراض التي تعالج بالرقى

بعد ملاحظة جميع الأخبار يثبت علاج الرقية لبعض الأفات التي تصيب الإنسان وقد تقدمت الرقية للحمى التي رقى بها جبرئيل النبي ﷺ، والحمى تصاحب أمراضاً كـثيرة فقد تنفع الرقية لجميع الأمراض الحمّاوية، وإن كانت قضية رقية جبرئيل قضية في واقعة لا يثبت منها أكثر من علاج حمى مجملة وكذا رواية عيلاة النبي ﷺ لمريض وإرقائه لا يثبت منه العموم.

ولا يستفلا العموم حتى من مثل ما روي أن رسول الله على كان يرقي فيقول: «بسم الله ارقيك والله يشفيك من كل داء يؤذيكه وداء هو فيك من عين عائن ونفس نافس وحسد حاسك<sup>(١)</sup>فإنه وإن قل كل داء ولكن قيده في آخر كلامه بالداء الذي يكون بسبب عين العاين، فتكون في الحقيقة رقية من العين وليس من كل داء.

وكيف يمكن إثبات العموم لكل داء مع وجود الروايات الحاصرة.

منها ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قل: الا رقى إلا في ثلاث: حمّ، وعين ودم لا يسرقله<sup>(٢)</sup> والحمسة السسم، وفي رواية أخرى عنه ﷺ: الا رقى إلا في ثلاثة: في حسة، أو عدين، أو دم لا يوقله<sup>(٣)</sup>. ومثله رواية الجعفريات<sup>(٤)</sup>. وفي رواية أخرى: الا رقية إلا من حمة أو عينه<sup>(٥)</sup>.

- (۱) أمالي السيد المرتضي۲: ۷.
- (٢) دعائم الإسلام٢: ١٢١-٤٩٤.
- (٣) الخصيل: ١٥٨ح ١٠١، محميد بين الحسين، عين الصيفار، عين إبراهيم بن هاشم، عن النوفلي، عن السكوني عن جعفر بن محمد عن أبيه عن النبي علا والسند معتبر.
- (٤) الجعفريات: ١٦٢، بإسناده عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جد علي بن الحسين عن أبيه عن جد علي بن الحسين عن أبيه عن علي بن أبي طالب المحلة عن رسول الله تظلم.
  - (٥) البحار ٦٠: ١٩ ح١٢، وص ٢٦ ح٢٥، نقلاً عن مكارم الأخلاق.

١٤٠ ..... المطفى على الرسول المصطفى على العلاج العام

والظاهـر أن معـنى تلـك الأخبار هو عدم نفع الرقية بالنسبة إلى غير ما ذكـر مـن الآفات وأنَّ وجودها كالعدم، والنفي هو للوجود، أي لا رقية موجودة، أو نفي الأثر، أي لا رقية مؤثرة.

نعم بعض الأخبار تضيف مثل وجع الضرس، فقد ورد: ﴿لا بأس بالرقى من العين والحمى والضرس وكل ذات هامة لها حمة إذا علم الرجل ما يقول لا يدخل في رقيبته وعوذته شيئاً لا يعرفه<sup>(۱)</sup>، نستطيع أن نخرج بذلك عن الحصر في الثلاثة فتكون خمسة.

ووردت رقى في غير الخمسة مثل الورم والجرح والألم تأتي إن شاء الله في العلاجات الخاصة.

وبذلك يثبت لها نوعاً من التعميم في عين التحديد.

ويسبقى ما يُسرقى سه من الكسلام، فسإن أكثر الروايات تصر على الرقى بالقسرآن وبالسرقى الموروشة والمستقولة إذا عسرف الشخص معناها ولم تكن من الإشراك والخرافات، وقد دلت عليه الرواية السابقة بوضوح.

ولما كان أكثر الناس لا يعرف الرقى الصحيحة لأنها كانت بلغات قديمة، جاء التأكيد وحتى الحصر على الاسترقاء بالقرآن فقد روى ابن يسطام عن محمد بن مسلم قل: سألت أبا جعفرالتي أنتعوذ بشيء من هذه الرقى؟ قل: الا، إلا من القرآن، إن علياً التي كان يقول إن كثيراً من الرقى والتمائم من الإشراك<sup>(۲)</sup>.

ومقتضى تعليل الـنهي بذلـك جـواز الـرقى بغير القرآن إذا كان من القليل الذي ليس من الإشراك، ونحن لاحظنا أن أكثر الرقى المروية ليست من القرآن.

 طب الأثمة ٤٨، عن إبراهيم بن مأمون، عن حملا بن عيسى، عن شعيب العقرقوفي، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الظلام.
 طب الأثمة: ٤٨، عن أحمد بن محمله عن محمد بن مسلم، والسند معتبر.

| ١٤١ | *************************************** | شعافة | والاس | بالدعاء | لاستشفاء | Į |
|-----|-----------------------------------------|-------|-------|---------|----------|---|
|-----|-----------------------------------------|-------|-------|---------|----------|---|

وانظر هذه الرقية المروية عن أبي جعفر محمد بن عليﷺ أنه قل: إذا أردت أن شرقي الجرح، يعني من الألم والدم وما يخاف منه عليه، فضع يدك على الجـرح، فقـل: بسـم الله أرقـيك، بسـم الله الأكـبر مـن الحديدة والحجر الملبود، والناب الأسمر، والعرق فلا يفتر، والعين فلا تسهر، تردده ثلات مرات<sup>(1)</sup>.

ومـن مجمـوع ذلـك يعلم أن الرقى الواردة في كل ألم هي المقدمة، وإذا لم يعـرف الشـخص رقـية آفة ما فيعمد إلى القرآن فيرقي بقوارعه كفاتحة الكتاب وآية الكرسي.

ويـدل عـلى الأول مـا روي من أن ناساً من أصحاب النبي يظلم كانوا في سفر فمروا بحي من أحياء العرب فاستضافوهم فلم يضيفوا، فقالوا لهم: هل فـيكم راق؟ فـإن سـيد الحي لديغ أو مصاب، فقل رجل منهم: نعم، فأتاه فرقله بفاتحـة الكـتاب فبرئ الرجل فأعطي قطيعاً من غنم، فأبى أن يقبلها وقل: حتى أذكر ذلـك للـنبي يظلم فذكـر ذلـك له، فقـل: يا رسول الله ما رقيت إلا بفاتحة الكـتاب، فتبسـم وقـل: الما أدراك أنها رقية؟ قل: يا رسول الله شيء ألقي في روعي قبل<sup>(٢)</sup>.

وبظنّي أن السنبي يَنْظِيرُ بعد ما نهى المسلمين عن الرقية برقيات الجاهلية وأمرهم بالرقية بالقرآن وتما يعرفون، صار المسلمون يعرفون الرقى النافعة والصحيحة، وصار لبعضهم ملكة يستطيعون معها من تمييز الصحيح من الخطأ، ويطبقون الكلي على الأفراد، مثل كلية الاسترقاء بالقرآن، وتما يعرفون من الكلام ونظائر ما سمعوا من النبي يَنْظِيرُ من الرقي.

وما أظن أن هذا الراقي قرأ الفاتحة كما يقرأها في الصلاة، وإنما قل بعنوان المثل مخاطباً المريض: أرقيك بسم الله الرحمن الرحيم الحمد لله رب العملين وأعيذك بمالك يوم الدين... والإ فقراءة القرآن لا تسمى رقية وتسمى قرآناً، أو أنه قرأ الفاتحة ثم عقبها بما يكون بهيئة الرقية، أي كما ورد في رقية يرويها ابن سابور عن يونس بن يعقوب قل: حضرت أبا عبد الله التمليز وهو يعلم رجلاً من أوليائه رقية فكتبتها من الرجل قل التمليز: ايقرأ فاتحة الكتاب

- دعائم الإسلام ٢: ١٤٢ ٤٩٦.
  - (۲) صحيح مسلم ۲: ۱۹.

١٤٢ ..... المطفى عليه، العلاج العام الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

وقــل هــو الله أحــد، وإنّــا أنزلــناه، وآيــة الكرسي، ثم يكتب على جنبي المحموم بالسبابة: اللهم ارحم جلده الرقيق وعظمه الدقيق من سَورة الحريق، يا أم ملدم إن كنت آمنت بالله واليوم الآخر فلا تأكلي اللحم ولا تشربي الدمه<sup>(۱)</sup>.

وبعد عرفان السلمين بالرقية المطلوبة وبعد ما صار لهم القدرة على تشخيص الصحيح من الباطل، ووقوفهم بسبب الأوامر الكلية على عدم التوقيت في الرقية، وأنه يمكنهم الرقية بما لا يكون فيه شرك أو ما كان من القرآن مما يحمل روح الرقية ونبرتها، ترك الرسول يَؤْلَمُ ذلك للمسلمين أنفسهم وجعلهم مغتوحي اليد، بل صار يعتمد على رقيتهم، لينشأ من بينهم مَن يتمهّر في ذلك ويستقل به.

ولذا روي أن أسماء بنت عميس قالت: يارسول الله، إن العين إليهم – بني جعفـر – سريعة، أفأسترقي لهم من العين؟ فقل ﷺ: «نعم»<sup>(٢)</sup> ولم يبين لها كيف تسـترقي، تاركـاً ذلك اعتملااً على الخطوط الكلية التي بيّنها في الرقية، أو على اطمئنانه بعدم استرقاء أسماء بما يكون فيه شرك أو خرافه.

وأوضح من ذلك ما يرويه الحميري بسنده عن جعفر عن أبيه الله قل: «أصاب رجل لرجل بالعين فذكر ذلك لرسول الله عظم فقل رسول الله عظم: «التمسوا له من يرقيه»<sup>(٣)</sup>.

وليس تسرك الرسول تظلير رقيته بنفسه وعدم تعليمه كيف يرقي إلا وهو شاهد على وجود من هو عارف بالرقية، ومَن له تخصّص بها، وهو يعرف كيف يرقي من العين وغيرها من دون أن يكون عالماً برقية العين التي عيّنها النبي تظلير لأنسه لم يعين لهم شخصاً، واقتصر على إحضار من يعرف كيف يرقي، بمعنى الملكة والقسدرة عسلى ذلسك، وإن كان احتمال وجود من تعلّم أنواع الرقى من

 طب الأثمة: ٥٣، عن أبي غسان عبد الله بن خالد بن نجيح، عن ابن مسعود محمد بن عبد الله أبي أحمد عن عبد الرحمن بن أبي بخران، عن يونس بن يعقوب.
 (٢) البحار ٢٠: ٧.

(٣) قرب الإسناد: ٥٦، عن الحسن بن ظريف، عن الحسين بن علوان، عن جعفر الظر.

| 187 |  | بتعافة | والاس | بالدعاء | ستشفاء | Ni |
|-----|--|--------|-------|---------|--------|----|
|-----|--|--------|-------|---------|--------|----|

الـنبي ﷺ وصـار معـروفاً بذلـك موجـوداً، ولكـنه بعيد عن المفهوم من عامة الأخبار.

وخصوصاً من مثل رواية جابر من أن النبي على طلب أن تعرض عليه الرقى التي يسترقى بها، فعرضوها فقل: • لا يأس بها إنما هي مواثيقا<sup>(١)</sup> فهي رقية قبل أن تعرض عليه، وظلَّت رقية وإن لم تصدر من النبي يتلة ولكن مع كل ذلك يبدو أن الغاية في الرقية هي الرقية بالقرآن، والحصر بها كان بحاجة إلى مرور زمان وتغيير اعتقاد الناس الذين لم يستقبلوا التغيير المفاجئ في طريقة الرقية وهجرهم كل ما يعرفونه من الرقى، والقيام بالرقية بالقرآن حصل ذلك النقل بالتدريج حتى إذا جاء زمان الإمام الصادق التي سنحت الفرصة للنقل النقل بالتدريج حتى إذا جاء زمان الإمام الصادق التي سنحت الفرصة للنقل التام، وإيجاد الاعتقاد الجازم عند من له الأهلية، ولذا لما سأله عبد الله بن سنان عن رقية العقرب والحية والنشرة ورقية الجنون والمسحور الذي يعذب، قل التقل : ويا ابن سنان لا بأس بالرقية والعرفة والنشرة إذا كانت من القرآن، ومن عن رقية العقرب والحية والنشرة ورقية الجنون والمسحور الذي يعذب، قل التولى: فورَنُزَنُ من الدورات ما هوضاء ورَحْمَة للمؤمنين في ؟ أليس يقول من الذ يقول: فورَنُزَنُ من المرام على على قوارع الأشياء من القرآن؟ أليس الله جلَّ شناؤ، فولوانيا هذا الله وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن؟ أليس الذ جل ثناؤ، فولوانيا منام من على قوارع ألمؤنين به ؟ أليس يقول منه بنه القرآن فلا شفاه الله وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن؟ أليس الذ جل ثناؤ، فولوانيا هذا الله وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن؟ أليس الله جل ثناؤ، فولواني أنه أنه منه ما مائه وها مليه ورحْمَة ألمؤمنين به ؟ أليس يقول منه بنه القرآن فلا شفاه الله وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن؟ أليس الله جل ثناؤ، فولواني المائم من الفرآن على جائم ورحْمَة المؤمنين به ؟ أليس يقول منه جل ثناؤ، فولواني من المرام من مائم والي علمكم ونوقفكم على قوارع ألقرآن لكل داءه ا<sup>(1)</sup>.

وكفّى بذلك داعية إلى ترك الرقية بغير القرآن، بل كفى به داع إلى ترك الرقية بالكلية والتداوي بالقرآن من دون الإتيان بصيغة الرقية أو ما يُدُل على ذلـك، وبذلك تفقد الرقية مكانتها في الطب الإسلامي شيئاً فشيئاً، ويحلَّ محلها التداوي بالقرآن.

(۱) البحار٥٩: ٦٩.

(٢) طب الأثمة: ٤٨، عن محمد بن يزيد الكوفي، عن النضر بن سويد، عن عبد الله بن مسئان. ومحمد لم يذكر في كتب الرجل، لأنه لم يكن راوياً لأخبار الأحكام، وإنما هو طبيب أوله بالطب بصر كما بينا. ١٤٤ ..... ١٤٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

ولعله بهـذا السبيل يصب مثل ما ورد عن النبي على: الن يتوكل من اكـتوى أو استرقى<sup>(()</sup>. وذلـك لأن فـيه داعـيه من فعل الشخص حينما يقول أرقـيك أشـفيك، والحـل أن الجميع من الله سبحانه وتعالى، والأفضل الاتكل عـلى الله والثقة بما يقدَّره لعبده، من دون تعجيل وتشويه وخروج عما كسله الله سبحانه من حسن المنظر وجمل الإيمان.

وكذلك ما ورد في صفة أهل الجنة الذين ينخلونها بغير حساب: الذين لا يسترقون ولا يكتوون، وعلى ربهم يتوكلونه<sup>(٢)</sup>.

بقيت هنا أمور :

الأول: القاعدة في الرقية أن تكون بصيغة الرقية بأن يقول الرقيك أو الرقيم، وقد يستعاض عنها بصيغة الشفيك أو ايشفيك، وقد تطلق الرقية على ما ليس فيه كلمة أرقيك أو أشفيك، ولكن فيه خطاب للمريض أو المرض مثل إيا أم ملدم، فهذه هي الصفات المشخصة للرقية، وإذا أُطلقت على غير هذه الموارد فهو مجاز واستعمل لكلمة الرقية في العوذة والنشرة والدعاء وغير ذلك.

وقد تطلق الرقية على الكتابة أيضاً وما يعلّق على المريض، مثل ما ورد في رقية الضرس «تعمد إلى ثلاثة أوراق من ورق الزيتون فتكتب على وجه الورقة بسم الله لا ملك أعظم من الله ملك وأنت له الخليفة يا هيا شراهيا، اخرج الداء وأنزل الشفاء وصلى الله على محمد وآل محمد وسلم تسليمها<sup>(٣)</sup>.

فقـد أطلـق الرقـية عـلى مـا كتـب ولـيس فيه صيغة الرقية ولا خطاب للمريض أو مرضه، فهذا بجرد دعاء أُطلق عليه الرقية بجازاً.

- (۱) عوالي اللئالي (: ۲۵-۱٤).
  - (٢) البحار٥٩: ٧٠.
- (٣) طب الأثمة ٢٤، عن إبراهيم بن خالك عن إبراهيم بن عبد ربه، عن تعلبة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله.

150 الاستشفاء بالدعاء والاستعاذة سسسه

وفي رواية يسلُّ فيها البراوي: هل نعلَّق شيئاً من القرآن والرقى على صبياننا ونسائنا فقـل: (نعم)<sup>(1)</sup> مع أن ما يعلِّق يسمى تميمة، وجمعه تمائم، وقد يكون تسميته بالرقية لأجل وجود صيغة الرقية فيه، فقد يكفى في ذلك.

الثاني: ليس السر في دوائية الرقى هو كونها قرآناً أو ذكراً وحتى دعاءً، لأن المطروح في الأخبار هو رواية الرقية بما هي رقية لا بما هي قرآن أو دعاء.

ولعبل السبر فبيها أنهبا جبدود وعوائبق وزواجبر لبعض القوى الخفية كالجن، وبعض الهوام الصغيرة جداً مثل ما يتركب من خلية واحدة كالمكروب والهوام السمامة الكبيرة كالحيات والعقارب بل حتى مثل بعض مكونات الدم الحية كالتي تدافع عنه وتعقد الدم، بل حتى النفس الإنسانية.

بدليل ما روي عن رسول الله علي أنه قال: إن هذه الرقى مما أخذه سليمان بن داود على الإنس والجن والهوامه<sup>(٢)</sup>.

وهذه حالها حل بعض الأصوات التي تزعج الوحش والحيوان فتطرده من ذلـك بعـنف أو تجذبه من غير اختيار، أو ترمم الروح الإنسانية وتسد ثغراتها، فتكسبها نوعاً من القوة، وبصيص من الأمل.

الثالث: يكره المنفخ في الرقي، لقول أبي عبد الله الصلى الدفع في الرقى والطعام وموضع السجودا<sup>(٢)</sup> وفي رواية ثانية: <sup>و</sup>يكره ثلاث نفخات: في موضع السجود، وعلى الرقي، وعلى الطعام الحارا<sup>(\*)</sup>.

- طب الأثمة: ٤٩، عن عمر بن عبد الله، عن حملا بن غيسي، عن شعيب العقرقوني، عن الحلبي، قل سألت جعفر بن عمر 🕮.
  - - (٢) دعائم الإسلام٢: ١٤١-٤٩٣.
      - (٣) الخصل: ١٥٨ ٢٠٢.
      - (٤) الفقيه ١: ٢٠٤ ٩١٦.

العام الرسول المصطفى عليه، العلاج العام الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

والفرق بين الروايـتين أن الأولى عـبرت بالـنفخ في الـرقى، بـأن يرقي ويـنفخ، وبيـنما الـرواية الثانية عبرت بالنفخ على الرقى، ولعله ظاهر في إرادة الـرقى المكـتوبة لا المقـروعة، فهـي الـتي ينفخ عليها، ولكن الرواية النفخ على الـرقى، ولعلـه تصـحيف المـرقي، أو أنـه هـو المـراد من كلمات الرقى، فيلتئم المعنى.

الـرابع: بعض الرقى بغير العربية، ولا بأس بها إذا كانت مروية وواردة في الأخـبار مـثل رقـية الحـية، وهـي رقـية الـنبي سليمان على نبينا وآله وعليه السـلام: بسـم الله الرحمن خاتم سليمان من داود أخ أخ وما سكه ملائكة هبوا سبومار وا ماذا وداقوى فرادى<sup>(۱)</sup>...

وقـد تقـدم في بعـض الـرقى اياهـيا شـراهيا فهي من أسماء الله سبحانه وتعالى كماجاء في الخبر<sup>(٢)</sup>.

الخامس: إذا حصل الترديد في الرقية، فلا أظن حصوله في مثل العين ولدغة الجية والعقرب، فإنها دواؤه الوحيد، مع توافق أكثر الرقى المنقولة في الإشسارة إلى دفع غائلة العين، وتعدد النقل في نفعها في اللدغة ومثل السحر، وهي من المستثنيات كما مر.

#### النشرة

النشرة من سنخ المتعويذ والرقية، ولعل الفرق بينها وبينهما هو أن النشرة تخمتص بالأمراض العصبية والجنون، وقد تشمل السحر، وإلا فألفاظها قد تكون بألفاظ العونة والرقية.

والمشهور هو استعمال كل واحدة منها في محل الأخرى، فإذا كانت العوذة مـا كـان فيه صيغة اعانه ومشتقاتها، والرقية صيغة ارقى، ومشتقاتها، فقد تطلق الرقية على ما فيه صيغة العوذة وبالعكس.

(١) مكارم الأخلاق: ٤١٢.

(٢) طب الأثمة: ٢٥.

الاستشفاء بالدعاء والاستعلاة ......

والنشرة في اللغة هـي مـا يعـالج بـه من كان يظن أن به مساً من الجن، وسميـت نشـرة لأنهـا وينشر بها عنه ما خامره من الداء، أي يُكشف ويُزال عنه، وباعـتقادي أن النشـرة لها معنى عام يشمل كل ترويح للنفس وما يزيل الكآبة والتطيَّر والحزن والالقاءات وتأثيرات الأرواح والنفوس.

فقد ورد عن أبسي عسد الله الملكة: «النشرة في عشوة أشسياء: المشسي، والـركوب، والارتماس في الماء، والنظر إلى الخضرة، والأكل والشرب، والنظر إلى المـرأة الحسـناء، والجمـاع، والسـواك، وغسل الرأس بالخطمي في الحمام وغيره، ومحادثة الرجل»<sup>(۱)</sup>

ومعلوم أن المشي والركوب وباقي الأشياء لا تعالج ما خامر الشخص من الداء، وإنما هي مجرد ترويح، وتخفيف على النفس.

نعم إذا كمان همنك كلام يعلج به المجنون والمصاب بعقله والمسحور فهو الذي يعالج الجنون والسحر، ويسمى نشرة وهذا الذي ينشر ما خامر الشخص من الداء، ولكن لم يرد ما هو اسمه نشرة ويختلف عن التعويذ والرقية، ويختص بالجمنون والمس, والسسحر لما روي من مسؤال الحلبي من الصلاق عن النشرة للمسحور فقل: هما كان أبي يرى به بأسلًه<sup>(۲)</sup>.

وغاية ما ورد هو ما يرويه الكليني بسنده عن أبي عبد الله الظفلة فأنّ النبي علي كان ينشـر بهذا الدعاء: تضع يلك على موضع الوجع وتقول: أيها الوجع اسكن بسكينة الله وقر بوقار الله وانحجز بحاجز الله واهدأ بهدء الله، أُعيذك أيها

(١) المحاسن ١: ١٤-٤، عن محمد بن عيسى اليقطيني، عن يونس بن عبد الرحمن، عن جعفر بن خالد، عن رجل، عن أبي عبد الله الثيري.
 (٢) طب الأنمة: ١١٤، مسهل بن محمد بن سهل، عن عبد ربه بن محمد بن إبراهيم، عن ابن أورمة عن ابن سكان، عن الحلبي قل سألت أبا عبد الله الثيري.

١٤٨ ..... ١٤٨ المطفى عليه، العلاج العام

الإنسان بمــا أعــاذ الله عز وجل به عرشه وملائكته يوم الرجفة والزلازل، تقول ذلك سبع مرات ولا أقل من الثلاثة<sup>(١)</sup>.

فالرواية وإن كانت صحيحة السند، ولكن ليس فيها دلالة على معالجة الجنون ومن به المس، أو المسحور، ولا تزيد حقيقتها على كونها عوذة من مطلق الوجع، فمن كان به المس والجنون لا يكون فيه موضع الوجع.

وهـل يتصـور ذلك في المسحور، بمعنى أن يؤدي السحر إلى حصول وجع في عضـو مـن أعضـاء الـبدن، أو حتى مطلق المرض؟ فإنني لفي شك من ذلك ومن تحققه مريب.

وإنمـا يكون مفاد هذه الرواية من النشرة إذا كان الجنون أو السحر يؤدي إلى حصول الوجع والمرض في بعض مواضع الجسم، ويعالجه الكلام المذكور في الرواية، عندها يمكن تسميته نشرة، وإلا فهو عونة من مطلق الوجع لا أكثر.

#### التمائم

كان العـرب وغيرهم يرون أن بعض الأشياء وبعض الكتب إذا علقت عـلى الطفـل وغيره تحفظه وتقيه من الشرور والأمراض وتدفع عنه الموت وإذا كان به جنة، فهي تعلجه من الجنون.

وجـاء الإسـلام ونهى عما كان يعلَّق في زمان الجاهليّة، بل ورد « أن النبي نهى عن التمائم والتول »<sup>(٢)</sup> والتول هو ما تتحبب به النساء إلى أزواجهن.

وعلمل ذلمك أمير المؤمنين الظير: ابمان كمثيراً من الرقى والتمائم من الإشمراك<sup>(٣)</sup> لميللً على وجود تمائم مقبولة حتى في زمن الجاهلية، ولكن قليلة،

- (۱) الكافي٢: ١٢٥-١٧، على بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن سعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله الظنير.
  - (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٤٢ ح٤٩٧.
    - (٣) طب الأثمة: ٤٨.

الاستشفاء بالدعاء والاستعانة ......

وفي رواية أخرى « أن كثيراً من الرقى وتعليق التمائم شعبة من الإشراك »<sup>(١)</sup> فقد يستشعر منه العمومية في التمائم وأن نفس التعليق هو شعبة من الإشراك وقوله «كثير» يعود للرقى، ولكن ليس فيه دلالة على العموم.

وباعـتقادي فـإن شدة الاعتقاد بالتمائم وتمسك الناس بها دعا النبي ﷺ إلى الـنهي عنها بنحو الإطلاق ليستعاض عنه بالتدريج سور القرآن وآياته، فقد سـئل أبـو جعفـرالﷺ عـن المريض هل يعلّق عليه تعويذ أو شيء من القرآن؟ قل: «نعم لا بأس به إن قوارع القرآن تنفع فاستعملوها »<sup>(٢)</sup>.

فـإن السـؤال كان عن القرآن والتعويذ، وأجلب الإمام بأن قوارع القرآن تـنفع معرضـاً عـن ذكـر الـتعويذ ولكـن قــل قـبله الا بأس به يعني التعويذ والقرآن.

وفي روايـة أخـرى عـنه اللي في الرجل تكون به العلة فيكتب له القرآن فـيعلق علـيه أو يكتـب له فيغسله ويشربه قل: • لا بأس به كله<sup>(٣)</sup>. فهي تدل على التعليق على الرجل وعدم اختصاص ذلك بالأطفل.

والكستابة وغسله وشـربه نحـو آخـر مـن اسـتعمل القرآن في التداوي والعلاج، ويأتي له أمثلة وموارد كثيرة في آحاد الأمراض.

ويؤكد جواز تعليق غير القرآن روايات أخرى مثل رواية الحلبي، قل: سألت جعفر بـن محمـد الظيّر هل نعلّق شيئاً من القرآن والرقى على صبياننا ونسـائنا؟ فقـل: «نعـم إذا كـان في أديـم تلبسه الحائض وإذا لم يكن في أديم لم

- (۱) الدعائم۲: ۲۸۳ ۱۷۲۷.
- (٢) طب الأئمة: ٤٩، عن إسحاق بن يوسف، عن فضالة، عن أبان بن عثمان، عن زرارة بن أعين قل سألت أبا جعفر الثير.
- (٣) طب الأئمة: ٤٩، عن اسحاق بن يوسف، عن فضالة، عن أبان، عن إسحاق بن عمار، عن أبي عبد الله الظلام.

العام المعلاج العام عليه المعلوم المعلوم عليه الرسول المصطفى عليه، العلاج العام ١٥٠

تلبسـه المـرأة<sup>(()</sup>. والجـواب عــام والتقيـيد بكونـه في أديــم <sup>و</sup>أي جلد طاهر» في خصوص القرآن وما كان فيه اسـم الله غير أن الرواية لم تذكر المرض.

ونجد في رواية عبد الرحمن بن أبي عبد الله، قل سالت أبا عبد الله التلكة عن المريض هل يعلّق عليه شيء من القرآن أو التعويذ؟ فقل: ﴿ لا بأس». قلت: ربما أصابتنا الجنابة قل: إن المؤمن ليس ينجس، ولكن المرأة لا تلبسه إذا لم يكن في أديم، وأما المرجل والصبي فلا بأس»<sup>(٢)</sup> والمراد كما تفسره الرواية السابقة المرأة الحائض واكتب لا يلبسانه، ولا مانع من أن يلبسه الرجل الجنب والصبي.

والمهم أن المروايات دلت على جواز تعليق ما ليس بقرآن من الرقى والمتعويذات، ولكن تنفي إطلاقها\_وتقييدها بما إذا لم يكن شركاً\_الروايات السابقة، وتقيّده رواية أخرى بكونه ذكر الله سبحانه يرويها الحميري بسنده عن جعفر الشيخ عن أبيه الشيخ اأن علياً الشيخ سنل عن التعويذ على الصبيان، فقل: علقوا ما شئتم إذا كان فيه ذكر الله ا<sup>(T)</sup>.

ولعل بعض الحكمة في مطلق الكتابة والتعليق أو الكتابة بشرب ماء الكتابة هو حصول والالتفات إلى المعاني القرآنية وغيرها حل الكتابة أكثر منه حـل القـراءة فيكون السر في نفس الكتابة ولا ينفع معه المطبوع والمنسوخ، بل على المريض نفسه أن يكتب.

كما يحتمل أن يكون التأثير للمكتوب ويتسبب في تفصيل القوى الخفية أو جذبها ويهيجها، فهذا ما لا نعيه اليوم بشكل واضح.

- (1) طب الأثمة: ٤٩.
- (٢) طب الأئمة: ٤٩.
- (٣) قرب الإسناد: ٥٢.

# الاستشفاء بالقرآن

نجد في الأخبار والروايات الواردة عن النبي ﷺ وأهل بيته ﷺ التعبير عـن القـرآن بأنـه شفاء ودواء للأدواء، كما أبرم في يعضها الأمر بالتدواي به والاستشـفاء بـه، بـل دلالـة بعـض آحلاهـا عـلى كثره نفعه بحيث يكون سائر الأدوية عنده كلا شيء أو أنه الدواء الحقيقي الوحيد.

ولا يخفى على المتأمل في تلك الأخبار إرادة الشفاء من الأمراض المعنوية من بعضها والجسمية من بعضها الآخر وإطلاق البعض منها، ونحن في صلد إثبات علاجه للأمراض الجسمية ومن ثم إثبات عموميته وأنه دواء لكل داء في إطار مهمتنا في هذا الكتاب.

فقـد روي أن رسـول الله ﷺ قـل اعليكم بالقـرآن فإنـه الشفاء النافع والـدواء المبارك وعصـمة لمـن تمسـك بـه ونجلة لمن اتبعه لا يعوج فيقوما<sup>(1)</sup>، فليس في هـذا الكـلام أكثر من بيان شفائية القرآن ودوائيته، من دون تعرض لـنوع المـرض الـذي يداوي منه، وهل هو مرض النفوس أو مرض الأجسام أو كلاهمـا معـاً. كما لا دلالـة فـبه عـلى نـوع العلاج وما هو المعالج هل هو كل القرآن أو جزؤه أو آيات خاصة منه يُعالج كل طائفة منها نوعاً من أنواع المرض.

ولكـن مـع ذلك فإن فيه نوعاً من الإطلاق الشامل لكل ما يصدق عليه أنـه قـرآن ولكـل ما يصدق عليه أنه مرض، فيحيل دون التحديد والتقييد غير أنه يتوقف على إرادة بيان الجزئيات في هذا الخبر وهي بعيدة.

(۱) تفسير الإمام العسكري التي ١٤:

الم الرسول المصطفى عظم، العلاج العام الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

ونظير تلـك الـرواية ما روي عنه ﷺ أنه قل: إن هذا القرآن مأدبة الله تعـالى فتعـلموا مـن مأدبـة الله عـزوجل ما أستطعتم، فإنه النور المبين والشفاء النافع فتعلموا، فإن الله تعالى يشرفكم بتعليمه<sup>(1)</sup>.

وفي روايـة ثالـثة قــل ﷺ إن هذا القرآن هو حبل الله وهو النور المبين والشــفاء الــنافع...<sup>(۲)</sup>.وروي عــن أمير المؤمنين الخيلا أنه قـل:اعليكم بكتاب الله فإنه الحبل المتين والنور المبين والشفاء النافع والريّ الناقع...ه<sup>(۳)</sup>.

وقىد تى الحذ بىنا بعض الأخبار إلى إرادة شفاء النفوس ومعالجة الأمراض الروحية كالكفر والنفاق والحسد وما شابه ذلك، وذلك مثل ما روي عن العالم التليخ أن قـل: واعلموا أنه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة ولا لأحد قبل القرآن من غنى، فاستشفوه من أدوائكم واستعينوا به على لأوائكم، فإن فيه شفاءٍ من أكبر الداء وهو الكفر والنفاق والغي والضلال،<sup>1</sup>. فهو شفاء للأدواء التي بهـذا السبيل ومن هذا السنخ أي الروحية والمعنوية، يعقبها تصريح من بعض المتفنين بـأن القرآن هو كتاب هداية قاصداً إلى مفهوم مفاد عدم كون القرآن كـتاب شفاء للأدواء ولا لشيء من أمور الدنيا نافياً لجميع الأثار والبركات المنسوبة له.

وقد يؤيد ذلك بالروايات التي تستفيد شفائية القرآن من قوله تعالى: ﴿ وَشَفَاءَ لَمَا فِي الصُّدُورِ ﴾ <sup>(٥)</sup>.

مثل ما روي عن أمير المؤمنين الظلام أنه قل: تعلموا كتاب الله واستشفوا بنوره فإنه أشفى لما في الصدور»<sup>(1)</sup>

- (۱) تفسير الإمام العسكري التي ٢١: جلمع الأخبار: ٤٧.
  - (٢) مجمع البيان ١: ١٦.
  - (٣) نهج البلاغة ٢: ٤٩.
  - (٤) نهج البلاغة ۲: ۹۱.
    - (ە) يونسى: ٧٥.
  - (٦) المعيار والموزنة للإسكان: ٢٨١.

|     | *****                                   | 51 | stt.   | الرجع فرام | NI. |
|-----|-----------------------------------------|----|--------|------------|-----|
| 101 | *************************************** | Ų, | بالعرا |            | 41  |

وفي كـلام آخـر له الظلافة في القـرآن: «واستشـفوا بـنوره فإنـه شفاء لما في الصدور …»<sup>(۱)</sup>.

ولعـل مـثل تلك الأخبار تعطي فكرة عن إرادة شفاء الأمراض الروحية دون الجسـمية، غـير أنـي استظهر من جميع ما ورد بصيغة الشفاء والدواء إرادة الأمراض الجسمية وهي القدر المتيقن منها وإن كان بعضها شاملاً للروحية.

ولو تنزلنا عن ذلك فلا أقل من التزام شمولها للجسمية واستفادة الإطلاق والعموم لنوعي المرض، بل وحدة السنخ في الأمراض الروحية والجسمية، وهذا مستفاد حتى من رواية «أكبر الداء» لأنه فيها حَكَمَ فيها بالاستشفاء من الأدواء عامة وعلّل دوائيته بأنه دواء لأكبر الداء وهو الكفر والنفاق والغبي والضلال، وكأنه يريد القول إن القرآن دواء للأمراض منها الجسمية، لأنه دواء لأكبرها وهي الأمراض الروحية مثل الكفر والنفاق، فهو يلل على وحدة سنخ المرض.

وأما آية شفاء الصدور ورواياتها فهي الأخرى شاملة للمرض الجسمي للتصريح بذلك في روايات متعددة ، فقد روي بسند معتبر أنه شكا رجل إلى النبي يَتَلِيُهُ وجعاً في صدره فقل يَلِيُهُ: استشف بالقرآن؛ فإن الله عزوجل يقول: ﴿ وَشَفَاء لَمَا في الصُّدُورِكَ<sup>(٢)</sup>. وهو دليل آخر على اتحاد سنخ أمراض الصدور الروحيَة والجسمية.

# القرآن دواء للأمراض الجسمية

لـيس مـن العسير استفلاة ذلك من الأخبار ولا أنَّ حصول الجزم بذلك نادر، بل يقطع بذلك كل من ألقى نظرة على طوائف الأخبار التي منها روايات الوجع المارة.

<sup>(</sup>۱) تحف العقول: ۱۵۰.

<sup>(</sup>٢) الكافي٢: ٦-٧، علي، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله الظلام، عن آبائه.

١٥٤ ..... المعطفي عظم العلم العلاج العام الرسول المصطفى عظم العلاج العام

ومسنها: مساروي عسن العسالم الطلاة: • علميكم بالشسفائين مسن العسسل و القسرآنه<sup>(۱)</sup>. ولكسن قسد يقسول القسائل إن المسراد أن العسل شفاء لمرض الجسم والقرآن شفاء لمرض الروح، غير أنه خلاف الظاهر، وتمنعه الروايات القادمة.

ومنها: الـروايات الدالـة على أنه علاج البلغم، فقد روي أن النبي ﷺ كان يأكل العسل ويقول: «آيات من القرآن ومضع اللبان يذيب البلغم»<sup>(1)</sup>.

ومنها: الروايات الواردة في أمراض خاصة مثل ما روي عن حمران، قل: كتبت إلى أبي الحسن الثالث التمليك: جعلت فداك قبيلي رجل من مواليك به حصر البول وهو يسألك الدعاء أن يلبسه الله العافية واسمه نفيس الخادم، فأجاب: «كشف ضرك ودفع عنك مكاره الدنيا والآخرة، وألح عليه بالقرآن فإنه يتسفي إن شاء الله"<sup>(٢)</sup>. والسروايات السواردة في عسلاج آحداد الأمراض كمثيرة خصوصاً روايات الحمي.

ومـنها: الـروايات الـواردة في آحاد السور والاستشفاء بها كسورة الحمد وهي كثيرة وفيها ما هو معتبر كما ستأتي.

#### القرآن دواء كل داء

تُعطي ملاحظة الأخبار السابقة والأخبار المشار إليها والآتية منها فكرة كلية عن المتداوي بالقرآن والاستشفاء به بمعنى معالجته للأمراض الجسمية، بحيث يمكن استفادة دوائيمته لكل داء جسمي من الأخبار الذاكرة للاستشفاء بالقرآن مطلقاً والاستشفاء به عموماً من كل داء من دون ترديد.

فقد روي عن العالم الظير أنه قل: في القرآن شفاء من كل داءه (<sup>٤)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٦٥.
- (۲) الكماني 7: ۲۳۲-ع، محمد بن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عيسى، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن سكين عن أبي عبد الله الظير.
  - (٣) مكارم الأخلاق: ٣٧٩.
    - (٤) فقه الرضا المجاة (٤).

وهــناك روايــات تــنهى عن الاستشفاء بغير القرآن مثل المروي عن أمير المؤمــنين الظلاة:الا تستشـفين بغـير القرآن؛ فكفى به من كل داء شافــه<sup>(۱)</sup> ولعل الــنهي كــناية عن عدم الحلجة، بدليل أن القرآن شفاء من كل داء، أو هو إرشاد إلى عــدم التضـرر بالعلاج به بل هو دواء فيه خير الدنيا والآخرة، ولا شك أنه راجح على كل دواء فيه مضار.

وأُظْرف مـن ذلـك مـا روي عن رسول الله ﷺ أنه قل: همن لم يستشف بالقـرآن فلا شفله الله<sup>(۲)</sup>. وفي علمة روايات من لم يشفه القرآن فلا شفله الله<sup>(۲)</sup>. وعن النبي ﷺ: همن استشفى بغير القرآن فلا شفله الله<sup>(٤)</sup>.

وهـو دلـيل عـلى وجود المصلحة الملزمة في الاستشفاء بالقرآن، أو وجود المضـرة والمفسدة في غيره مما يستشفى به غير أنه مخصص بمثل التداوي بالعسل والدعـاء وغيرهما مما أمر به أيضاً. ولا أقل من دلالته على صعوبة العلاج بغير القرآن وعدم قطعية تأثيره.

والأفضل من جميع ذلك هو إرادة النبي على حلى فرض صحة الخبر – إيجاد الاعتقاد في أذهان المسلمين بدوائية القرآن المتوقفة على وجوده، فالقرآن دواء لمان يعتقد بذلك، وهو كما قال الله سبحانه وتعالى: فحدًك وَرَحْمَةُ لَقُوْمُ يُؤْمِنُونِ في <sup>(0)</sup>فالرحمة تشمل العلاج على ما يبدو.

وروي أن رسول الله ﷺ قمل: فإن همذا القمرآن هو النور المبين والحبل المتين والعمروة الوثقمي والدرجمة العلميا والشمفاء الأشفى والفضيلة الكبرى والسعادة العظمى، من استضاء به نوَّره الله، ومن اعتقد به في أموره عصمه الله، ومن تمسَّك به أنقذه الله، ومن لم يفارق أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه

- (١) عيون الحكم والمواعظ لليثي: ٥٢٣.
  - (٢) مكارم الأخلاق: ٣٦٣.
- (٣) طب الأئمة: ٨، عن محمد بن يزيد الكوفي، عن النضر بن سويد، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الظنير.
  - (٤) مستدرك الوسائل ٤: ٣٦١- ٤٧١٤ عن لب اللباب.
    - (٥) الأعراف: ٥٢

١٥٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

الله<sup>(1)</sup> فقد يستفاد منه عدم لزوم الإسلام والإيمان في الاستشفاء بالقرآن، ويكفي طلب الاستشفاء ب أو مجرد أن يقصد الإنسان الاستشفاء به، إلا أن يقل: إنه لا يطلب الاستشفاء به إلا المؤمن المعتقد، فيكون خارجاً نخرج الغالب، ولا مانع من استفادة التعميم لكل من طلب الاستشفاء به فهو نوع اعتقاد لا أستبعد كفايته.

## القرآن شفاء أو دواء

استظهرنا أن كلمة شفاء تأتي في الغالب للدلالة على الوقاية ودفع المرض دون البرء بعد الابتلاء به، ولكن لا يعني عدم استعماله بمعنى المداواة من المرض في بعض الأحيان، وهو المستفلا في مجموع الأخبار الواردة في خصوص القرآن، ويدعمه ما روي عن الرسول ﷺقوله:«القرآن هو الدواء»<sup>(٢)</sup>.

#### مقدار القراءة

ما هـو المقـدار الـذي يجب أن يقرأ من القرآن ويوجب الشفاء، هل هو جميع القرآن، أو أقل ما يصدق عليه أنه قرآن، أو أن هناك سوراً خاصة أو آيات خاصة تـنفع في العـلاج مـن المرض مهما كان، أو هناك سور وآيات تخص كل مرض على حدة؟

يمكن استفادة جميع ذلك من الأخبار بعد عدم وجود الريب في أن قراءة جميع القرآن شفاء، وإنما الكلام في كفاية البعض وهو مقتضى إطلاق الأخبار الدالية على أن القرآن شفاء، وفي بعضها ظهور في إرادة أبعاضه، مثل الرواية القائلة افي القرآن شفاء من كل داء المارة.

(١) تفسير الإمام العسكري 🖽 ٤٤٩-٢٩٧.

(٢) تيسير المطالب: ١٧١، الدعوات: ١٨٨، البحار ٩٢: ١٧١-٤، عن أبي الحسين علي بن محمد البحري، عن أبي عبد الله الحسين بن علي بن الحسن بن علي بن عمر، عن أحمد بن يحيى الأزدي، عن محمد بن عتبة، عن علي بن ثابت الدهان، عن شداد، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن على الظلا.

| ۱۰۷ | *************************************** | آن | بالقر | (ستشفاء ب | 11 |
|-----|-----------------------------------------|----|-------|-----------|----|
|-----|-----------------------------------------|----|-------|-----------|----|

كمناً أن هــناك روايــات تــدل عــلى عــلاج قــراءة بعــض الســور لبعض الأمـراض أو لكل مرض مثل الروايات الكثيرة الواردة في سورة الحمد وسورة يس وغيرهما مما سيجبيء الكلام عنها مفصلاً.

ومقتضى إطلاق المطلقة منها كفاية آية واحدة منها أو أقل من ذلك ما دام يصدق عليه أنه قرآن، ولا يكفي مثل الحرف الواحد والحرفان ولا حتى الكلمة الواحدة، بل لابد أن يصدق على قارئه أنه يقرأ القرآن.

ومع ذلـك فقـد ورد روايات تلل على قراءة مائة آية أو خمسين آية؛ مثل المروي عـن أبي الحسن التخلا قل: اإذا خفت أمراً فاقرأ مائة آية من القرآن من حيث شئت ثم قل: اللهم اكشف عني البلاء، ثلاث مرات،<sup>(۱)</sup>.

والروايات الذاكرة لمائة آية متعددة إلا أن أكثرها يأمر بالدعاء.

فقد روي عن أمير المؤمنين اللغ قوله: من قرأ مائة آية من القرآن من أي القـرآن شـاء ثم قال: يا الله سبع مرات، فلو دعا على صخرة لفلقها الله<sup>(۲)</sup>، وفي رواية: «لقلعها إن شاء الله<sup>(۳)</sup>، وفي ثالثة: «قلو دعا على الصخور فلقها»<sup>(٤)</sup>.

وفي روايـة معتـبرة عن أبي عبد الله الظلاة قل: «القرآن عهد الله إلى خلقه، فقـد ينـبغي لــلمرء المســلم أن ينظر في عهده و أن يقرأ منه في كل يوم خمسين آيقه<sup>(°)</sup>.

ولكـن شيء من ذلك لا يوجب تقييد المطلقات ولا يوجب حتى احتِمل التقييد الكـافي في مـثل المقـام الـذي لا يكـون من مسائل الحلال والحرام بل المطلـوب فـيه تحصيل عنوان والوصول إلى غاية وهي الشفاء ولكن رعاية المائة

- (۱) الكافي ٢: ٢٢٦-٨ عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن علي، عن الحسن بن الكي عن الحسن بن علي، عن الحسن بن الجهم، عن إبراهيم بن مهزم، عن رجل سمع أبا الحسن التلك يقول...
   (٢) عدة الداعي: ٢٧٨.
  - (٣) ثواب الأعمل: ١٠٤.
  - (٤) مكارم الأخلاق: ٣٤٣.
  - (٥) الكافي٢: ٢٠٩ح١، علي، عن أبيه، عن حماد، عن حريز، عن أبي عبد الله الظفرة.

١٥٨ ..... ١٥٨ المسلمة المعالم المسلمة المسلم المسلم المسلم العام العام

آيـة أبلـغ ولعلـه أوفق في حصول الشفاء، وفي الرواية الأولى من روايات المائة دلالة على ذلك.

فلم يبق سوى رواية قوارع القرآن، فقد روى ابنا بسطام عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله المحليلا قل: سألته عن رقية العقرب والحية والنشرة ورقية المجنون والمسحور المذي يعذب، فقل: فيا ابن سنان لا بأس بالرقية والعونة والنشرة إذا كانت من القرآن، ومن لم يشفه القرآن فلا شفاه الله، وهل شيء أبليغ في هذه الأشياء من القرآن؟! أليس الله يقول: ﴿وَتُنَزّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شفاء ورَحْمَة للمُؤْمنين ﴾<sup>(1)</sup> اليس يقول الله جل ثناؤه: ﴿ لُوْأَنَزَلْنَا هَذَا الْقُرَآنَ على جَبَلِ لُوَاَيَّهُ خَاشِعًا مُتَمَدَعًا مَن خَشْيَة اللَه ﴾<sup>(٢)</sup> وسلونا نعلمكم ونوقفكم على قدوارع القرآن لكل داءه<sup>(٢)</sup>. فهي تلك على وجود آيات أو سور مخصوصة تنفع كل واحدة منها لكل داء وكل مرض، وهو المعروف حيث فسروا القوارع بما يقرؤه الإنسان إذا فزع من الجن والإنس كآية الكرسي كأنها تقرع الشوار

ويحتمل إرادة وجود قارعة لكل داء يُعلمها الأثمة التلك ولذا أمروا أصحابهم بالسؤال عنها حتى يعلَّمونهم القارعة لكل داء، وليست هي القوارع المعروفة التي تقرع الشيطان كآية الكرسي وإلا لما أمر بالسؤال عن قارعة كل داء.

وبهـذا يـتوقف الاستشـفاء بالقـرآن لكـل داء على معرفة القارع له من خلال الروايات، وما لا رواية فيه لا يمكن الاستشفاء له بالقرآن، إلا بقراءة جميع القرآن، أو قراءة مائة آية ملحوقة بالذكر والدعاء كما مر.

- (١) الإسراء: ٨٢.
  - (۲) الحشر: ۲۱.
- (٣) طب الأثمة الشيرة ٨، عن محمد بن يزيد الكوفي، عن النضر بن سويد، عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله الشيرة.

الاستشفاء بالقرآن ......

## الدواء هو القراءة أو الاستماع

ظاهر الأخبار والمنصرف إليه منها هو القراءة، فإن المفهوم المأنوس في أذهبان البناس من مثل قولهم «عليكم بالقرآن فإنه شفاء» هو عليكم بقراءة القرآن، ولا أقل من الإطلاق الشامل للاستماع والقراءة والتعليق وغيرها.

ولكن المستفلا من بعض الأخبار التفريق بين القراءة والسماع وجعل الأولى لمطالب الأخبرة والثانية لمطالب الدنيا، فقد روي عن رسول الله تزايش أنه قـل: يدفع عـن مستمع القـرآن بلوى الدنيا وعن قارئه بلوى الآخرة <sup>(1)</sup> وفي رواية أخـرى عـنه تزايش: <sup>(1)</sup> ويدفع عن مستمع القرآن شر الدنيا، ويدفع عن تالي القـرآن بلـوى الأخـرة...<sup>(۲)</sup>. وروي مـثله عن الإمام أبي جعفرالشي ومعلوم أن المرض من بلوى الدنيا، وليس من بلوى الآخرة.

فيمكن استفلاة التخصيص بالاستماع من هذه الروايات القاضي بتقييد المطلقـات والعمومـات القائلـة بـأن القـرآن دواء لكـل داء، ويصـير المعنى أن استماع القرآن هو الشافي.

ومعه تجب القـراءة عـلى المريض سواء التزمنا بقراءة مائة آية أو آيات مخصوصة.

# السر في دوائية القرآن

لا يدخـل الــتداوي بالقـرآن في شيء من العلاج الرائج في النظام الطبي الحديـث، وإنمـا هـو فـتح باب جديد في مجل الطب والعلاج، وبعبارة أدقّ إعادة فتحه على مصراعيه بعد إغلاقه وتحديده.

ولـيس السر الموجود في دوائية القرآن مما يمكن الجزم به ولا يسعنا سوى إعطاء بعض الاحتمالات المدعومة بنحو من الاستدلال.

- (١) تفسير الإمام العسكري المحيد (١
  - (٢) تفسير أبي الفتوح الرازي١: ٨.

١٦٠ ..... ١٦٠ المطفى عظم الرسول المصطفى عظم العلاج العام

الاحتمل الأول:

هـو تسـبيب القرآن لاستجابة الدعاء، فيكون داخلاً في التداوي بالدعاء، ولـيس هـو دواء مسـتقل عنه، فقد روي أن أمير المؤمنين الظلاة قل: يفتح أبواب السـماء في خمس مواقيت: عند نزول الغيث، وعند الزحف، وعند الأذان، وعند قراءة القرآن، ومع زوال الشمس، وعند طلوع الفجر»<sup>(1)</sup>.

وعلى هذا الاحتمال لا تنفع قراءة القرآن لوحدها في حصول الشفاء، بل لا بـد مـن الدعـاء حـل القـراءة أو بعدها، وتؤيده رواية امائة آية المارة الآمرة بالدعـاء والذكـر بعـد قراءة مائة آية إذا خاف الإنسان من شي الشامل بعمومه للمرض.

ولكـن هــناك روايــات كثيرة تدل على أن قراءة القرآن لوحدها كافية في حصول الشفاء كرواية قوارع القرآن وروايات فاتحة الكتاب الآتية وغيرها.

الاحتمل الثاني:

هـ و الخصوصية الموجـ ودة للقرآن في مجمل دفع الشيطان، لما ورد عن النبي يتمالة قوـله: «لـيس شـيء عـلى الشـيطان أشـد مـن القراءة في المصحف نظراً، والمصحف في البيـت يطـرد الشـيطان»<sup>(٢)</sup> وقـد أثبتـنا في كـتاب الأمـراض أن الشيطان هو واحد من الأسباب الأساسية لحصول المرض، فيكون لقراءة القرآن هذا التأثير، وهو إبعاد الشيطان عمن يقرأ عليه القرآن.

وعـلى هـذا الاحـتمل سيختص التداوي بالقرآن بالأمراض التي سببها الشيطان، بينما هو دواء لكل داء.

الاحتمال الثالث:

حضور الملائكة عند قراءة القرآن، وهي القوى الخيرة الفاعلة في الكون، فـإن الشـفاء عمـل يحتاج إلى محرك خيّر، ولا يخرج عن عنوان الملائكة، فقد روي

- (۱) الخصل: ۱۱۸، وانظر ص ۲۰۳.
- (٢) شواب الأعمل: ١٠٢، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن رجل من العوام رفعه إلى النبي على.

الاستشفاء بالقرآن ...... ١٦١

عن أمير المؤمنين اللغة أنه قبل: «البيت الذي يقرأ فيها القرآن ويذكر الله عزوجل فيه تكثر بركتها وتحضره الملائكة ويهجره الشيطان ويضيء لأهل السماء كما تضيء الكواكب لأهبل الأرض، وإن البيت الذي لا يقرأ فيه القرآن ولا يذكر الله عنز وجبل فيه تقبل بركته وتهجره الملائكة وتحضره الشياطينا<sup>(1)</sup>.

فبإذا استولى المرض على الإنسان وانقهرت مدافعاته ومضلااته الحيوية، يحتاج إلى ما يكافح المرض ويدفعه، وليس الفاعل في مثل هذا الحل سوى القوى الخيرة الكونية التي تصب فعاليتها في سبيل حفظ الإنسان واستعادة السلامة، ومهما كانت هاذه القوى القاهرة للأمراض فهي التي نسميها اللائكة، وليس هي كالطيور التي لها أجنحة كما يتخيل العوام، والرواية تدل على حضورها أكثر فأكثر وتفعلها مع قراءة القرآن.

الاحتمال الرابع:

اشتمل قراءة القرآن على ذبذبات نورية خافية على البشر ظاهرة لأهل السماء فإن من قدرة البشر هو إبصار ضياء النجوم المنبعثة من تخوم السماء، ومن قدرة سكان السماوات إبصار النور المنبعث من مثل قراءة القرآن، حتى روي أن رسول الله يظلم قسل: انوروا بيوتكم بتلاوة القرآن... فإن البيت إذا كثر فيه تلاوة القرآن كثر خيره واتسع أهله وأضاء لأهل السماء كما تضيء نجوم السماء لأهل الدنيه<sup>(۲)</sup>.

(١) الكافي ٢: ٢٠١٠ ٣- ٣، عمد، عن أحمد، وعمدة من أصحابنا عن سهل بن زيلا جميعاً، عن جعفر بن محمد بن عبيد الله، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله الملكة.
 (٢) الكافي ٢: ٢٠١٠ ٦- ٢، عمد من أصحابنا، عن أحمد بمن محمد، عن علي بن الحكم، عن الفضيل بن عثمان، عن ليث بن أبي سليم، رفعه قل، قل النبي عليه.

١٦٢ ..... المطفى على العلاج العام الرسول المصطفى على العلاج العام

وفي روايـة أخـرى عـن أبي عبد الله الطلاق قل:«إن البيت إذا كان فيه المرء المسلم يتلو القرآن يتراءاه أهل السماء كما يتراءى أهل الدنيا الكوكب الدري في السماء»<sup>(1)</sup>.

فه له الأنوار الخفية والطبيعة الموجيَّة إذا جمعت مع ما نعتقده من حقيقة الأشياء الموجيَّة المستفادة من خلق الخلائق بكلمة تكلم بها الله سبحانه وتعالى فصارت نوراً اشتق منه كل شيء فهي من سنخ النور، ولا يخفى تأثير النور على النور والأمواج على الأمواج، ويؤيده ما توصل إليه العلماء من تأثير كل حركة في جميع ما يحيط بالمتحرك بل في جميع الأشياء وإن خفي.

ولكــن هــذا الــتأثير قــد يكون نافعاً وقد يكون غرباً، وتأثير القرآن من سنخ النافع.

ويؤيـد هـذا الـتأثير والـتأثر مـا ورد عن أبي عبد الله الظفرة قال: "من قرأ القرآن وهو شاب مؤمن اختلط القرآن بلحمه ودمها<sup>(٢)</sup>.

وقد يكون همناك احتمالات أخرى، غير أن الاحتمال الأقوى هو مجموع همذه الاحمتمالات وغيرها مما لا تحيط بها عقولنا، فإن جميع تلك الاحتمالات لها أدلتها كما ذكرنا.

#### فاتحة الكتاب

وردت أخـبار في خصـوص الفاتحـة تلل على أنها شفاء ودواء للأمراض ولكـل داء ولا تخفـى عظمة سورة الفاتحة فهي المثاني التي امتن بها الله سبحانه

(١) الكافي٢: ١٦٠ محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن خالد والحسين بن سعيد جميعاً، عن النضر بن سويد، عن يحيى بن عمران الحلبي، عن عبد الأعلى مولى آل سام، عن أبي عبد الله الظلار.

(٢) الكافي٢: ٦٠٣ ح ٤، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطية، عن منهل القصاب، عن أبي عبد الله الظينة.

| ۳۲ | آن | بالقر | ستشفاء | الآب |
|----|----|-------|--------|------|
|----|----|-------|--------|------|

وتعـالى عـلى رسـوله ﷺ ولم تعـط لأحـد سواه ولم يعط منها شيئاً لواحد من الأنبياء عدا سليمان الﷺ الذي أعطي منها (بسم الله الرحمن الرحيم».

فقد ورد عن أمير المؤمنين التلك أنه قل: السم الله الرحمن الرحيم آية من فاتحة الكتاب وهي سبع آيات تمامها بسم الله الرحمن الرحيم، سمعت رسول الله تلك يقول: إن الله تعالى قمل لي: يا محمد (وَلَقُدْ أَيَّنَاكُسَبُعَا مَنِ الْمَانِي وَالْقُوْاَنِ الْعَظِيمَ ﴾ <sup>(1)</sup>فافرد الامتنان علي بفاتحة الكتاب وجعلها بإزاء القرآن العظيم، وإن فاتحة الكتاب أشرف ما في كنوز العرش، وإن الله عزوجل خص محمداً وشرَّفه بها ولم يشرك معه فيه أحداً من أنبيانه ما خلا سليمان التلك فإنه أعطاه بسم الله الرحمن الرحيم، حكى عن بلقيس حين قالت: ﴿ إِنّي أَلَمَ محمداً وشرَّفه بها ولم يشرك معه فيه أحداً من أنبيانه ما خلا سليمان التلك فإنه أعطاه بسم الله الرحمن الرحيم، حكى عن بلقيس حين قالت: ﴿ إِنّي أَلَمَ وَرَاها مَعتقداً لمَوالاة محمد يَتَلِكُ وَآلَهُ الطَيبِينَ منقلاً لأَحمَن وباطنها أعطاه الله بكل حرف منها أفضل من الدنيا وما فيها من أصناف أموالها وخيراتها، ومن استمع إلى قراري يقرؤاها كان له قدر ما للقارئ، فليستكثر أحدكم من هذا الخير العرض لكم، فإنه غنيمة لا يذهن أوانه فتبقى في قلوبكم الجسرة<sup>(7)</sup>.

والأخـبار في فضـيلة سـورة الحمـد كـثيرة، ولكَــن الكــلام في دوائيـتها وشفائيتها والهدف إثبات ذلك من الأخبار، ونحن نذكر ما عثرنا عليه مِنها.

روى الطبرسي في مجمع البيان عن كتاب محمد بن مسعود العياشي بإسناده أن النبي يَتَزَلَقُ قال لجابر: «ألا أعلمك أفضل سورة أنزلها في كتابه؟» قال: بلى علمنيها، فعلمه الحمد أم الكتاب، ثم قال: «هي شفاء من كل داء إلا السام، والسام الموت»<sup>(4)</sup>.

- (۱) الحجر : ۸۷ .
- (٢) النمل: ٢٩- ٣٠ .
- (۳) عيون أخبار الرضا المثلاً: ۲۷۰ م ٥٩ ٦٠.
  - (٤) مجمع البيان ١: ١٨.

١٦٤ ..... ١٦٤ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

وبذلك تكون الفاتحة من الأدوية العامة غير أنها لا تشمل مرض الموت بمقتضى هذا الحديث.

وروى الكليني بسنده عن أبي جعفر الخلاقة قل: أمن لم تُبرئه الحمد لم يبرئه شيء<sup>ية(1)</sup>فهذا هبو التشديد المدال عملى تفوق هذا العلاج على سائر العلاجمات وأفضلية همذا المدواء من باقي الأدوية، ومن الطبيعي من لم يبرئه الدواء الأقوى لا يبرئه الدواء الأضعف.

وروى الطبرسي مثله عن أبي عبد الله الطلا (<sup>٢)</sup>، فراجع.

ورواية الطبرسي مرسلة وأما رواية الكليني فهو يرويها عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن محمد بن سنان عن سلمة بن محرز قل سمعت أبا جعفر التيلة، وفي سلمة بن محرز كلام، وذلك لعدم توثيقه وليس هناك ما يلل عسلى وثاقته سوى رواية جميل وابن أبي عمير عنه، فقد تكفي في المقام، ولا يبقى سوى الكلام المعروف في محمد بن سنان.

وإذا كمان في سند هذه الروايات ضعف فهناك روايات تدعم ذلك الرأي وهمي معتسرة مسنها روايسة الكلسيني، بسسند معتسبر عسن أبسي عسبد الله التلكين قسل:«لوقر ئست الحميد عسلى ميست سسبعين مرة ثم ردت فيه الروح ما كان ذلك عجسباً»<sup>(٢)</sup>، يعني احسمل أنهسا تحسيي الموتى مما يجعلها دواء لكل داء حتى السام ولكسن بسنحو الاحسمل، وتكون بذلك قريبة من الدعاء في الآثار، لأن الدعاء دواء لكل داء حتى السام، وهذه دواء لكل داء ويحتمل أن تشمل السام.

- (۱) الكافي۲: ٤٥٨-۲۲، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سنان، عن سلمة بن محرز، قال: سمعت أبا جعفر الله يقول:
  - (٢) مجمع البيان ١: ١٨.
- (٣) الكافي٢: ٤٥٦-١٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمار عن أبي عمير، عن معاوية بن عمار عن أبي عبد الله الظلمية.

| 170 | ن | بالقرآ | مستشفاء | וצי |
|-----|---|--------|---------|-----|
|-----|---|--------|---------|-----|

# كيفية قراءة الحمد

نحن رجحنا الاستماع في الاستشفاء القرآن على القراءة، وتقدمت الرواية في قراءتها على الميت والروايات بعضها مطلقة مثل رواية النوفلي: هما قرأت الفاتحة على وجع سبعين مرة إلا سكن<sup>(۱)</sup> فلم تحدد القارئ ولم تعينه، هل هو المريض نفسه أو يقرأ عليه ذلك شخص آخر، غير أن أغلب الأخبار تدل على قراءة الشخص على نفسه، بكيفية محصوصة، وهي أن يقرأها في جيبه سبع مرات، وإن لم يزل المرض يقرأها سبعين مرة فيكون البرء قطعياً، روى ابن الشيخ بسنده عن الصلحق التلكين: فمن نالته علة فليقرأ في جيبه الحمد سبع مرات، فإن ذهب العلة وإلا قرأها سبعين مرة وأنا ضامن له العافية<sup>(۱)</sup> وإن كان أحتمل المبني للمجهول في قوله العليقرأة حياً؛ ولكن ملاحظة قوله بعد ذلك قراءتها على الميت العلمة وإلا قرأها سبعين على نفس الشخص أن يقرأها، ولكن على المريض من قبل شخص أخر، فإذا كانت قراءتها تحيي الميت في تشفي على المريض من قبل شخص أخر، فإذا كانت قراءتها تحيي الميت في تشفي الريض بطريق أول.

وما هذا الاختلاف والقراءة سبع مرات في المرحلة الأولى وسبعين مرة في المرحلة الثانية إلا تسابع لعقيدة الشخص ومستوى إيمانه بالله سبحانه والقرآن وتسأثير الحمسد، فالسسبع لقسوي العقيدة والسبعين لضعيفها، وإلا فالمرة الواحدة كافية في أصعب الأمراض

ويحـتمل أن يكـون الاختلاف تابعاً لصعوبة المرض وسهولته، فالأمراض السهلة يكفي فيها سبع والصعبة لا يكفي فيها غير السبعين.

والــذي يؤيد تبعيته للاعتقاد ويؤكد على عدم الاستخفاف بسورة الحمد مــا روي مـن أن هشــام بن عدي الهمداني قد أبينت يده في حرب صفين، فأخذ علــيُّ الظّيْلا يــده وقــرا شيئاً والصقها، فقل: يا أمير المؤمنين ما قرأت؟ قل: فاتحة

 (١) الكافي٢: ٥٦٢-١٥، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن اسماعيل بن بزيع، عن عبد الله بن الفضل النوقلي رفعه قل:
 (٢) أمالي الطوسي١: ٢٩٠. ١٦٦ ...... الكريب العلاج العام عنها الرسول المصطفى عَظْرَهُ، العلاج العام الكريب العام الكريب العام الكريب العام الكريب علي الكريب علي الكريب ومضى (١) . التحقيل ومضى (١) .

فهـي تــدل عـلى كفايتها مرة واحدة لأصعب علة وهي قطع اليد، إلا إذا قـيل إن الرواية لم تذكر المرة، فيكون الإمام الظيّلا قد ذكر أنه قرأ الحمد ولم يذكر تعداد المرات، فالمصير إلى رواية السبع والسبعين.

وهـناك كيفية أخرى تؤيـد اعتـبار الـتكرار وعـدم كفايـة المرة حتى مع الاعـتقاد مسـتفادة ممـا روي عـن أمير المؤمـنين الظير قـل: «اعتلّ الحسين الظير فاحتملـته فاطمـة صـلوات الله عليها، فأتت النبي تظلم فقالت: يا رسول الله ادع الله لا بنك أن يشفيه، فقل: يا بنية إن الله هو الذي وهبه لك، وهو قادر على أن يشفيه، فهـبط جبرئيل الظير فقل: يا محمد إن الله تعالى لم ينزل عليك سورة من القـرآن إلا فيها فـاء، وكـل فـاء من آفة ما خلا الحمد، فإنه ليس فيها فاء، فادع بقـدح من ماء فاقرأ عليه الحمد أربعين مرة ثم صب عليه فإن الله يشفيه، ففعل ذلك فعوفي بلذن الله"

فهذه كيفية أخرى تخالف الكيفية السابقة من ناحية العدد والكيفية حين تحدده بالأربعين والرواية السابقة تحدده بالسبع والسبعين، وهذه تجعل القراءة على قدح من ماء ثم رشه على المريض، وتلك تدل على القراءة في الجيب، ولكن لا تنافي في الحقيقة بين الروايتين، والكل إن ثبت نافع ومؤثر غير أن رواية السبعين أصح وأكثر رواية.

فقــد روى الطبرسي وغيره عن العالم الظيلا: امن نالته علة فليقرأ في جيبه أم الكتاب سبع مرات فإن سكنت، وإلا فليقرأ سبعين مرة فإنها تسكن»<sup>(٣)</sup>.

(۱) المناقب لا ين شهر أشوب۲: ۲۳۲.

(٢) دعانم الإسلام٢: ١٤٦-١٤٢، وعن لب اللباب للقطب الراوندي في المستدرك٤: ٣٠٠ ٤٧٣٨.

(٣) مكارم الأخلاق: ٣٦٣، فقه الرضا الك، ٤٦.

الاستشفاء بالقرآن ...... ١٦٧

وروى ابــنا بسـطام عــن أحدهــم علـيهم السلام: اما قرأت الحمد على وجع سبعين مرة إلا سكن بإذن الله، وإن شئتم فجربوا ولا تشكوا»<sup>(١)</sup>.

والـذي يظهر من الأخبار عامة عدم كفاية ما دون السبع، وهل تمكن الـزيادة بأن يقرأ عشر مرات أو لابد من الالتزام بالسبع والسبعين، وقد يضاف لـه الأربعيين بالكيفية التي جاءت في الرواية المارة؟ الحق أنه لا مانع من الزيادة على السبع، فإن سورة الحمد خير محض وقراءة سبع منها دواء، والزيادة لا تضر ولا يعقـل حيلولـتها دون حصـول الـبرء الـذي تقتضيه قراءة السبع وإن كان المعـروض الاقتصار عـلى ما ورد في الأخبار وعدم الزيادة والنقيصة كما هو مستفاد من رواية مقلب القلوب، غير أن القرآن قد يختلف عن الدعاء من هذه الناحية.

وأما بالنسبة إلى الزيلاة على السبعين مما يبدو أنه لا مانع منه،كيف وقد وردت بعض الأخبار بقراءة الحمد مائة مرة، منها المروي عن النبي على أنه قل «في الحمد-سبع مرات- شفاء من كل داء، فإن عوَّذ بها صاحبها مائة مرة، وكان الروح قد خرج من الجسد رد الله عليه الروح<sup>(٢)</sup> وبالأولوية تثبت كفاية ذلك لعلاج المرض، ولا أستبعد أن قضية الروح وإحياء الميت إنما خرج غرج الأمثل، والمراد به كل مرض، وهو من باب التنبيه بالأصعب على الأهون.

# السرَّ في دوانية الحمد

الحمـد مـن القـرآن، بـل أهـم ما في القرآن بمقتضى مقابلتها بالقرآن في قوـله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَتَيْنَاكُ سَبْعًا مَنِ الْمَكَانِي وَالْقُرْآنِ الْعَظِيمَ﴾ <sup>(٢)</sup> وقد تقدم أن القـرآن دواء وشفاء، بالأخصَ قوارع القرآن، التي منها سوَرة الفاتحة لا محالة،

(١) طب الأئمة: ٥٣، عن الخضر بن محمد، عن محمد بن العباس، عن النوقلي عبد الله بن الفضل عن أحدهم عليهم السلام.
 (٢) مكارم الأخلاق: ٦٢٣.
 (٣) الحجر: ٨٧.

ولكن هنا أمور تختص بالفاتحة من بين باقي اجزاء القرآن نعرض لها.

الأول: اشتمل الفاتحة على الاسم الأعظم الذي هو اسم من اسماء الله سبحانه وتعالى إذا تلفظ بـه متصلاً بلـغ المـتلفظ كل ما أراد حتى مثل طي الأرض والانـتقل إلى أقاصي الكـرة الأرضية بلحظات ﴿ قَالَالَذَي عندَّ عَلْمُ مَنِ الْكَتَابِ أَنَا آتَيكَ بِهَ قَبْلَ أَنْ يَوْتَدَ إِلَيْكَ طَرْفُلُكَ <sup>(۱)</sup> فجاء بعرش بلقيس مَن أرض اليمَن إلى عَلس سَليمان الظلام بلمحة عين.

وهـذا سـر من أسرار هذا العالم المليئ بالأسرار والرموز التي بدأ البشر يكشـف اليسـبر مـنها شـيئاً فشيئاً بحيث صار يقطع ما كان يقطعه بشهر خلال ساعة واحدة أو أقل من ذلك، ولو تقدم العلم فسيصل إلى قطعه بلمحة بصر، والسـبيل العـلم المكتسب، وأفضل منه العلم المخزون عند أنبياء الله سبحانه وتعالى وأوصياء أنبيائه.

فمن هذا الاسم تستمد الفاتحة قوتها وقدرتها على شفاء الأمراض، غير أنـه مقطّع فيها فلم يزد في التأثير على ما ذكرنا من حصول البرء بالقراءة سبع مرات أو سبعين مرة.

فقد روى الصدوق بسنده عن أبي عبد الله الظلام قل: «اسم الله الأعظم مقطع في أم الكتاب»<sup>(٢)</sup>.

(۱) النمل: ٤٠.

(٢) ثواب الأعمل: ١٠٤، عن محمد بن يحيى العطار، عن محمد بن أحمد، عن محمد بن حسان، عن إسماعيل بن مهران، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة البطائني، عن أبيه قل، قل أبو عبد الله الظنار. الاستشفاء بالقرآن ......

الـثاني: اشـتمالها عـلى «بسـم الله الـرحمن الرحـيم» بناءً على عدم كون البسـملة جـزءً في سـائر السـور، فقـد ورد أن الحمد فضلت ببسم الله الرحمين الرحيم، والبسملة لها خاصية دوائية وشفائية كما يأتي.

الثالث: التعليل الـوارد في رواية اعتلال الحسين ﷺ المارة من أن كل سـورة مـن سور القرآن فيها فاء، وكل فاء من آفة ما خلا الحمد، فإنه ليس فيها فاء، وهو سبب للشفاء.

والظاهر من هذا الكلام أن وجود الفاء في كل سورة هو المانع من شفائيتها ودوائيتها، أو المانع من دوائيتها لكل داء على الأقل، فيكون المعنى أن كل سورة فيها فاء فإن الفاء تقي من آفة والفاءين من آفتين وهكذا، بينما الحمد لا فاء فيها تنفع لكل مرض، كما ذكر ذلك البعض.

ويحتمل إرادة مانعية الفاء عن حصول الشفاء، وكل فاء تترك آفة، وتكون الأفة كافية في بقاء المرض وعدم حصول الشفاء.

ولكن تقدم أن قراءة مائة آية من القرآن هي دواء لكل داء، وسيأتي مثل سـورة يـس المشـتملة عـلى الفـاء دواء لكـل داء إلا أن يلـتزم بالتخصـيص والاستثناء وعدم مانعية الفاء الموجودة في مثل سورة يس، أو عند قراءة مائة آية.

ويبقى الكملام في معنى كون الفاء من آفة، فهل يعني أنَّ الفاء باعتبار دخولها عملى الجراء الذي يكون معلولاً للشرط علاة، فهي تتوسط بين العلة والمعلسول وتفصل بينهما، أو باعتبار دلالتها على الدخول في مثل كلمة «في» والأفة تدخل السبدن، أو أن الفاء لا تدخل في لفظ إلا وتضمَّنَ مَعنى الشر والظلمة مثل الفرق والفرقان والفلق والفناء والفسلا وغيرها؟ فهي مجرد استمالات لا شاهد عليها ولا هي مطَّردة في أغلب الأحيان، ولكن المعلوم أن هناك تأثيرات عجيبة للحروف كما بحث ذلك في علم الحروف. ١٧٠ ..... ١٧٠ المطفى عليه، العلاج العام الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

ضمائم الفاتحة

تضمنت بعض الأخبار ضمائم تُضم إلى الفاتحة في مجل الاستعلاج بها، منها: سورة الإخلاص، فقد روي عن أبي جعفر اللغة قوله: من لم يبرئه سورة الحمد وقبل هو الله أحد لم يبرئه شيء، وكل علة تبرئها هاتان السورتان فهو ظاهر في كفاية الحمد مرة مع الإخلاص مرة، ولا حاجة إلى تكرارها سبع مرات، فهذا طريق آخر للعلاج بفاتحة الكتاب، ويحتمل اعتبار التكرار سبعاً أو سبعين وهذه الرواية لم تكن في مقبام بيان العبده هذا إذا كان المراد الجمع بينهما، ويحتمل قويباً إرادة إبراء كل واحدة من السورتين على حدة، فلا تكون طريقاً آخر، وتقيد قراءة الحمد بالسبع والسبعين على ما نقتضيها روايتهما.

(١) عيون أخبار الرضا التكلم: ٢٦٩، محمد بن القاسم المفسر الاستراباني، عن يوسف بن محمد بن زياد، وعلي بن محمد بن سيار، عن أبويهما، عن الحسن بن علي التيلا، عن آبائه عن رسول الله يتله.

(٢) طب الأثمة: ٣٩، عن محمد بن جعفر البرسي، عن محمد بن يحيى الأرمني، عن محمد بن سنان عن سلمة بن عرز، عن الباقر الله.

| ŝ | *************************************** | أن | بالقرأ | ستشفاء | الآر |  |
|---|-----------------------------------------|----|--------|--------|------|--|
|---|-----------------------------------------|----|--------|--------|------|--|

ومنها: المعوذتان، لما رواه ابنا بسطام بسندهما عن الصلاق قل: اكان رسول الله ﷺ إذا كسل أو أصابته عين أو صداع بسط يديه فقرأ فاتحة الكتاب والمعوذتين شم يمسح بها وجهمه فيذهب عنه ما كان يجده<sup>(١)</sup> فهذا طريق آخر للعلاج بفاتحة الكتاب من دون تطرق الاحتمل فيه، ولكن لا يشمل كل داء.

ومنها: الأذان والإقامة لما رواه ابنا بسطام بسندهما عن جعفر بن محمد الصادق التلك أنه دخل عليه رجل من مواليه وقد وُعك وقل له: مالي أراك متغير اللون، فقل: جعلت فداك وعكت وعكاً شديداً منذ شهر، ثم لم تنقلع الحمى عني، وقد عالجت نفسي بكل ما وصفه إلي المترفعون، فلم أنتفع بشيء من ذلك، فقل له الصلاق التلا: احل أزرار قميصك، وأدخل رأسك في قميصك وأذن وأقم واقرأ سورة الحمد سبع مرات قل: ففعلت ذلك فكانما نشطت من عقل<sup>(٢)</sup>.

دلت هذه الرواية على اعتبار القراءة سبعاً، وأضافت إليه الأذان والإقامة بالتقديم أمام قراءة الفاتحة سبعاً، فإذا جمعت مع الروايات الخالية من ذكر الأذان والإقامة، ثبت عدم لزومهما وإنما قراءتهما أفضل، ويحتمل اعتبارهما في حالة خاصة كان عليها هذا السائل من طول المرض واستفحاله.

والأفضـل في الجـمـع هـو كفايـة الأذان والإقامـة مـع الفاتحة عن القراءة سبعين مرة، فلا تُوجِد تقييداً في روايات السبعة، والله العالم.

# سورة الأنعام لكل علة

ذكر لسورة الأنعام فضائل وخصائص هامة، وأنها السورة التي نزلت جملة واحدة يرفقها سبعون نوعاً من القوى الكونية الخيرة، بمعنى عملهم ومشاركتهم في نزولها بما يمتلكونه من القوى المؤثرة في الوجود، نزلت على

- طب الأئمة: ٣٩، عن أحمد بن أبي زياد، عن فضالة، عن السكوني، عن أبي عبد المظلمة.
- (٢) طب الأئمة: ٥٢، عن محمد بن جعفر البرسي، عن محمد بن يحيى، عن محمد بن سنان،

عن يونس بن ظبيان، عن الفضل بن عمر، عن جعفر بن محمد الصلاق على.

المسلمين المسلمين المسلمين المسلمين المسلمي المسلمي المسلمي المسلمي المعام المعام المعام المعام المعام

وجـود الـنبي المكـرم ﷺ الـذي أمر بتعظيمها وتبجيلها لجيء اسم الله سبحانه وتعالى فيها في سبعين موضع، فكانت نافعة وحاوية لفضائل منها الحد من تمادي الأمراض واستفحالها واضرارها بالبدن.

فقد جاء في الفقه الرضوي عن العالم الكلا أنه قال: اإذا بدأت بك علة تخوفت على نفسك منها، فاقرأ الأنعام؛ فإنه لاينالك من تلك العلة ما تكره<sup>(1)</sup>.

وروى إبنا بسطام عن سلامة بن عمرو الهمداني قل: دخلت المدينة فاتيت أبا عبد الله التيكة فقلت: يا ابن رسول الله اعتللت على أهل بيتي بالحج، وأتيتك مستجيراً مستسراً من أهل بيتي من علة أصابتني، وهي الداء الخبيثة، قـل: «اقـم في جـوار رسـول الله يتلة وفي حرمته وأمـنه واكتب سورة الأنعام بالعسل، واشربه فإنه يذهب عنك<sup>(1)</sup>.

ونذكر عملى أن الروايـتين ضـعيفتا السـند، والثانية تدخل في التداوي بالعسل وسورة الأنعام وقد تكون خاصة للدواء الخبيث الذي يراد به الجذام في الغالب، فهذا يحتاج إلى تجربة واعتقاد حاص.

#### سورة يس لكل داء

المعروف المذكور في الأخبار هـ و عمومية الـنفع في سورة يس وشمولها لجميع خير الدنيا والآخرة ومكابدتها لبلوى الدنيا والآخرة، وتسمى الدافعة القاضية التي تدفع عن صاحبها كل سوء، وتقضي له كل حاجة.

وفي بعـض الأخـبار: «أن مـن كتـبها ثـم شربها أدخلت جوفه ألف دواء ونزعت عنه كل غل وداء"<sup>(٢)</sup>.

- (١) فقه الرضا التك ٢٤٢.
  - (٢) طب الأئمة: ١٠٥.
    - (٣) البحار ٢٩٣ ٢٩٣.

| <b>۳۳</b> . |  | آن | بالقرأ | إستشفاء | 11 |
|-------------|--|----|--------|---------|----|
|-------------|--|----|--------|---------|----|

وفي جامع الأخبار عن النبي يتلغ أنه قل: فيا علي اقرأ يس فإن في يس عشر بركات، ما قرأها جائع إلا شبع، ولا ظمأن إلا روي، ولا عار إلا كسي، ولا عزب إلا تزوج، ولا خائف إلا أمن، ولا مريض إلا برئ، ولا محبوس إلا أخرج، ولا مسافر إلا أعين على سفره، ولا قرئت عند ميت إلا خفف الله عنه، ولاقرأها رجل له ضالة إلاوجد طريقها وروى مثلها الراوندي في الدعوات<sup>(۱)</sup>، والنكرة في سياق النفي في قوله <sup>و</sup>ولا مريض إلا برى<sup>4</sup> تدل على العموم، فلا إشكل من ناحية الدلالة عسلى المطلوب، غير أنها مرفوعة لم يذكر سندها حتى نرى مدى صحته، ولا يمنع في أن يكون مفادها صحيحاً في واقع الحل ولكن لا يثبت بهذا القدار ولا يجبره كثرة السروايات الدالة على فضل سورة يس بصورة عامة بقتضى القواعد الاستدلالية.

# سورة الحشر لكل داء

روى في الـدر المنـثور عن عبد الله في قوله تعالى: ﴿ لَوَأَنَزَلْنَا هَذَا الْقُرَآنِ عَلَمِي جَبَلِلرَّأَيْنَهُ خَاشِعًا مُنَصَدَعًا مَنْ خَشَيَةِ اللَّهُ وَتَلْكَ الأَمُـالُنُضُرُهَا للنَّاسُلَعَلَهُم يَتْكَكُرُونِ ﴾ أنهـا شـفاء منَ كلَ داء إلا السام والسام الموت، بشَرطَ أن يَضع القارئ يده على رأسه عند قراءتها<sup>(٢)</sup>، والرواية ضعيفة السند.

#### سورة القدر لكل داء

فضل سورة القدر أكثر من أن يحصى والروايات الواردة في ذلك كثيرة، ومن فضلها ما يلويه ابنا بسطام بسندهما عن أبي عبد الله الظلام أنه أوصى أصحابه وأولياءه: من كلان بله علمة فلمياخذ قلمة جديسة، وليجعل فيها الماء وليستقي الماء بنفسم، ولميقرأ عملى الماء سورة إنا أنزلناه على ثلاثين مرة، ثم ليشرب من ذلك الماء، وليتوضأ وليمسح به، وكلما نقص زاد فيه، فإنه لا ذلك

- جامع الأخبار: ٥٤، دعوات الراوندي: ٢١٥-٥٧٩، البحار٦٩، ٢٩٦-٤.
  - (٢) الدر المنثورة: ٢٠١، البحار٨٩، ٢٠٩-٣٠.

١٧٤ ..... ١٧٤ ..... ١٧٤ .... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ثلاثة أيام إلا ويعافيه الله تعالى من ذلك الداء<sup>(١)</sup>. لم تعلقوا على هذه الرواية من حيث السند كما علَّقتم على سابقاتها؟

# البسملة لكل داء

لا يخفى فضل البسملة ومدى أهميتها وضرورتها عند شروع كل عمل وكل فعل ومنه العلاج والتداوي وكل أمر ذي بل لا يبدأ فيه بإسم الله فهو أبتر، والحديث اليوم ليس عن شروع التداوي بها كعمل من الأعمل، وإنما المراد أصل التداوي بها، وأنها هي الدواء لكل داء، فقد ورد عن النبي على الله المراد قرأت بسم الله تخفظك الملائكة إلى الجنة، وهو شفاء من كل داء<sup>(1)</sup> وإن كان من المكن إرادة عدم الابتلاء والوقاية من كل داء لا التداوي، لكن وردت رواية أخرى تتكلم عن كيفية أخرى عن النبي على أنه قل: همن كتبها وشربها لم يحتج معها إلى دواء يصيبه لمرض<sup>(7)</sup> هي الأخرى لا تدل على أكثر من إرادة الوقاية لأن عدم الحاجة إلى الدواء يعني عدم الإصابة بالمرض، وإن كان احتمل غير ضعيف.

ومـن الصـعب جـداً إثـبات مثل ذلك الأمر بهاتين الروايتين الضعيفتي السـند لـولا وجـود المؤيدات الكثيرة الدالة على عظمة البسملة وسر دوائيتها مـثل الـرواية الـتي يرويها الاربلي عن أبي هاشم الجعفري قل سمعت أبا محمد

(١) طب الأثمة: ١٢٣، عن عمد بن عبد الله بن زيد، عن عمد بن بكر الأزي، عن أبي عبد الله المحتجة، ولم يذكر رواتها في كتب الرجل، غير أن رجل كتاب الطب أكثرهم من الخيراء في الطب فه و رجوع إلى أهل الخيرة خصوصاً من يروي عنهما ابنا بسطام بلا واسطة.

- (٢) مستدرك الوسائل٤: ٢٨٩-٢٤ عن لب اللباب.
  - (٣) تفسير البرهان٤: ١٣٤-ح٣.

الاستشفاء بالقرآن ......

الطبخة يقسول: «بسسم الله السرحمن الرحسيم أقسرب إلى اسسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضهه<sup>(1)</sup>.

ويحتمل إرادة سورة الحمد من قوله بسم الله بناءاً على أن البسملة في أول السورة لا تكون إلا في الحمد، فيكون حالها حل اقل هو الله فإذا قيل تقرأ «قــل هـو الله" يعـني قـراءة الإخـلاص بتمامها، فكذا «بسم الله" براو بها الحمد بتمامها.

## الصدقة

ترعى أكثر الأحلايث الواردة في الصدقة جانب الثواب الأخروي وجانب الوقاية ودفع أنواع البلاء، بينما يختص بعض تلك الأحلايث بجانب الـتداوي والعـلاج والتعريف بأنها دواء شامل وناجح، والأخير يهمنا التعرض له في كتاب العلاج .

فقـد ورد عـن أمـير المؤمـنين الظيّر أنـه قـل: • الصـدقة دواء منجح <sup>»('')</sup>، لـيعرف الصـدقة بالدرجة الأولى بأنها دواء وهي دواء منجح، بمعنى أنه مقرون بالتأثير والتوفيق ومؤد إلى حصول الشفاء والبرء إن شاء الله .

وإذا كــان في هــذا الخــبر احتمال إرادة الدواء للذنوب وأمراض النفوس فهناك أخبار يستفاد منها بوضوح إرادة الأمراض الجسمية .

مسنها: مــا روي بعدة طرف عن أبي جعفر الظلا عن آبائه قل، قل رسول الله ﷺ: • داووا مرضاكم بالصدقة »<sup>(٢)</sup>.

وعنه الظيلا قل:«الصدقة ترفع البلاء المبرم، فداووا مرضاكم بالصدقة »<sup>(٣)</sup>.

(١) نهج البلاغة ٤:٤.
 (٢) طب الأثمة: ١٢٣، انظر الكافي٤: ٣ ح ٣ عن علي بن محمد، عن أحمد بن محمد، عن محمد، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن عبد الله بن حاصم، عن عبد الله ين سنان، عن أبي عبد الله التلاية.
 قرب الإسناد: ١١٢ عن الحسين بن علوان، عن جعفر التلاية عن أبيه قل رسول الله.
 قرب الإسناد: ١٢٢ عن الحسين بن علوان، عن جعفر التلاية عن أبيه قل رسول الله.
 قرب الإسناد: ١٢٢ عن الحسين بن علوان، عن جعفر التلاية عن أبيه قل رسول الله.
 قرب الإسناد: ١٢٢ عن الحسين بن علوان، عن جعفر التلاية عن أبيه قل رسول الله.
 ققه الرضا التلاية: ٢٢٢ دعوات الراوندي: ١٨١.
 ألفقيه٢: ٢٦ ح ١٢٢، الحصل: ١٢٠ ح ١٢٢.
 ثواب الأعمل: ١٣٩، التهذيب٤: ٢١٢ ح ٢٣٢.
 (٣) طب الأئمة: ١٢٢، الوسائل ٢: ٢٢٢ ح ٢٥٢.

١٧٨ ..... ١٧٨ المستقبل المعام المستقبي علم الرسول المصطفى على العلاج العام

ومنها: ما رواه الكليني بسنده عن أبي عبد الله الظلاة قل: « داووا مرضاكم بالصدقة وادفعوا البلاء بالدعاء »<sup>(۱)</sup>.

وأوضح من ذلك ما روي عن موسى بن جعفر الللا أن رجلاً شكا إليه أنني في عشرة نفر من العيل كلهم مريض، فقل له موسى الللا: ا داوهم بالصدقة، فليس شيء أسرع إجابة من الصدقة، ولا أجرى منفعة للمريض من الصدقة »<sup>(٢)</sup>.

كيفية الصدقة

لا شك في حسن التصدق في جميع الأحوال وشتى الأنحاء وتترتب عليه الأثـار المرجوة للتصدق، في الدنيا والآخرة، إذا كان التصدق لله سبحانه وتعالى ولا يخالطـه الـرياء ولم يصاحبه أو يعقبه منّة على المتصدَّق عليه ولا أذىً، ولكن في خصوص التداوي بالصدقة فالمروي كيفية مخصوصة وشروط مستحسنة، منها مباشـرة المريض للتصدق وإعطائه الفقير بيده، ومنها أن يطلب من الفقير أن يدعو له.

فقــد جــاء في الخـبر الصحيح الذي يرويه الكليني عن عبد الله بن سنان عــن أبـي عبد الله ال<del>قلا</del>ة قل سمعته يقول: • يستحب للمريض أن يعطي السائل بيده ويأمر السائل أن يدعو له »<sup>(٣)</sup>.

ومن تُلبك الشروط أن يكون المتصلَّق به من الطعام الضروري كالخبز والحنطة وما شابه ذلبك مع تعدد الفقراء المتصدَّق عليهم، وليس على فقير واحد .

(1) الكافي ٤: ٣ ح ٥ عن علي بن عمد عن أحمد بن عمد عن عمد بن خالد عن عبد الله بن القاسم عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الظلا، وليس في سنده ما يتوقف في شأنه سوى عبد الله بن القاسم المرمي بالتخليط .

- (٢) طب الأثمة : ١٢٣.
- (٣) الكافي ٤: ٣ ح ٩ .

فقـد روي عـن سـيدنا أبي عبد الله جعفر بن محمد الطلاة: أن بعض أهل بيـته ذكر له أمر عليل عنده، فقل: ﴿ ادع بمكتل فلجعل فيه براً واجعله بين يديه، وأمـر غـلمانك إذا جاء سائل أن يدخلوه عليه فيناوله منه بيده، ويأمره أن يدعو له».

قــل: أفــلا أعطـي الدنانير والدراهم ؟ قل: « اصنع ما أمرك به، فكذلك روينه » ففعل فرزق العافية<sup>(١)</sup>.

والمسـتفاد مـنه عدم كفاية التصلق بالدنانير والدراهم في هذا الحل، ولا ينفع في المرض غير التصدق بالطعام على الجائع المحتاج .

وإنما قلمنا الطعام وعدم لزوم البرّ يعني الحنطة لورود التصدق بالخبز في رواية أخرى عنه التمليك وقد سئل: كيف نداوي مرضانا بالصدقة؟ فقل: ﴿ إذا كان عمندك مريض قد أعياك مرضه فخذ رغيفاً من خبزك فاجعله في منديل أو خرقة نظيفة فكلما دخل سائل فليعطه منه كسرة ويقل له: ادعو لفلان؛ فإنه يستجاب لهم فيكم، ولا يستجاب لهم في أنفسهم "<sup>(٢)</sup>

فإذا كان المستفاد من الرواية السابقة عدم كفاية الدراهم والدنانير وأنه لابد من التصدق بالحنطة فقد دلت هذه الرواية على كفاية مثل الخبز، مع أنها تخصصه بالمرض الصعب الذي لا دواء له، لأنه قل: • إذا كان عندك مريض قد أعياك مرضه ، وهو المنصرف إليه من الرواية السابقة، مع وجود الرواية المطلقة الصحيحة وهي رواية الكافي بعد اعتبار الكيفية المذكورة غير أن التمسك بالإطلاق في مثل المقام الذي يطلب فيه حصول غاية معينة وتحقق عنوان خاص غير صحيح وإنما يتمسك بالإطلاق لنفي الشرط والجزء في مقام استحقاق العقاب والثواب فقط .

وهنا يأتي سؤال هام ما معناه إذا كان الإنسان في بلد ليس فيه فقير يحتاج إلى الحينطة والخيبز ومبا شببابه ذلك فملذا يصنع، هل يعطي الدنانير والدراهم وكل ما يجد له طالباً في بلده أم لا يكفي ذلك ؟

(۱) السرائر لابن إدريس ٣: ١٤٢، والمكتل هو زنبيل من خوص يحمل فيه التمر وغيره.
 (۲) الأصول الستة عشر: ۷۷.

١٨٠ ..... ١٨٠ المطفى عليه العلاج العام

والجواب أنه إذا وصف للإنسان دواء ولم يجده في بلده فماذا يصنع اليس يذهب إلى بلد آخر يفتش عنه، فالصدقة بتلك الكيفية دواء إذا لم تجده في بلدك ومدينتك ففتش عنه في بلد آخر؛ فإن المهم إشباع بطون غرثى وإبراد قلوب حرّى، وإن كان التصدق بالأنحاء الأخرى غير خل من التأثير خصوصاً في غير الأمراض الصعبة .

ســؤال آخــر: هــل يعتبر في صدقة المرض أن تكون في الليل والخفاء، ولا تكفي إذا كانت بالعلن وفي وضح النهار .

الجواب: لا، حيث إن المستفاد من الأخبار أن صدقة الليل والخفاء تنفع للآخرة وغفران الذنوب، بينما صدقة النهار تنفع للمرض وزيادة العمر .

فقـد روى الكلـيني بسـنده عـن أبـي عـبد الله الظيّر في حديث قل: « إن صـدقة اللـيل تطفـئ غضـب الـرب والذنب العظيم وتهون الحساب، وصدقة النهار تثمر الحل وتزيد في العمر "<sup>(١)</sup>.

وروى الصدوق عن أمير المؤمنين الظلا: • صدقة السر تطفئ الخطيئة وتطفئ غضب الله عزوجل، وصنائع المعروف فإنها تدفع ميتة السوء وتقي مصارع الهوان <sup>(۲)</sup> فلم يقيد الصنائع بالسر .

ولكن في رواية معتبرة عن أبي عبد الله الظيُّة قل: ( الصدقة بالليل تدفع ميتة السوء وتدفع سبعين نوعاً من البلاء "<sup>(٦)</sup>.

فـلا يعتـبر الصـدقة باللـيل وبالسـر، ولكـن لا يعني عدم نفع الصدقة باللـيل وفي السـر للأمـراض، لأن تقضـى الجمـع بين الروايات هو اختصاص صدقة النهار بالأمور الدنيوية، وشمول صدقة الليل لها وللأخروية معاً.

- (۱) الوسائل ٩: ٣١ ح ١٣٣١ عن عدة من أصحابه، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد.
   عن سعدان بن مسلم، عن معلى بن خنيس، عن أبي عبد الله الظلا.
  - (۲) الفقيه ۱: ۱۳ ح ۹۱۳ .
- (٣) ثــواب الأعمــل: ١٤٢ ح ١، الوسائل ٩: ٤٠٠ ح ١٢٣٣٢ عن حمزة بن محمد، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضل، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الظفلا .

الاستشفاء بالصدقة .....

وأخيراً يشترط التصلق على الفقير، خصوصاً الرحم لما ورد من رسول الله يَتَلَقُهُ وقد سئل أي الصدقة أفضل؟فقل: اعلى ذي الرحم الكاشح<sup>(1)</sup> والأولى أن تكون للمؤمن ولا تعطى لغيره خصوصاً الناصب لما جاء في الخبر الصحيح: «اعط من لا تعرفه بولاية ولا عداوة للحق إن الله عزوجل يقول : فو وَقُولُوا للنَّاس حُسْناً في ولا تطعم من نصب لشيء من الحق أو دعا إلى شيء من الباطل <sup>(۲)</sup>. ويستفاد من بعض الأخبار الآمية كفاية الصدقة على الكافر والحيوان.

ولا يشـترط أن يكـون المتصـدَّق مؤمناً فهي تنفع المؤمن وغيره لما ورد في الخبر المعتبر عن أبي عبد الله الظيلا قل، قل علي الظيلا: « كانوا يرون أن الصدقة يُدفع بها عن الرجل الظلوم »<sup>(٣)</sup>.

الصدقة تدفع الموت

قسمنا المرض إلى قسمين: مرض الأجل وغيره، ومرض الأجل لا دواء له سوى الدعاء، فقد يضاف إليه الصدقة لاستفادة ذلك من بعض الأخبار، خصوصاً إذا كانت الصدقة على القرابة بما يسمى بصلة الأرحام .

فقد روي عن ميسر قل، قل أبو عبد الله الظلام: ايا ميسر قد حضر أجلك غير مرة، كل ذلكَ يؤخرك الله بصلتك رحمك وبرَك قرابتك »<sup>(٤)</sup>.

(١) شواب الأعمل: ١٤٢ أبي، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله عن آبائه عليهم السلام .
 (٢) الكافي ٤: ١٢ ح ١ علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن حريز، عن سديد الصير في ٤: ٤٢ ح ١ علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن حريز، عن الكافي ٤: ٥٠ ح ٢ علي عبد الله الله أطعم سائلاً أعرفه مسلماً ؟ فقل: نعم .
 (٣) الكافي ٤: ٥ ح ٤، الوسائل ٩: ٢٨٦ ح ١ ١٢٠٠ عن علي بن إبراهيم، عن البيه، عن الما يراهيم، عن أبيه، عن الكافي ٤: ٥٠ ح ٤، الوسائل ٩: ٢٨١ ح ١ ١٢٠٠ عن علي بن إبراهيم، عن الكافي ٤: ٥ ح ٤، الوسائل ٩: ٢٨١ ح ١٢٠٠ .
 (٣) الكافي ٤: ٥ ح ٤، الوسائل ٩: ٢٨١ ح ١٢٢٠٠ عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله الله .

١٨٢ ..... ١٨٢ المعلمي عليه، العلاج العام في طب الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

وهـناك طائفـتان من الروايات المستفاد من إحدايهما أن الصدقة تزيد في العمـر، والثانـية مفادهـا مـا روي أن رسـول الله تظلي قـل: « الصـدقة تمنع ميتة السوء وهي روايات متعددة، تشمل بعمومها مرض الموت وخصوصاً الأمراض المشينة التي تجعل من موت صاحبها ميتة السوء.

وروى الكليني عـدة قصـص في الصـدقة منها ما يرويه عن أبي الحسن التمليخ أنـه كـان رجـل من بني إسرائيل ولم يكن له ولد، فولد له غلام وقيل له: إنـه يمـوت لـيلة عرسه، فمكث الغلام، فلما كان ليلة عرسه نظر إلى شيخ كبير ضعيف فـرحمه الغـلام فدعله وأطعمه، فقل له السائل: أحييتني أحياك الله، قل: فأتـله آتٍ في الـنوم فقل له: سل ابنك ما صنع، فسأله فخبره بصنيعه، قل، قل: فأتله الآتي مرةأخرى في النوم فقل له:إن الله أحيا لك ابنك بما صنع بالشيخا<sup>(۱)</sup>.

وروى الكليني أيضاً بسنده عن محمد بن عمر بن يزيد قل أخبرت أبا الحسن الرضا اللي أني أصبت بابنين وبقي لي بني صغير، فقل: «تصدق عنه شم قل حين حضر قيامي: امر الصبي فليتصدق بيده بالكسرة والقبضة والشيء وإن قل، فإن كل شيء يراد به الله وإن قلَّ بعد أن تصدق النية فيه عظيم... »<sup>(۲)</sup>

ونكـتفي بهـذا القـدر لأن دفـع الموت والبلاء يدخل في الوقاية وإن كان إطلاق بعض الأخبار يشمل مرض الموت.

(١) الكافي ٤: ٧ ح ١٠ الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن أبي الحسن التي ٤.
 (٢) الكافي ٤: ٤ ح ١٠ عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن محمد بن علي، عن محمد بن عمي عن محمد بن عمي مد بن عمي بن علي عن محمد بن علي من محمد بن علي المحمد مع محمد مع محمد بن علي المحمد بن عمي المحمد بن علي المحمد بن عمي المحمد بن عمي المحمد بن علي المحمد بن عمي المحمد بن علي المحمد بن علي المحمد بن المحمد ب

| الاستشفاء بالصدقة |
|-------------------|
|-------------------|

مقدار ما يتصدق به

لا شـك أن الصـدقة مطلوبة على الإطلاق مهما قلّت، حتى قيل تصدق ولـو بشقَ تمرة<sup>(١)</sup>، كما لاحدً للصدقة من ناحية الزيادة مما ورد أن في وصية النبي يتقلي: \* وأما الصدقة فجهدك جهدك حتى يقل قد أسرفت ولم تسرف <sup>٢١)</sup>.

ولكن في خصوص صدقة المرض تحدد بعض الأخبار بقوت يوم للمتصدق، فقد روى الصدوق بسند عن معلا بن مسلم بياع الهروي، قل: كنت عند أبي عبد الله الكلا فذكروا الوجع فقل: « داووا مرضاكم بالصدقة، وما على أحدكم أن يتصدق بقوت يومه، إن ملك الموت يدفع إليه الصك بقبض روح العبد، فيتصدق فيقل له: رد عليه الصك ا

وبمناءاً عملي هذا الخبر يحسب الإنسان قوت يومه ثم يشتري به حنطة أو حبزاً ثم يقسمه على الفقراء بيده .

ومع ذلك لا يتحتم ذلك بل تكفي الصدقة وإن قلَّت .

هل الصدقة دواء كل داء

الـروايات مطلقـة أو حـتى عامـة «داووا مرضـاكم بالصدقة ! ولم تقيده بمـرض ولا مريض معين، ولكن هناك روايات جاء فيها عدد السبعين، فقد روى الكلـيني في الكـافي بسـند صـحيح عن أبي عبد الله الظيلا: « الصدقة باليد تقي

- (۱) الكافي ٤: ٤ ح١١، وص٤٧ ح٦.
- (٢) الكمافي ٤: ٣ ح ٨ محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن النعمان، عن معاوية بن عمار، عن أبي عبد الله الثيلا .

(٣) شواب الأعمال: ١٣٩، الوسائل ٩: ٢٧٥ ح ١٢٢٧، عن محمد بن علي ما جيلويه، عن محمد بن أحمد، عن الحسن بن الحسين، عن معاذ بن مسلم بياع الهروي، قل: كنت عند أبي عبد الله الظلاة فذكروا الوجع فقل... ١٨٤ ...... المعلمي عليه العلم عليه المعطفي عليه المعطفي عليه العلاج العام ميتة السوء وتدفع سبعين نوعاً من أنواع البلاء، وتفك عن لحي سبعين شيطاناً كلهم يأمره أن لا يفعل ا<sup>(۱)</sup>.

ولكن في رواية أخرى معتبرة عن رسول الله عظيم: • إن الله لا إله إلا هو ليدفع بالصدقة الداء والدبيلة والحرق والغرق والهدم والجنون وعدّ سبعين باباً من السبوء »<sup>(٢)</sup> فإنها تفسر السبعين بلاء المار في الرواية السابقة وتجعل الداء واحداً من السبعين بلاء فيكون المراد مطلق الداء؛ لأنها لم تحدده بسبعين داء ومرض .

السر في دوائية الصدقة

يحتمل في حكمة دوائية الصدقة أمور، أحدها: هو ما ذكرناه من اشتراط صدقة المرض بالطلب من الفقير أن يدعو له وقد ورد أنه يستجاب لهم في حق المتصدق ولا يستجاب لهم في حق أنفسهم، وفي بعض الأخبار يستجاب لهم في حق المتصدق وإن كانوا يهوداً أو نصارى<sup>(٣)</sup>.

ف تكون الصدقة هي احتيل لتحصيل دعوة الفقير تلك الدعوة النافلة. عسدما يحصل على قوته فيفرح ويدعو بجزم ويطلب بصدق، قضاءاً لحب الحسن ورد الإحسان .

وبهذا تدخل الصدقة في أقسام الدعاء ويكون لها خواصه وأثاره .

(١) الكافي ٤: ٣ ح٧، علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان.
 (٢) الكافي ٤: ٥ ح٢، علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن التوفلي، عن السكوني، عن جعفر عن آبائه عليهم السلام.
 (٣) الكافي ٤: ١٢ ح٢.

الاستشفاء بالصدقة ......

الـثاني: مـاجـاء في بعـض الأخـبار من أن الصدقة تطفئ غضب الرب وتـؤدي إلى غفـران الذنـوب<sup>(١)</sup>. آلـتي قدمـنا عـنها في كتاب الأمراض تسبيبها لحصـول المـرض، فـيكون غفـرانها رافعـاً لأثـرها الـذي أثبتـناه أعـني الابتلاء بالأمراض، وبهذا تكتسب القضية بعض التعقيد .

الثالث: روي أن رسول الله على المن المن المن المن المن المن المن الما علمت أن صدقة المؤمن لا تخرج من يده حتى يفك لحى سبعين شيطانه<sup>(1)</sup> ففيها نوع من التخلص من مخالب الشيطان وأنها تفصل بينه وبين الإنسان وقد مر أن الشيطان هو أحد أسباب المرض، كما يحتمل أن يكون المراد من الحديث تعظيم الأمر في مجاهدة النفس، فإذا غلب الإنسان بإخراجها نوازع شيطانه كان كأنه قد افتلها من أيدي الجاذبين وفلً عنها لحى الشياطين ليكون لها الحرية الأكثر في مكافحة المرض .

وبهذا تختص بالأمراض التي سببها الشيطان .

الرابع: ما ورد من أن الصدقة تقع في يد الرب تبارك وتعالى قبل أن تقع في يـد العـبد والـروايات بهذا المعنى كثيرة<sup>(٢)</sup>، فيكون سبب الشفاء هو اتصل العبد بالقدرة غير المتناهية، ويدخل في العلاج بالطاقة.

وقـد يكـون السبب غير ذلك أو هو مجموعة أسباب منها ما ذكرنا ومنها غيرهـا مـن العوامـل كـتقوى الـنفس وتحسس وجود الدعم المؤدي إلى تغلب البدن على المرض، فيكون كانجاز الأعمل الصعبة بالمعنوية العالية.

 قرب الإستاد: ٧١، الكافي٢: ١٥٧ ح ٢٢ وفيه صدقة الليل، دعائم الإسلام١: ٢٤١ صدقة السر.

(٢) دعمائم الإسلام ٢: ٢٢٨ ح ١٢٢٨، وأورده الكليني في الكافي ٤: ٣ ح ٥ عن أبي عبد الله بسند فيه عبد الله بن القاسم وفيه سبعمائة شيطان .
 (٢) الكافي٤: ٣ ح ٥، الفقيه٦: ٢٦ ح ١٧٣٠.

# التداوي بالمياه

لا نعـرف شـروع الـتداوي بلليله، ولكن له شواهد في أخبارنا ورواياتنا وبعـض الإلفـات إلى ذلـك مع ذكر العلة في دوائيته وأقسام الميله التي يمكن أن يـتداوى بهـا، وخصوصـاً مـاء السماء الذي قل الله سبحانه وتعالى فيه: ﴿ وَيَزُلْنَا مِنْ\_ السَّمَاءمَاءمَّبَارگاً﴾<sup>(۱)</sup>.

ويمكن استفلاة ذلك بالإضافة إلى العمومية والإطلاق من الخبر المروي عـن أبـي عبد الله اللخة حيث يقول فيه: «لكنا أهل بيت لا نحتمي إلا من التمر ونـتداوى بالـتفاح والمـاء الـبارده<sup>(٢)</sup> حيـث يجعـل التداوي بالماء من العلاجات الأساسية ولا يخصه بنوع خاص من الماء.

ويستفاد من أخبار أخرى اختصاص ذلك النحو من التداوي –أعني الـتداوي بالـتفاح والمـاء البارد-بمرض الحمى وذلك بالإفاضة على المحموم دون الشرب الذي يهمنا بالدرجة الأولى الكلام عنه، ولكن هذه الرواية مطلقة ولا تختص بـالحمى ولا بكيفية خاصة للـتداوي بالـاء، ويوجد لها مؤيدات، منها التعلـيل الـوارد في رواية الشيخ الذي كان يشرب النبيذ لوجع كان به، فقل له أبـو عبد الله الظيلاة: «مـا يمـنعك مـن الماء الذي جعل الله منه كل شيء حي؟»<sup>(1)</sup>

- (۱)ق:۸
- (٢) الكمافي ٨: ٢٩١ ح٤٤١، عن محمد بن يحمد، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عبد
   (٢) الكمافي ٨: ٢٩١ ح٤٤١، عن محمد بن الفيض، عن أبي عبد الله الملكة.
   (٣) مكارم الأخلاق: ٨٣.

١٨٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

ممــا يـــلل عــلى أهمـية المــاء في عجل العلاج، مع ملاحظة أن التعليل الموجود فيه يتصف بنوع من العموم والشمول لكثير من الأمراض، ويتناول كل ما كان فيه موت ونقصان في الحيوية وهو بحاجة إلى الحياة؛ لأن من الماء كل شيء حي.

ومنها: المروي عن أبي عبد الله الظلام أنه كان إذا اعتلَّ إنسان من أهل المدار، قمال: «انظروا في وجهمه فبلذا قالوا: أصفر، قل: «هو من المرة الصفراء» فميأمر بمماء فيسقى، وإن قالوا: أحمر، قل: «دم» فيأمر بالحجامة.<sup>(۱)</sup>، مما يدل على أن طيف الأمراض التي يداويهما المماء وسيع جداً يشمل جميع الأمراض المعلولة لغلبة المرة الصفراء والسوداء .

هذا عن التداوي بالماء مطلقاً، وسنفصل الكلام في التداوي بماء السماء وعموميته وكذا ماء زمزم وماء الميزاب وماء الفرات وغيره.

ماء السماء

المشهور أن ميه السماء خفيفة عذبة صافية نافعة للأجسام إذا لم يطل خـزنها وحبسها في الأرض<sup>(٢)</sup>، وقد ورد الأمر بشربها والتطهر والتداوي ودفع الأسقام والأمراض بها.

فقـد روى الكلـيني بسـنده عـن أمير المؤمنين الظفرة أنّه قل: «اشربوا ماء السـماء؛ فإنه يطهر البدن ويدفع الأسقام، قبل الله عزوجل: ﴿وَبُنَزّل عَلَيْكُم مَنِ السَّمَاء مَاء لَيُطَهَرُكُم به وَيُذْهبَ عَنكُمْ رِجُزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْطِ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُشِتَ بِهِ الأقدامَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ٧٣.
- (٢) الرسالة الذهبية: ٤٥.

(٣) الكافية: ٣٨ ح٢ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن أبي بصير عن أبي عبد الله التلخ والرواية يمكن الاعتماد عليها في مثل المقام من ناحية السند، وإنما لم نجزم في اعتبارها للكلام في القاسم بن يحيى الجوهري وجده الحسن بن راشد وإن كان المرجح اعتبارهما، وكذا الترديد في أبي بصير واشتراكه وإن كان المرجح هو المعتبر، والآية في سورة الأنفل:١١. التداوي بالميله ......

فنفس الأمر بشربه يلل على وجود مصلحة ومنفعة زائلة على أصل الفائلة في شرب مطلق الماء، ومع ذلك فالرواية عللت ذلك الأمر بأن ماء السماء يطهر البدن، والرواية –بل وحتى الآية– لم تخصه بتطهير ظاهر البدن وما لم تَقُل يطهر ظاهر البلن وقالت يطهركم، ولا دليل على إرادة التطهير بمعنى إزالة النجاسة من ظاهر البلن فقط، ولا التطهير من الحلث، بل المراد تطهير الشخص الذي يعني إزالة كل خبث ودرن ظاهري وباطني، وهو نحو من العلاج كما أشرنا إليه.

بالإضافة إلى أن الرواية أضافت أنه يدفع الأسقام، بمعنى أنه يحيل دون الابتلاء بالأمراض، أو حتى يرفع الابتلاء بالمرض ويعالج البدن، خصوصاً وأن الآية صرحت بأنه يذهب رجز الشيطان وقد ذكرنا في كتاب الأمراض أن أحد الأسباب الأساسية للأمراض هو الشيطان ورجزه، فيكون لماء السماء خاصية إزالة سبب المرض، اللي تترتب عليه الصحة والتخلص من كثير من الأمراض.

وبهذا نحرز وجود الفرق بين ماء السماء وغيره من أقسام الماء مما يتناسب مع قوله تعالى: ﴿ وَيَزَلْنَا من السَّمَاءَ مَاءَمُّبَارَكُمُ <sup>(١)</sup> الذي يستفلا منه وجود امتياز كبير لماء السماء، وكيس هو نجرد التطهير من الحدث والخبث الظاهري، لأنه لا يختص بماء السماء ويشمل باقي المياه، ويشمل ذلك الامتياز بحجمه المأنوس من الآية معالجة الأمراض ورفع غائلة الأوجاع.

ويــ لما على خاصيته الدوائية أيضاً ما رواه الطبرسي عن رسول الله ﷺ أن قال: «علمني جبر ئيل دواءاً لا أحتلج معه إلى دواء، قيل: يا رسول الله وما ذلك الـدواء؟ قــل: يؤخــذ ماء المطر قبل أن ينزل إلى الأرض ثم يجعل في إناء نظيف ويقرأ عليه الحمد إلى آخرها سبعين مرة، وقل هو الله أحد والمعوذتين سبعين مرة

(۱) ق: ٨

· ١٩٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ ، العلاج العام

ثــم يشـرب منه قدحاً بالغداة وقدحاً بالعشي، فو الذي بعثني بالحق لينزعن الله بذلك الداء من بدنه وعظ**لم**ه ومخته وعروقها<sup>(١)</sup>

فالـرواية تصرح بأنه دواء، وليس مجرد وقاية ولا دافع للأسقام فقط، كما يستفاد منها العمومية بوضوح أي أنه دواء لكل داء

كما و بينت كيفية معالجته للأمراض، وعدته من قسم المخرج لعوامل المرض من البدن، ليترتب عليه معالجة أساسية للأمراض، وليست مجرد تسكين وتهدئة.

غير أن هذه الرواية لم تبين عدد الأيام التي يشرب فيها الماء وإن بيّنت أنه يشرب منه قدح في الصباح وقدح بالعشي، وهناك رواية أخرى تحدد ذلك وتبينه وهي رواية الراوندي عن رسول الله يَظْنَ أنه قل: الا أعلمكم بدواء علمي جبرائيل ما لا تحتاجون معه إلى طبيب ودواء؟ قالوا: بلى يارسول الله، قل: امن يأخذ ماء المطر ويقرأ عليه فاتحة الكتاب سبعين مرة وقل أعوذ برب الناس سبعين مرة وقل أعوذ برب الفلق سبعين مرة ويصلي على النبي يَظْنَ مبعين مرة ويسبح سبعين مرة ويشرا سبعة أيام متواليات (٢).

ولفظهما يختلف مع الرواية السّابقة وكنا المقروء عليه، والمهم أنها حددت وبينت الأيام التي يشرب فيها من ذلك الماء، وهي سبعة أيام.

والفـرق الآخـر بين الروايتين هو أن الرواية الأولى لم تحدد القارئ الذي يقرأ المذكورات وجاءت مبنية للمجهول، فيمكن أن يكون القارئ غير المريض، ولكـن الـرواية الثانية تحدد القارئ وتجعله نفس المريض وإن كان استفادة ذلك مـن الـرواية الأولى غير بعيد، ولكن الإطلاق فيها يفتح اليد ويجعلنا في فسحة

- (١) مكارم الأخلاق: ٣٨٧.
- (٢) دعوات الراوتلي: ٨٢

مـن ذلـك، غير أن الأفضل على الدوام هو أن يكون القارئ هو المريض نفسه مهما أمكن.

ماء نيسان

لا شـك أن المطر نـافع في الغالب وفي بعـض الأحـيان لا يكون نافعاً وحـتى قـد يكون ضاراً، بمعنى الضرر بالزرع والأرض والديار، وقد يبلغ درجة الانـتقام الإلهـي فوزاًمُطَرَّنَا عَلَيْهِم مَطَرَا فَسَاء مَطَرُ الْمُنذَرِينِ كُ<sup>(۱)</sup> ولكن هذا يعود إلى مقداره بحيث يؤدي إلى تخريب الدور وحدوث السيول، وقد يكون باعتبار ما يخالطه من الغبار والسموم العالقة في الهواء وغير ذلك.

كما أن النافع منه يتفاوت مقدار نفعه من فصل إلى فصل، وأفضله مطر الربيع اللذي تحيى بله الأرض وتلورق الشلجر وتتفتح الأزهار، ولو لاحظنا اللرواية اللواردة في اللبرد وقول أمير المؤمنين الثلاث: التوقوا البرد في أوله وتلقوه في آخيره؛ فإنه يفعل في الأبدان كفعله في الأشجار، أوله يجرق وآخره يورق،<sup>(٢)</sup> فيبرد آخر الشلتاء نسافع بخلاف اللبرد أول الشلتاء الذي يجب التوقي منه، فقد يتصور ذلك الفرق في ماء المطر كذلك، غير أنه قياس.

ومهما يكن من ذلك فإن مطر الربيع لا شك في نفعه وهو مشهود، وإن كـان احـتمل دخـل الـبرد والحـر في ذلـك ويكـون حـل المطـر واحداً في جميع الفصول، غير أن القدر المتيقن من المطر النافع هو مطر الربيع.

- (۱) الشعراء: ۱۷۱، النحل: ۵۸.
- (٢) نهج البلاغة ٤: ٣٠ الكلام القصير ١٢٨.

١٩٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام المسطفى عليه العلاج العام

وهناك روايات تحدده بخصوص مطر نيسان، أي شهر نيسان الرومي، وهو الشهر الرابع من السنة الميلادية، وقد ذكرت له خواصٌ كثيرة وعجيبة يرويها السيد ابن طاووس بسنده عن ابن عمر، قل: كنا جلوس إذ دخل علينا رسول الله على، فسلم علينا فرددنا عليه السلام، فقل: (ألا أعلمكم دواء علمني جرائيل المجلة حيث لا أحتاج إلى دواء الأطباء؟ وقال على المجلة وسلمان وغيرهما \_ رحمة الله عليهم \_ وما ذاك المدواء؟ فقل النبي عظة لعلي المحاة: «تأخذ من ماء المطر بنيسان، وتقرأ عليه فاتحة الكتاب سبعين مرة، وآية الكرسي سبعين مرة وقبل الله أحد سبعين مرة وقل أعوذ برب الفلق سبعين مرة وقل أعوذ برب الناس سبعين مرة، وقل يا أيها الكافرون سبعين مرة وتشرب من ذلك الماء غدوة وعشية سبعة أيام متواليات قل النبي ﷺ: ﴿والَّذِي بِعَثْنِي بَالْحَقَّ نبياً، إن جبرائيل قلل: إن الله يرفع عن الذي يشرب من هذا الماء كل داء في جسمه، ويعافيه ويخرج من عروقه وجسده وعظمه وجميع أعضائه، ويمحو ذلك من اللوج المحفوظ والذي بعثني بالحق نبياً، إن لم يكن له ولد وأحب أن يكون له ولد بعد ذلك، فشرب من ذلك الماء كان له ولد، وإن كانت المرأة عقيمة شربت من ذلك الماء رزقهما الله ولداً، وإن كمان الرجل عنيناً والمرأة عقيمة وشرب من ذلك الماء أطلق الله عنه ذلك، وذهب ما عنده ويقدر على المجامعة، وإن أحبت أن تحمل بابن حملت، وإن أحبت أن تحمل بذكر أو أنثى حملت، وتصديق ذلك في كتاب الله: ﴿ يَهَبُ لَعَن يُسَاء إِنَّا أَوْيَهَبُ لَعَن يَسْاء الذَّكُورَ أَوْ بُزَوْجُهُمْ ذَكْرَانًا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاء عَقَيْمًا ﴾ وإن كان به صداع يشرب من ذلك يسكن عنه الصَّداع، بإذن الله تعالى، وإنَّ كان به وجع العين يقطر من ذلك الماء في عينيه، ويشـرب مـنه ويغسـل بـه عينـيه، يـبرأ بلذن الله تعالى، ويشد أصول الأسنان، ويطيب الفم، ولا يسيل من أصول الأسنان اللعاب، ويقطع البلغم، ولا يـتخم إذا أكـل وشـرب، ولا يـتأنى بالـريح، ولا يصيبه الفالج، ولا يشتكي ظهـره، ولا يتجع بطنه، ولا يخاف من الزكام، ووجع الضرس، ولا يشتكي المعدة ولا الـدود، ولا يصيبه قولـنج، ولا يحـتاج إلى الحجامة، ولا يصيبه الباسور، ولا

التداوى بالميله ......

يصيبه الناسور، ولا يصيبه الحكة، ولا الجدري، والجنون، ولا الجذام، والبرص، والـرعاف، ولا القلـس، ولا يصـيبه عمى، ولا بكم، ولا خرس، ولا صمم، ولا مقعـد، ولا يصـيبه المـاء الأسـود في عينـيه، ولا يصـيبه داء يفسـد عليه صومه وصلاته، ولا يتأنى بالوسوسة، ولا الجن، ولا الشياطين.

وقـل المنبي يتلكن اقل جبرائيل: إنه من شرب من ذلك الماء، ثم كان به جميع الأوجـاع الـتي تصيب الناس، فإنها شفاء له من جميع الأوجاع، فقلت: يا جـبرائيل، هـل ينفع في غير ما ذكرت من الأوجاع؟ قل جبرائيل: والذي بعثك بـلحق نبياً، من قرأ هذه الآيات على هذا الماء ملا الله قلبه نوراً وضياء ويلقي الإلهام في قلبه، ويجري الحكمة على لسانه، ويحشو قلبه من الفهم والتبصرة ما لم يعط مثله أحداً من العالمين، ويرسل إليه مغفرة، وألف رحمة، ويخرج الغش<sup>(1)</sup>.

قـل المجلسي في البحار: وجلت بخط الشيخ علي بن الحسين بن جعفر المرزباني، وكـان تـاريخ كتابـته سنة ثمـان وتسـعمائة، قل: وجلت بخط الإمام العلامة الشهيد السعيد محمد بن مكي رحمه الله: روى عن جعفر بن محمد، عن آبائـه التيم، قـل: قـل رسـول الله تيميلة: «عـلمني جبرائيل دواء لا أحتاج معه إلى طبيب، فقـل بعض أصحابه: نحب يا رسول الله أن تعلمنا، فقل تيميلة: «يؤخذ بنيسان يقـرأ عليه فاتحة الكتلب، وآية الكرسي، وقل ياايها الكافرون، وسبح اسم ربك الأعلى سبعين مرة والمعوذتان والإخلاص سبعين مرة ، ثم يقرأ: لا إله إلا الله سبعين مرة والله أكبر سبعين مرة ثم يشرب منه جرعة بالعشاء وجرعة غـدوة سبعة أيام متواليات، قل النبي تيميلة: والذي بعثني بالحق نبياً، إن ويقطع البلغم، ولا يتخم إذا أكل وشرب، ولا تؤذيه الريل-، ولا يصيبه فلم، ولا يتستكي ظهره، ولا يتخم إذا أكل وشرب، ولا تؤذيه الريل-، ولا يصيبه فالج، ولا يتستكي ظهره، ولا تصيبه حكة، ولا مسرّته، ولا يخلف البرسام، ويقطع عنه البرونة وحصر البول، ولا تصيبه حكة، ولا جلري، ولا طاعون، ولا برص،

(١) مهج الدعوات: ٢٥٥، البحار٢٣: ٤٧٦.

١٩٤ ..... المعلمي عليه العام المعلم المعلم المعلم المعلم العام

ولا يصيبه الماء الأسود في عينيه، ويخشع قلبه، ويرسل الله عليه ألف رحمة، وألف مغفرة ويخرج من قلبه الـنكر، والشرك، والعجب، والكسل، والفشل، والعـداوة ويخرج من عروقه الداء ويمحو عنه الوجع من اللوح المحفوظ وأي رجل أحب أن تحبل امرأته حبلت امرأته ورزقه الله الولد، وإن كان رجل محبوساً وشرب ذلـك أطلقـه الله من السـجن ويصل إلى ما يريد، وإن كان به صداع سكن عنه، وسكن عنه كل داء في جسمه، بإذن الله تعالىه<sup>(1)</sup>.

ولا شك في دلالة الروايتين على ما نريد إثباته وهو العمومية والدوائية لكـل داء ومـرض، وإنمــا الإشــكل من ناحية السند فقط، إذ لا شك في ضعف سند الأولى، كما أن الثانية مرسلة.

ولكس لما ثبت أصل وجود النفع في ماء السماء بالآيات القرآنية وكذا دفعـه للأسـقام بالـرواية الـتي تتشبث بالاعتبار، أعني رواية أبي بصير، وتكرر الـنقل الـدال عـلى دوائيته وساعدته المشاهدة والاعتبار، فقد نخلص إلى نتيجة مثبتة في دوائيته وعموميتها.

## البَرَد

وقىد يستثنى من ماء السماء البرّد، وهو الذي يسمى بالحالوب وحب الغمام، فهو ضار بالزرع حيث يصيبه فيقطع الثمار الصغيرة والأنوار والورد التي يتولد منها الثمار ويفني البراعم الفتية، قل الله سبحانه وتعالى: فوُيُصيبُ به مَنِ يَشَاءُ وروي عن أبي عبد الله الظيّلا أنه قل: البرد لا يؤكل؛ لأن اللهُ عزوجل يقول: فيُصيبُ به مَن يَشَاءُ ا<sup>(٢)</sup>، والإصابة تعني الضرر في الغالب.

(١) البحار ٢٣: ٤٧٨.

(٢) الكافي ٦: ٣٨ ح٢، عن محمد بن يحيى، عن عمران بن موسى، عن علي بن أسباط، عن أبيه عن أبني عبد الله الظلام، وليس في الرواية من يتوقف في شأنه سوى أسباط الذي لم يوثق ولم يضعف في كتب الرجل. والآية في سورة النور: ٢٣. التداوى بالمية ......

لكــن روى الطبرســي أن رســول الله ﷺ كــان يأكل البرد، ويتفقد ذلك أصحابه فيلتقطونه له فيأكله ويقول: **ا**إنه يذهب بأكلة الأسنان<sup>(١)</sup>.

وروايـة الطبرسـي لا تكافـئ رواية الكليني، غير أنه يمكن الجمع بينهما بأن الرواية الأولى عامة، والثانية خاصة تخصه بصورة معالجة أكلة الأسنان.

ولا يشـمل ذلـك الكـلام مطلـق الشلّج الساقط من السماء؛ لأن البرد مختص بالحالوب، وقد لا يشمل مثل ما يسمى بالوفر، والمعروف أن الأول نقمة والثاني رجمة.

## ماءزمزم

المنقول في الأخبار أنَّ ماء زمزم خير ماء نبع على وجه الأرض، ويرتجى منه الكثير من الفوائد والآثار الطيبة؛ لأن المروي من الدعاء عند شربه أن تقول: «اللهم اجعله علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاء من كل داء وسقم<sup>؟(٢)</sup>.

والذي يخص بحثنا هو كونه شفاء ودواء من كل داء وسقم ومدى استفلة ذلـك مـن الأخـبار، فقد روي عن رسول الله ﷺ بسند يمكن الاعتماد عليه في المقام أنه قل: هماء زمزم دواء لما شَرِب له<sup>ه(٣)</sup>.

(١) مكارم الأخلاق: ١٦.

(٢) الكافي٤: ٢٣٠ ح١ والرواية معتبرة عن أبي عبد الله الملكة، وروي أن رسول الله بمن قل بعد الله الملكة، وروي أن رسول الله بمن كل داء بعدما دخل زمزم وليس فيها: اللهم إني أسألك علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاء من كل داء وسقم، الكافي ٤: ٢٥٠، وليس فيه اجعله علماً .. ورواه الكليني أيضاً بسند آخر معتبر كالصحيح في الكافي٤: ٢٣٠ ح٢.

(٣) الكافي٦: ٣٨٧ ح٥ عـنة مـن أصحابتا عن سهل بن زياد عن جعفر بن محمد الأشعري عن القداح، عن أبي عبد الله المجالي.

١٩٦ ..... ١٩٦ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

ويمكن استفادة العمومية من هذا الكلام وأنه دواء لكل ما شرب له من الأدواء ولكن بشرط قصد المرض الذي يشرب له ماء زمزم، حيث يكون شرب ماء زمزم لوحده غير كافٍ في حصول الشفاء من المرض، ولابد من تعيين المرض وقصده، فهو دواء لخصوص ما شرب له وقُصد الشرب لأجله.

ويــل عـلى اســتفادة التعميم مـن هـذا الكـلام مـا رواه ابــنا بسطام بســندهما عــن إسماعـيل بن جابر، قل: سمعت أبا عبد الله اللخ يقول: "ماء زمزم شفاء من كل داء" وأظنه قل: اكائناً ما كان؛ لأن رسول الله يَتَقِلْه قل: "ماء زمزم لما شرب له"<sup>(۱)</sup>. خصوصاً وأن كلام النبي يَتَقِلْه ليس فيه أنه دواء لما شرب له، ومع ذلك استفاد الإمام الخلا منها عمومية الدوائية، فكيف بالرواية الأولى.

ويسلل عسلى الدوائسية السرواية السواردة في أسمساء زمسزم يسرويها الشسيخ المسلدوق في الخصسل بسسنده عسن أبسي عسبد الله الظلام قل: «أسماء زمزم: ركضة جسر ئيل، وحفسيرة إسماعسيل، وحفسيرة عسبد المطلب، وزمسزم، وبرة، والمضمونة، والسرواء، وشسبعة طعسام، ومطعسم، وشسفاء مسقم»<sup>(٢)</sup> ويسستفاد من إطلاق الاسم الأخير أنها شفاء لمطلق السقم.

وهــناك روايــات أخرى متعددة تدل على دوائيته وعموميتها منها ما جاء في الفقــه الرضــوي: (أروي عــن أبي عبد الله الظير عن رسول الله ﷺ: قال: ماء زمزم شفاء لما شرب له، وفي حديث آخر: ماء زمزم شفاء لما استعمل، وأروي: ماء

(۱) طب الأثمة: ٥٢، عن الجارود بن أحمد، عن محمد بن جعفر الجعفري، عن محمد بن معفر الجعفري، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل، بن جابر، قل سمعت أبا عبد الله الخلي يقول: المحاسن٢: ٥٧٣ ح٢٠، عنه، عن أبيه، عن محمد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر عن أبي عبد الله الخلي.
 (٢) الحصل: ٥٥٥ ح٢، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر البزنطي، عن أيمن بن محرز، عن معاوية بن عمار، وأيمن لم أحمد بي يوثق ولم يضعف.

التداوي بالميله ......

زمزم شفاء من كل داء، وسقم، وأمان من كل خوف وحزن<sup>،(۱)</sup>. وروى مثل ذلك في مكارم الأخلاق<sup>(۲)</sup>.

والمستفاد من عامة الأخبار أن ماء زمزم ليس في واقع الحل دواء، وإنما الـذي يجعلـه دواء هـو القصد وإرادة الله سبحانه وتعالى؛ لما رواه الصدوق قال، قـل الصـادق التخلا: قمـاء زمـزم شفاء لما شرب له وروي: قأنه من روي من ماء زمـزم أحـبث له بـه شـفاء، وصـرف عـنه داءه<sup>(٢)</sup> فإن صيغة أحدث له \_ المبنية لـلمجهول - ليسـت معهـودة في الدواء السائد، إلا إذا كان فاعل أحدث المبني لـلمعلوم هـو شرب الماء فيكون حاله حل سائر الدواء، أي يصبر سبباً لحدوث الشفاء.

وإذا لم تحدد الروايات السابقة مقدار ما يشرب فقد بينته هذه الرواية في الجملة وقدَّرته بالشـرب مـرة واحدة ريلًا لأن الرواية مطلقة ويصدق على مرة واحـدة أنـه روي مـن مـاء زمـزم، وإن كـان احتمل إرادة الشرب والارتواء إلى حصول البرء وحدوث الشفاء وارداً، ويكون حاله حل الماء الذي يروي الزرع.

وهـناك روايـة تحـد محل الشرب منها، وهي حديث الأربعمائة يقول فيه أمـر المؤمـنين التيكة: ففاشربوا من مائها مما يلي الركن الذي فيه الحجر الأسود، فـإن تحت الحجر أربعة أنهار من الجنة: الفرات والنيل وسيحان وجيحان وهما نهرانه(<sup>1)</sup>.

- فقه الرضا الظيرة: ٤٦.
- (٢) مكارم الأخلاق: ٥٥.
- (٣) الفقيه ٢: ٢٠٨ ٢١٦٤.
  - (٤) الخصل:٦٢٥.

١٩٨ ..... ١٩٨ المسطفي عَلَيْهُ، العلاج العام

وفي روايـة «أنهـا تجـري إليها عين من تحت الحجر، فإذا غلب ماء العين عذب ماء زمزم»<sup>(۱)</sup> وعليه يترجح التداوي بها عندما تعذب.

وهنك روايات تذكر بعض الأمراض التي يعلجها ماء زمزم منها ما يرويه السراوندي عسن ابسن عسباس قل: إن الله يرفع الميله العذبة قبل يوم القيامة غير زمسزم، وإن ماءها يذهسب بالخمار والصداع، والإطلاع فيها يجلو البصر، ومن شربه للشفاء شفله الله، ومن شربه للجوع أشبعه الله<sup>(۲)</sup>. وستأتي معالجته بعض الأمراض الخاصة، كل في محله.

ولا بـأس بــنقل مـاء زمـزم إلى بـاقي الـبلدان، فـإن رسول الله ﷺ كان يستهدي ماء زمزم وهو بالمدينة<sup>(٣)</sup>.

# الإطلاع في بنر زمزم

ذكرت الرواية السابقة خاصية جلاء البصر للإطلاع في بئر زمزم، وفي حديث الأربعمائية المروي عن أمير المؤمنين الثلاثة قل: «الإطلاع في بئر زمزم يذهب النداء»<sup>(١)</sup>. وإطلاق يقتضي أنه دواء لكل داء، ولكن من الصعب جداً إثبات عموم كهذا –أعني الدوائية لكل داء– من رواية واحدة في سندها بعض الجدشة .

- (۱) المحاسن ۲: ۵۷۳ ح۱، الكافي ۲: ۲۸۱ ح۱.
  - (٢) نقله في البحار٢٦: ٤٥١ ح١٧.
- (٣) المحاسن ٢: ٧٧٤ ح٢٢، الفقيه ٢: ٢٠٨ ح٢١٦٤.
  - (٤) الخصل: ٦٢٥.

#### ماء الميزاب

روى الكليني والبرقي بسندهما عن مصلاف، قل: اشتكى رجل من إخوانـنا بمكـة حـتى سقط للموت، فلقينا أبا عبد الله التلكة في الطريق، فقل: <sup>إ</sup>يا مصلاف ما فعـل فلان؟ قلت: تركته بالموت جعلت فداك، فقل: (أما لو كنت مكـانكم لسقيته من ماء الميزاب، فطلبـنا عـند كل أحد فلم نجد، فبينا نحن كذلك إذا ارتفعت سحابة فأرعدت وأبرقت وأمطرت فجئت إلى بعض من في المسجد فأعطيـته درهماً وأخـذت قدحه ثـم أخذت من ماء الميزاب، فأتيته به فسقيته ولم أبرح من عنده حتى شرب سويقاً وصلح وبرئ بعد ذلك<sup>(1)</sup>.

فـإن مـاء الميزاب -ميزاب الكعبة \_ هو ماء السماء، وقد ذكرنا أنه دواء لكـل داء، غـير أن المفهـوم مـن الـرواية وجود خصوصية أخرى للميزاب، فقد يضاف إليه شرف المكان المؤثر في نفس المعتقد والمتدين.

بالإضافة إلى موقع الكعبة الذي تفرض له الأخبار موقعاً ستراتيجياً تدور عليه الكثير مما يحدث على الأرض من هبوب الرياح، ووقوعه تحت البيت المعمور الذي في السماء تطوف حوله الملائكة، فقد يكون هناك دخل لهذه الموقعية وتأثيرات تتركها على المطر النازل في هذا العمود بالخصوص غير أن الرواية ضعيفة السند سواء كان الراوي لها مصادف كما في الكافي أو صارم كما في المحاسن وهو ضعيف أو مجهول بالإضافة إلى عدم توثيق يحيى بن المبارك الواقع في سندها، وهي رواية واحدة قد لا يمكن تأسيس بناء عليها وإثبات خصوصية لماء الميزاب أكثر من كونه ماء السماء المتحدر من سطح نظيف لم تطأه الأرجل عادة، وقد يضاف له شرف المكان الذي يورث الثقة في النفس.

(١) الكافية: ٣٨٧ ح٦، محمد بن يحيى عن عبد الله بن جعفر وغيره وعدة من أصحابنا عن أحمد بن أبي عبد الله جميعاً، عن يعقوب بن يزيد عن يحيى بن المبارك عن عبدالله بن جميل، عن مصادف والرواية ضعيفة. ٢٠٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيرًا، العلاج العام

# ماء الفرات

تذكر الأخبار لماء الفرات فضلاً وفوائد عظيمة جداً بسبب ما ينصب فيه من ماء الجنة<sup>(١)</sup> ولعمل المقصود بالجنة هو المحمل الخالي من الشوائب والأضرار والمليء بالنفع والخير والبركة وإن كنا لا نعي المقصود بماء الجنة بالدقة وهو بحاجة إلى بحث في محل آخر، ويروى أنه الماء المعين المواد من قوله تعمل: فريُوَةذات قَرَار وَمَعِين في وهو فرشاطي الوادي الأيس في المذكور في القرآن.

والمهم أن بعض الأخبار تفرض لماء الفرات خاصية شفائية لم تحددها وتبينها فقد يكون المراد هو الشفاء العام والدواء لكل داء.

فقـد روى الكلـيني بسـنده عـن أمير المؤمنين اللغ أنه قل: «نهركم هذا يعـني الفـرات يصب فيه ميزابان من ميازيب الجنة قل، وقل أبو عبدالله الطغ»: «لـو كـان بينـنا وبيـنه أمـيل لأتيناه فنستشفي بعا<sup>(٢)</sup>. وفي رواية أخرى: «لو كان عندنا لأحببت أن آتيه طرفي النهار»<sup>(٣)</sup>.

والـروايات المتضـمُنة لفضـل مـاء الفرات أكثرها ضعيفة السند ولكن الروايات التي تذكر ما يصب فيه من ماء الجنة وغيره متعددة وبطرق مختلفة وإن اختلفـت في اللفـظ والمضمون، فواحدة تذكر «أنه يصب فيه ميزابان من الجنة»

(۱) المحاسن ۲: ۷۷۶ ح۲.

(٣) الكافي٦: ٣٨٢ ح٤، عن محمد بن يحيى، عن علي بن الحسين يرفعه قل قل أبو عبد الله الظير. التداوي بالميله ......١

وأخرى تقول: «يدفق في الفرات كل يوم دفقات من الجنة» وثالثة تقول: «إن ملكاً من السماء يهبط في كل ليلة معه ثلاثة مثاقيل مسكاً من مسك الجنة فيطرحها في الفرات وما من نهر في شرق الأرض ولا غربها أعظم بركة منه وفي رابعة: «يقطر في الفرات كل يوم قطرات من الجنة»<sup>(1)</sup>.

فـإذا ثبـت بتعدد النقل مخالطة ماء الجنة له فقد تثبت الدوائية لما في ماء الجنة من عظيم البركة.

ويـدل عـلى دوائيـته ما رواه ابن قولويه بسنده عن عبد الله بن سليمان قـل: لما قدم أبو عبد الله الكلم الكوفة في زمن أبي العباس، فجاء على دابته في ثياب سفره حـتى وقـف على جسر الكوفة، ثم قل لغلامه: «اسقني» فأخذ كوز ملاح فغـرف له فأسقله فشـرب والماء يسيل من شدقيه على لحيته وثيابه، ثم استزاده فـزاده، فحمـد الله ثـم قل: «ما أعظم بركته، أما أنه يسقط فيه كل يوم مبع قطـرات مـن الجـنة، أما لو علم الناس ما فيه من البركة لضربوا الأخبية على حافتيه، أما لـولا ما يدخلـه مـن الخاطـئين مـا اغتمس فيه ذو عاهة إلا أبـرأه"، وهـي رواية كامل الزيارات الذي يعتقد البعض بصحة رواياته، ومع قطع النظر عن ذلك ففي سندها من لم يوثق.

وهـي تـدل عـلى الدوائـية المشـروطة بعـدم دخول الخاطئين فيه وذلك بالاغـتماس فـيه ولم تذكـر الشرب للتداوي، ومعه قد يكون التداوي به خاصاً بالأمـراض الجلدية ولكن كلمة «عاهة» أشمل من ذلك فيمكن الاستشفاء به في الشـتاء حيـث لا يدخلـه أحد عادة، أو يتناول منه بعد تصفيته وإزالة ما فيه من الشوائب وغيره بضم باقي الروايات.

(۱) انظر في جميع ذلك الوسائل باب ٢٤من أبواب الأشربة المباحة، والمستدرك ١٢: ٢٣ب١٩.
 (۲) كامل الزيارات: ٤٨.

٢٠٢ ..... ٢٠٢ المطفى عظيم العلاج العام

## سؤر المؤمن

يصعب على بعض الناس أن يشرب فضل إنسان آخر، أي الإناء الذي شرب منه وبقي فيه شيء من الماء، فلو شرب فهو نوع من التواضع، والتواضع بهذا المقدار مطلوب في الشريعة الإسلامية، وقد حث عليه النبي تظلير فقد روي عنه تظلير أنه قال: فومن التواضع أن يشرب الرجل من سؤر أخيه المؤمن،<sup>(1)</sup> وفي خبر آخر عنه تظلير: فمن شرب من سؤر أخيه تبركاً خلق لله بينهما ملكاً يستغفر لهما حتى تقوم الساعة<sup>(1)</sup>.

والمهم الخاصية الدوائية التي أشار إليها الإمام أمير المؤمنين اللغ في حديث الأربعمائية وقبل: استؤر المؤمن شفاءا<sup>(٢)</sup> وهو كلام مطلق يحتمل إرادة الشفاء من جميع الأمراض.

ولكـن الـنبي ﷺ حـدد ذلـك وقـل: في سـؤر المؤمن شفاء من سبعين داء<sup>ه(٤)</sup>. وإن لم يكـن لهـذه الـرواية سـند يعـتمد عليه، فقد روى الصدوق بسند معتبر عن أبي عبد الله الظلا أنه قل: في سؤر المؤمن شفاء من سبعين داءه<sup>(٥)</sup>.

وهـــلمة الرواية المعتبرة والرواية السابقة أضافت كلمة في، فهي تدل على وجود ما هو شفاء أو سبب للشفاء في السؤر لا يوجد في غيره من الماء.

- (۱) طب النبي 🏰 للمستغفري: ۲۱.
- (٢) الاختصاص: ١٨٩، وانظر ثواب الأعمل: ١٥١.
- (٣) الخصل٢: ١٥٧وحكاه في الوسائل٢: ٢٦٣ ح٢٨٨٩.
- (٤) الاختصاص للشيخ المفيد: ١٨٩، مستدرك الوسائل ١٧: ١٨ -٢٠٦١٨.
- (٥) ثـواب الأعمـل: ١٨١ ح٢، عـن أبـيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي الوشاء، عن عبد الله بن سنان قال قال أبو عبد الله الظلام، والسند صحيح.

التداوي بالمياه ......

ونحن رأينا أنه يدخل في مجل توليد المناعة لما فيه من المكروب القليل الضعيف اللذي يتمكن البدن من دفعه فتنشط المدافعات على أثره ويعمل كتلقيح طبيعي، ومن المكن اعتبار الأمراض الكروبية على أساسه سبعين مرض، فهو مجرد استظهار واحتمل لا يستند إلى تحديد علمي دقيق، فقد يكون في السؤر أسرار دوائية أكثر من ذلك، والمقصود هو فتح باب هذا السنخ من التداوي لطالبيه.

الماء المغلى

اختلفت الأخبار في شرب الماء المغلي، فهي بين أن تنهى عن شربه وبين أن تأمـر، فقـد روي عن رسول الله ﷺ أنه نهى عن شرب الحميم<sup>(۱)</sup>، يعني الماء الحار إذا انتهى إلى غاية الحرارة.

وفي روايـة أخـرى عن النبي ﷺ أنه قل: المله المغلي ينفع من كل شيء ولا يضر من شيءه<sup>(٢)</sup>.

ولعل المراد من كل شيء هو المرض أو ما يشمل المرض بعمومه.

والجمع بينهما هو حمل النهي عن شرب الماء الحار وهو جار وإن لم يغل، والــنافع هــو المغلـي بعدمـا يبرد ويفتر، وقد تحمل عليه روايات الماء الفاتر التي تأمر بشربه وتذكر له منافع كثيرة.

ويؤيـد نفـع الماء المغلي، ما جاء في الفقه الرضوي: «السكر ينفع من كل شيء ولا يضر من شيء، وكذلك الماء المغلي»<sup>(٣)</sup>.

دعائم الإسلام ۲: ۱۰۱ ح٥٤٢.
 دعائم الأحلاق: ۱۰۷، مستدرك الوسائل ۱۷: ۳۱ ح۲۰۶۲۶.
 فقه الرضا التخاذ: ٤٧، مستدرك الوسائل ۱۷: ۳۲ ح۲۰۶۲۶.

| العام | <u>ﷺ</u> ، العلاج | الرسول المصطفى | دراسة في طب ا |  | ۲۰ | ٤ |
|-------|-------------------|----------------|---------------|--|----|---|
|-------|-------------------|----------------|---------------|--|----|---|

ولعـل جمعهما \_ أي السكر والماء المغلي \_ كما هومألوف عند الناس، وشربه يكون نافعاً جداً وهو مشهور.

## الماء الفاتر

روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله اللج قل: فكان رسول الله يَزْلَعُ إذا أفطر بدأ بحلواء يفطر عليها، فإن لم يجد فسكرة أو تمرات، فإذا أعوز ذلك كله فماء فاتر ،وكان يقول: يـنقي المعـدة والكـبد ويطيب النكهة والفم ويقوي الأضراس ويقوي الحدق ويجلو الناظر ويغسل الذنوب غسلاً ويسكن العروق الهائجة والمرة الغالبة ويقطع البلغم ويطفئ الحرارة عـن المعـدة ويذهب بالصداع»<sup>(1)</sup>.

المياه الكبريتية الحارة

اعـتاد الـناس الاستشـفاء بالمياه الحارة التي تنبع في بعض المناطق الجبلية وغيرهـا ويتصـاعد مـنها رائحـة الكـبريت، وذلـك للأمـراض الجلدية وتليين البطن، ولكن ورد النهي الشديد عن التداوي بها، بل نفي دوائيتها وشفائيتها بالمرة، فقـد ورد أن الـنبي ﷺ نهـى أن يستشـفى بالحمـآت الـتي في الجبل<sup>(٢)</sup>. والحمآت جمع حمئة وهي الماء العض.

(١) الك افي٤: ١٥٢ ح٤، عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عمن ذكره، عن منصور بن العباس، عن صفوان بن يحيى، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي عبد الله التلية.
 (٢) المحاسن ٢: ٧٩٥ ح٨٤، عن علي بن إبراهيم، عن بعضهم، عن هارون بن مسعدة بن زياد، والمراد هارون بن مسلم زياد، عن أبي عبد الله التلية.

ويفسره ما جاء في خبر معتبر يرويه الكليني عن أبي عبد الله الظئة قال: «نهـى رسـول الله ﷺ عن الاستشفاء بالحميات، وهي العيون الحارة التي تكون في الجبال التي توجد فيها رائحة الكبريت، وقيل: إنه من فيح جهنمه<sup>(()</sup>.

وجباء التعليل بأنها ملعونية مغضوب عليها لا يمكن أن يكون فيها الشفاء.

مثل ما رواه الكليني وغيره عن أبي سعيد عقيصا التميمي قل: مررت بالحسن والحسين صلوات الله عليهما وهما في الفرات مستنقعان في إزارين، فقلت لهما: يا ابني رسول الله صلّى الله عليكما أفسدتما الإزارين ، فقالا لي: "يا أب اسعيد فسادنا للإزارين أحب إلينا من فسلا الدين، إن للماء أهلاً وسكاناً كسكان الأرض، ثم قبالا: "إلى أيس تريد؟» فقلت: إلى هذا الماء، فقالا: "وما هذا الماء؟» فقلت: أريد دواءه أشرب من هذا المر لعلة بي أرجو أن يخف له الجسد ويسهل البطن، فقالا: "ما نحسب أن الله جل وعز جعل في شيء قد لعنه شفاء» قلت: ولم ذاك؛ فقبالا: الأن الله تبارك وتعالى لما آسفه قوم نوح التليم فتح السماء ملحاً أجاجاًه<sup>(٢)</sup>.

والمستفاد من هذه الرواية شمول النهي لكل ماء مر وما كان ملحاً أجلجاً وإن لم يكـن مـن المـياه الكـبريتية، كمـا يستفاد مـنها خروج ماء الأرض عامته وامـتزاجه بماء السماء إلا بعض المياه، ألا وهي المياه الكبريتية والمياه المرة، التي لم تخرج ولم تمتزج، فكانت فاقدة للقيمة الدوائية بالمرة.

 (۱) الكافي ۲۲۹۲ ح۱، علي بسن إبراهيم، عن أبيه، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله الظلام المحاسن ۲: ۵۷۹ ح٤٤.

(٢) الكافي٦: ٣٨٩ ح٦، محمد بن يجيى، عن حمدان بن سليمان النيسابوري، وعن محمد بن يحيى عن زكريا وعدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه جميعاً، عن محمد بن سنان عن أبي الجارود عن أبي سعيد عقيصا التميمي، المحاسن٢: ٧٩٥ ح٤٦. ٢٠٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ٢٠٦ ألعلاج العام

ويــــل عـلى التعدد ما رواه الكليني بسند فيه سهل \_ وهو سهل \_ عن أبـي عـبد الله الظلا قــل: «إن نوحـاً الظلا لمـا كان في أيام الطوفان دعا المياه كلها فأجابـته إلا ماء الكبريت والماء المر فلعنهماه<sup>(١)</sup>. ويظهر منها أن الدعوة واللعنة كانت من النبي نوح الظلا فيرتفع إشكل عدم إجابتها دعوة الله سبحانه.

ولما كانبت العلبة في المنع من الاستشفاء هي اللعنة فهذه الرواية تدل على وجودها فيهما معاً.

والروايات تنهى عن الإستشفاء بهذه الميله بصورة عامة بحيث يشمل كل أنحاء الاستشفاء سواء كان بالشرب أو الاغتماس فيها لمداواة الأمراض الجلدية، ولكن قد يحمل على خصوص الاستشفاء بالشرب فإن المعتلا في التداوي بالأدوية القديمة هو الشرب وهو الغالب ويكون حاله حل الخمر التي نهي عن الاستشفاء بها ولكنه مخصوص بالشرب كما هو معلوم وقد تقدم الكلام فيه، فلا منع من المتداوي بها وبالميله في ظاهر البدن، إلا أن يستفاد من اللعن والمنهي عدم الدوائية بالمرة، وعمدم المنفع، كما يشعر به التأكيد الوارد في الأخبار.

(۱) الكافي ٦: ٢٨٩ ح٢ عملة من أصحابنا عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبد الله
 ابن سنان، عن أبي عبد الله الظيرة.

# التداوي بالحلو

يظهر من الأخبار أن مسألة التداوي بالحلو لم تكن مطروحة قبل زمان الإمام الصادق الظيلا والمعروف هو التداوي بالمر والمرار، فإن الأعشاب الطبية التي تؤخذ من الصحاري والجبل تكون عادة مرة، ولذا كان الإمام إذا سأل بعض المتطبين وغيرهم بماذا تداوون مرضاكم؟ قالوا: بهذه الأدوية المرار ، ولذا كان الخالد في الأذهان أن الدواء مر، وحتى اليوم فإن أكثر ما يشرب من الدواء هو مر وغير مقبول الطعم، وإن تم تطعيمه بالسكر، ولذا ورد عن أمير المؤمنين الظيلاً: "من لم يحتمل مرارة الدواء طل ألمه"<sup>(۱)</sup>.

ولكـن الـنظرية الإسـلامية طرحـت الـتداوي بالحلو بدلاً عن التداوي بالمر، كالعسل وبعض أنواع التمر والسكر وقصبه.

غير أن هـذه البدلـية فـيها نوع من الإبهام هل تعني أن المر والحلو معاً دواء، والـتداوي بـالحلو أفضـل، أو أن الـتداوي لا يكون إلا بالحلو، والمر ليس بدواء؟ فهذا هو سؤال يجب التأمل فيه.

فانظر إلى هذه المحاورة التي يقول فيها أبو عبد الله اللخة لبشير النبل: «يا بشير بـأي شيء تداوون مرضاكم؟» فقل: بهذه الأدوية المرار، فقل له: «لا، إذا مرض أحدكم فخذ السكر الأبيض فدقه وصب عليه الماء البارد واسقه إياه، فإن الذي جعل الشفاء في المرارة قادر أن يجعله في الحلاوة<sup>(٢)</sup>.

- (1) غرر الحكم للآمدي ٢: ٧٢١ ١٥٠٧ باب ١٠٧.
  - (٢) الكافي٦: ٣٣٤ ح٩، وسيأتي.

٢٠٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

والإبهام في قلول الإمام الا هل معنى ترك المداواة بالمرار لأنها ليست بدواء، أو أنها تعني تركه لأجل أن التداوي بالحلو أسوغ وأكثر نفعاً مثلاً؟ فيه نسوع من الترديد والإجمل وإن كان قوله إن الذي جعل الشفاء في المرارة... دال على أن الله سلبحانه وتعالى بالفعل قد جعل الشفاء في المرارة، وهو قادر على أن يجعله في الحلاوة، أي أنه جعله بالفعل، ومعه لا يبقى ترديد ويجب أن نلتزم بدوائية الجميع.

ومثله الحديث اللذي يرويه الكليني يسنده عن أبي عبد الله الظلا قل لرجل: «بأي شيء تعلجون محموكم إذا حم؟ قل: أصلحك الله بهذه الأدوية المرار السفايج والغافث<sup>(۱)</sup> وما أشبهه، قل: «سبحان الله الذي يقدر أن يبرئ بالمر يقدر أن يبرئ بلحلوا، ثم قلل: «إذ حمَّ أحدكم فليأخذ إناء فيجعل فيه سكرة ونصف<sup>(۲)</sup> فلا يجيء في هذه الرواية الترديد المار؛ لعدم قول الإمام «لا».

وقوله اسبحان الله هو مجرد تمهيد لإخبار السائل بما لم يسمعه ولم يتعقله، فيرجو الإمام من خلال الاستدلال اللاحق أن ينقدح في ذهن السامع بعض الاعتقاد بدوائية الحلو الذي كان يفقده بالمرة غير أنها خاصة بالحمى فلا تكون فيها التعميم المستفاد من الرواية السابقة.

(١) السفايج، ولعله تصحيف البسفايج، ويسمى ثاقب الحجر وأضراس الكلب أيضاً، وبسفايج حواصمه بالفارسية والمندية، وهمو بالفرنسية (VULGAIR) وبالإنكليزية POLYPODIUM والاسمم العملي COMMON POLYPODY

 ولكن يجيئ الترديد من ناحية ثانية، مثل ما يرويه الكليني عن بعض أصحابنا قل: حم بعض أهلنا فوصف له المتطببون الغافث، فسقيناه فلم ينتفع بـه، فشـكوت ذلـك إلى أبـي عـبد الله التي فقل: اما جعل الله في شيء من المر شفاء، خذ سكرة ونصفاً...ه<sup>(۱)</sup>.

فـإن هذا الحديث ينفي الدوائية عن المر بحسب ظاهره بالمرة، فيكون كل من تداوى بالمر أو ذهب وراء التداوي بالمر فهو ذاهب وراء سراب.

ولكني لا أستفيد من هذا الحديث مثل ذلك المعنى، وأراه يصب في مجل تأسيس الاعتقاد بالتداوي بالحلو إذ لم يكن معروفاً يومها ولا يعتقد به أحد، وبالتالي فإن النفي هنا للإشارة إلى قلة نفع الدواء المر مقابل الدواء الحلو فكان كلادواء مثل لا صلاة لجار المسجد إلا في المسجدة المعروف أنها لنفي الكمالية.

ولا شك أن زحزحة الاعتقاد بالدواء المر وتعويضه بالاعتقاد بالدواء الحلو بحاجة إلى وسائل صعبة ومحاولات شاملة، وهو بحاجة إلى مرور زمان وثمة تبليغ وإعلام، غير أن الإمام سنحت له الفرصة في إعلام ذلك عندما لم ينتفع السائل بالدواء المر وجاء متذمراً منه، فوجد الإمام فيه الأمل لأن يقدح في ذهنه الاعتقاد بالدواء الحلو.

وبالــتالي لا يمكــن إنكار التداوي بللر وهو مشهود وموجود وله قرائن وشواهد من الروايات والأخبار كالخبر المار عن أمير المؤمنين الظير.

وجـاء في بعض التمثيلات عنه التَخْلا: «وكما يلتذ المريض بنعت الطبيب العـالم بما يرجو فيه من الشفاء، فإذا ذكر مرارة الدواء وطعمه كدّر عليه الشفاء،

(1) الكافي ٦: ٢٣٤ ح١١ بسنده عن علي بن أحمد بن أشيم عن بعض أصحابنا.

٢١٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

كذلـك أهـل الدنـيا يلـتذون ببهجتها وأنواع ما فيها...ا<sup>(١)</sup>، وله مؤيدات أخرى كثيرة يجدها الطالب غضون المبلحث القلامة.

العسل

لا ينبغي أن يتطرق الشك و الريب إلى قلب كل مسلم معتقد بالله و رسوله في أن العسل شفاء في الجملة، بمعنى أنه يعالج بعض الأمراض ويحسم مادتها لا محالة، و ذلك بعد سماع قوله تعالى: فوأوْحَى رَبُكَ إَلَى النَّحْلِ أَن اتَخذي من الجبَال بُيُوتاً وَمَن الشَّجَر وَمَعَا يَعْر شُون ثُمَ كُلَى مَن كُلُ الشَّرَات فَاسلُكم سُبُلَ رَبِكَ ذَلَكَ يَعْرِيُ مَن يُطُوفها شَرَاب مُخْتَفَ أَلْوَانَهُ فيه شفاء للتَّاس إِن في ذَلَكَ لَاَيَة لَقُوْبَ يَعْكَرُون مُعَالية عَر الله المُول العليمية الساحقة مَن العلماء و المُسَرِّين يذَهبون إلى أن ضمير هيمة يرجع إلى الشراب أي العسل، وقيل : يرجع إلى القرآن، و هو ضعيف لا يعتنى به.

وكيف يختبلج الشبك بل يُتوهّم عدم ذلك بعد ما تواتر عن النبي ﷺ والأئمة الأخبار التي تدل على أنَّ العسل شفاء.

والمهم في تلك الآية و هـذه الأخبار هو إثباتها الشفائية للعسل دون الدوائية ، فرب دواء لا يؤثر في حصول الشفاء، بينما العسل فيه شفاء ، و ليس هو مجرد دواء.

فـلا كـلام في أصـل حصول الشفاء بالعسل و لم أجد من ينكره ، و إغا الكلام في عدة أمور:

- (١) تحف العقول: ٥٠٧.
  - (٢) النحل: ٥.

أنَّ العسل دواء لكل داء ، أو هو دواء لبعض الأدواء؟ أما استفادة العموم من الآية وإن كانت غير بعيدة، و لكن العلماء قد يترددون في استفادة العموم و الإطلاق و الشمول لكل مرض و لكل مريض باعتبار أن الآية ليست في مقام بيان العموم وعدمه، و إنما هي في مقام بيان أصل وجود الشفاء و حصوله بالعسل دون بيان حدوده و قيوده و شرائطه.

ولكسني أعـتقد أنَّ انـتظار تفصـيل أكـثر مـن هـذا التفصيل في القرآن الكـريم لـيس في محلـه، فإن كلمة الناس عامة و تشمل جميع الناس ومهما كان مرضـهم، فـإن العسـل شـفاء لهـم، كمـا تدل على أن جميع الناس لا يخلون من مرضٍ ظاهرٍ أو خفي و العسل شفاء لهم.

و إن أبيت عـن هـذا التفسير، فلا أقل من دلالة الآية على أن العسل شـفاء لجميع الناس حينما يمرضون، لعدم حلو إنسان من المرض في تمام عمره ، و كل أيام حياته.

وإن أبيت عن هذا المعنى أيضاً فهي تلل على أنّ العسل شفاء للناس المرضى، فهو شفاء لمن يُتصور فيه الشفاء و هو المريض من الناس، و ليس جميع الــناس، و هو يشمل جميع الناس المرضى وكل مريض مهما كان مرضه و داؤه . فعــند مــا نقـف عــلى كــل مريض إذا سئل هل إن العسل شفاء لهذا الإنسان؟ أمكنــنا الجــواب بــنعم؛ لأن هــذا مـن الناس و الله يقول: ﴿فِيه شَفَاء لِلنَّاسِ﴾ و لا يصح لأحد أن يقول: ليس فيه شفاء لهذا الفرد من الناس.

و النتيجة أنبه ليس المراد بعنض البناس المرضى وإلا لقل: فيه شفاء لبعض الناس، ولم يقل فيه شفاء للناس، أو قل: فيه شفاء لأناسٍ.

والدليل الأكيد على إرادة العموم هو استفلاة الأصحاب و الأئمة من أهل البيت التي العموم من الآية، فقد روي بسند معتبر عن أمير المؤمنين الظيئ عليَّ أنه قسل: «لعـق العسل شفاء من كل داء ، قل الله تعالى: ﴿ يَخُرُجُمِنِ ٢١٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْلَفٌ أَلْوَانُهُ فَيِهِ شَفَاء لِلنَّاصِ إِنْ فَحِي ذَلِكَ لَآيَةً لَقَوْمٍ يَتَكَرُونُ ﴾ <sup>(١)</sup> فقد استدل ال<del>تليك</del>ا على أن العَسَل شفاء من كل داء بالآية مما يدل على عموميتها.

وعن ابن عمر أنه كان لا يشكو شيئًا إلا تداوى بالعسل، حتى كان يدهـن بـه الدمـل و القـرحة ، و يقـرأ هـذه الآية<sup>(٢)</sup> وهذا يقتضي الحمل على العموم.

وفي فقـه الرضـا اللغ قــل: ﴿ العسل شفاء في ظاهر الكتاب كما قل الله عـزوجل ، و قــل اللغة : •في العسل شفاء من كل داءً<sup>(٢)</sup> فإن كلامه الأول إن لم يكــن فـيه عمــوم ، ولكن كلامه الثاني عام، إلا أن يقل بعدم استفادته العموم من الآية، بل من طريق آخر، لعدم استدلاله على العموم بالآية.

هـذا عـن الاستدلال بالكـتاب العزيز، و أما السنة فهناك روايات تدل على العموم.

منها : ما روي عن أبي الحسن الظيَّة قل: «العسل شفاء من كل داء إذا أخذته من شهدها<sup>(٤)</sup> ، والشهد الشمع.

ومنها: ما روي عن أمير المؤمنين التي قل: العسل شفاء من كل داء، ولا داء فيها<sup>(٥)</sup>.

(١) المحاسن ٢: ٤٩٨ ح ٦١٠ ، الكماني ٦: ٣٣٣ ح ٢، و المسند محمد بن يحمي، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحمي، عن جمده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبدالله الظيم.

- (٢) البحار ٢٣: ٢٩٤.
- (٣) فقه الرضا الظيمة: ٣٤٦.
- (٤) المحاسن ٢: ٤٩٩ ح ٦١٣ ، وفي السند إرسل.
  - (٥) مكارم الأخلاق: ١٦٦.

التداوى بالخلو ......

ومنها: ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قل: **ا**جعلت البركة في العسل، و فـيه شـفاء من الأوجاع، وقد بارك عليه سبعون نبياً<sup>(١)</sup> والوجع هو المرض على ما مر، والأوجاع جمع محلى بالألف و اللام حيث يفيد العموم.

ومنها: ما في مكارم الأخلاق عن أبي عبد الله الطلة : « لعق العسل شفاء من كل داء، قال الله عز و جل : ﴿ مَخْرُجُمُنِ بُطُوْنَهَا شَرَابٌ مُخْتَفَ أَلُوَانُهُ فيه شفَاء للنَّاسِ إِنِ تَغْمِي ذَلِكَ **لَآيةً لَقُوْمَ يَتَعَكَّرُونِ ﴾** "<sup>(٢)</sup> ويحتمل إرادة الرواية المَارَةَ الَتي يَرويهَا أبو عبد الله الطَيْلاً عن أمير المؤمنين الظلام ، فلا تكون رواية الخرى.

ومنها: البرواية البواردة بعندة طرق: ألم يستشف مبريض بحثل شربة العسل<sup>»(٣)</sup>، أو الما استشفى مريض بمثل العسل<sup>»(٤)</sup>، أو الما استشفى الناس بمثل العسل<sup>»(٥)</sup>.

فهـو بظاهـره يشـمل كـل مريض مهما كان مرضه إذا أراد أن يستشفي بدواء فليس هناك دواء لدائه مثل العسل، و كل الأدوية دون العسل في الفائدة.

ولكن الاقتناع بهذا الدليل لا يخلو من مجازفة، فإنه يمكن حمله على إرادة عـدم بلوغ مرتبة كل دواء في شفاء الداء الخاص به مرتبة تأثير العسل في شفاء الـداء الخـاص بـه، فـإذا استعمل عشرة مرضى عشرة أدوية ، فكان أحد الأدوية أكـثر تـأثيراً أمكنـنا أن نقـول : مـا استشـفَى واحـد من العشرة تمثل دواء هذا

- (١) مسند الإمام الرضا اللكة لداود بن سليمان: ١٢٢.
  - (٢) مكارم الأخلاق: ١٦٥.
- (٣) المحاسن ٢: ٤٩٩ ، عنه ، عن أبيه ، عن فضالة بن أيوب رفعه قال قال أمير المؤمنين التَخْلَة.
- ٤) الكافي ، عن العلة عن سنهل ، عن علي بن حسان، عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن الليك.
- (٥) الكافي، عن العدة عن سهل الكافي، العدة عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن حماد بن عثمان، عن محمد بن سوقة عن أبي عبد الله الظلم.

٢١٤ ..... ٢١٤ مترافق المعام عليهم، العلاج العام في عام الرسول المصطفى مترافق، العلاج العام

الشخص في سرعة تـأثيره و شلة نفعه، فهو لا يعني أن هذا الدواء دواء لكل العشـرة، بـل هـو دواء لواحد ولكنه أكثر تأثيراً في هذا الواحد من تأثير سائر الأدوية في الباقين.

ولكـن القواعـد تقرب العموم باعتبار أن وقوع النكرة في سيلق النفي أو الـنهي يفيد العموم فإن هما استشفى مريض، يعني كل مريض لا يستشفي بجـثل العسـل، إلا أن يقــل إن التعمـيم في الــنظائر و المراد ما استشفى مريض بكل دواء لكل داء مثل استشفاء المريض الذي دواؤه العسل بالعسل.

هـذا غايـة مـا يمكن أن يستدل به من الأدلة على العموم وبعض الأدلة ظاهرة في العموم وبعضها لا يخلو عن المناقشة.

ولقـد ظـل العلماء حيارى في شأن العسل ، وهل أنه شفاء من كل داء، أو أنه شفاء لبعض الأدواء، فقد ناقش البعض في دلالة الآية فقل: وقوله تعالى: في سَيَاقَ النَّفي، بَل إنه إخبار عن أنه يشفي كما يشفي غيره من الأدوية في حل دون حل<sup>(۱)</sup>.

وتبقى الروايات الدالية عبلى العموم، واستفلاة الأصحاب والأئمة العموم من الآية محكمة لا ينافيها ما كان فيه قصور عن الدلالة على العموم.

نعم هـناك روايـات كـثيرة أخرى قـد يستفاد منها خلاف ذلك، و منها الـروايات الكـثيرة المـتحفظة القائلـة فيه شفاء ولم تذكر «لكل داء» أو «من كل داء»، فـإن كل ذلك النقل من دون التعميم لكل داء مع أنها في مقام بيان أهمية العسسل يـورث الشـك، فلو كان شفاء من كل داء لكان ذكره أولى في مقام ذكر أهميته و خواصه.

نقله في البحار ٦٣: ٢٩٤ عن حيلة الحيوان.

فقـد روي عن أبي عبد الله الظلام الناقل لرواية كل داء عن أمير المؤمنين الظلام أنه قل: «لعق العسل فيه شفاء قل الله : ﴿ يَخُرُجُمَنِ بُطُوها شَرَابٌ مُخْلَفٌ أَلْوَانُهُ فِيه شفاً وللنَّاص إنَّ فَحِي ذَلِكَ لَآيةً لَقُوم يَتَكَرُونِ ﴾ <sup>(()</sup>ولم يقل من كل داًء. وَرُوى في الدَعائم عن رَسول الله ﷺ : «العسل شفاء»<sup>(٢)</sup> ، وفي المحاسن عن علي الظلام: «العسل فيه شفاءه<sup>(٢)</sup>.

ومنها: الـروايات الدالـة عـلى تعـدَد الـدواء، مثل ما روي مسنداً عن رسـول الله يَتَالله أنـه قـل: «إن يكـن في شـيء شفاء، ففي شرطة حجام أو شربة عسـل<sup>(؟)</sup>، و هـو يعـني أنَّ الشـفاء مـن بعض الأمراض يحصل بالحجامة ومن البعض الآخر بالعسل.

ومنها: المروايات الدالة على جعل العسل جزء الدواء و إضافة أجزاء أحرى اليه مثل ما روي أن رجلاً شكا إلى رسول الله ﷺ وجعاً يجده في جوفه ، فقـل : الحـذ شمرية عسـل و ألـق فيها ثلاث حبات شوّنيز أو خمساً أو سبعاً و اشـربه تبرأ بإذن الله<sup>(٥)</sup>، فلو كان العسل شفاء لكل داء لما احتاج إلى خلطه بجزء آخر كالشونيز.

ومنها: الروايات الدالية على أن للعسل فوائد معينة ، فقد روي أن رسول الله على قبل: العسم الشراب العسل يرعى القلب و يذهب برد الصدر»<sup>(1)</sup> فلو كان العسل شفاء لكل داء لما اقتصر نفعه على ذلك.

- (1) المحاسن ۲: ۶۹۹ ح ۲۱۱ مرسلاً.
- (۲) مستدرك الوسائل ۱۲: ۲۰۱۹ ح ۲۰۱۹۱.
- (٣) المحاسن ٢: ٤٩٩ ح ٢١٢، ٢١٦، بطريق لا بأس به.
  - (٤) عيون أخبار الرضائظة ٢٩:١
    - (٥) دعائم الإسلام۲: ١٢٥ ح٤٧٦.
      - (٢) البحار ٢٣: ٢٨٩.

٢١٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ظلم، العلاج العام

ومنها: الروايات الدالة على أن العسل شفاء لعدد معين من الأمراض ، مـثل مـا روي عن رسول الله ﷺ: همن شرب العسل في كل شهر مرة يريد ما جـاء بـه القـرآن عوفي من سبع و سبعين داء، فلو كان العسل شفاء من كل داء فلماذا قصره على سبع و سبعين داء.

وروي عن رسول الله ﷺ أنه قل: العليكم بالعسل، فوالذي نفسي بيله ما من بيت فيه عسل إلا و تستغفر الملائكة لأهل ذلك البيت، فإن شربها رجل دخل في جوف ألف دواء و خرج عنه ألف داءا<sup>(۱)</sup>. فلو كان العسل شفاء من كل داء فلملذا قصره على الألف، و هذا و سابقه يشبه أن يراد به دفع العسل للأمراض و هو داخل في الوقاية لا الشفاء منها؛ لعدم وجود هذا الرقم من الداء في جسم أحد.

وقــل الـبعض: اتفـق الأطـباء عـلى أن المـرض الواحـد يختلف علاجه باخــتلاف السن و العلاة و الزمان و الغذاء المألوف و التدبير و قوة الطبيعة و فعلها ، فكيف يكون هناك دواء واحد للجميع<sup>(٢)</sup>.

ومع كمل ذلك قد يُشاهَد عدم نفع العسل لبعض الأمراض، و إلا لما استعصبي مرض ولما مات مريض، و لوصف كل طبيب العسل ، بل لا حاجة للطبيب و المدواء، بمل يكفي أن يحتفظ كل شخص بجرة عسل يتداوى بها و يستلذ به.

ومـن جراء ذلك الذي تلونله عليك و أمثاله تعددت الأقوال في المسألة. و حدثـت التفصـيلات فقد قل الشيخ الصدوق: وما روي في العسل أنه شفاء من كل داء فهو صحيح ومعنله أنه شفاء من كل داء بارد<sup>(٢)</sup>.

- (١) طب النبي ﷺ للمستغفري: ٢٥، مستدرك الوسائل ٢١: ٣٦٩ ح٢٠٢١٢.
  - (٢) حكاه في البحار ٢٣: ٢٩٥.
  - (٣) حكاه المفيد في الاعتقلاات: ١١٥ والمجلسي في البحار ٥٩: ٧٤.

التداوي بالحلو ......

ولعـل دلـيله مـا دل مـن الروايات على أن الشفاء بالعسل أو الحجامة. فالأول للداء، البارد و الثاني للحار.

وفصّل آخر بعد نقل قول رسول الله يتله الشفاء في ثلاثة : شربة عسل، و شرطة محجم، و كية بنار، وأنهى أُمتي عن الكي، فقل: إن المراد بالشفاء في هذا الحديث الشفاء من أحد قسمي المرض ؛ لأن الأمراض كلها مادية أو غيرها، و الملاة كما تقدم حارة أو باردة، فلخار يعالج بإخراج الدم؛ لما فيه من استفراغ الملاة و تبريد المزاج، و المبارد بتناول العسل لما فيه من التسخين و الإنضاج ، و أما الكي فخاص بالمرض المزمن؛ لأنه يكون عن مادة باردة قد تغير مزاج العضو، فإذا كوى خرجت منه<sup>(1)</sup>.

وقل ثالث: فيه شفاء للناس إما بنفسه كما في بعض الأمراض البلغمية، أو مع غيره في سائر الأمراض ؛ إذ قلما يوجد معجون لم يكن العسل جزءاً منه ، مع أن التنكير يشعر بالتبعيض، و يجوز أن يكون للتعظيم و التكثير، وقيل الضمير للقرآن و هو بعيد<sup>(٢)</sup>.

ولعـل دليله الجمع بين الأخبار الدالة على الاستشفاء بالعسل وحد، و الـروايات الدالـة عـلى وصف الدواء المركب من العسل و غيره و هي كثيرة، ومـثل الأولى مـا روي أنه جاء رجل إلى النبي يَتِلَيْهُ فقل: إن أخي استطلق بطنه، فقل يَتِلَيُهُ : «اسقه عسلاً، فسقاه فبرئ<sup>(٣)</sup>.

وقـيل : إن هـذا عـلى هـواء مكة و المدينة ، فلا يجوز استعماله في سائر الأدوية، لما روي فأن طب العرب في سبعة: شرطة الحجامة ، و الحقنة ، و الحمام، و السـعوط، والقـي، و شـربة العسـل، و آخـر الـدواء الكـيّ وربما يزاد فيها

- (۱) البحار ٥٩: ١٣٥.
- (٢) البحار ٢٣: ٢٨٩.
- (٣) البحار ٢٣: ٢٩٥.

٢١٨ ..... ٢١٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَظَيْهُ، العلاج العام

المنورة<sup>(1)</sup>. وما روي عن النبي ﷺ مخاطباً للعرب: **إن كان في أدويتكم خير ففي** شرطة حجم أو شربة عسل أو لذعة بمنار توافق المداء ، و ما أحب أن اكتوي<sup>ه(٢)</sup> فالعسل و أخواه شفاء للمخاطبين الذين يتداوون بهذه الأمور و هم العرب من سكان الجزيرة.

وقـد يكـون هـنك أقـوال أخـرى لا نطيل بذكرها و المهم بيان الحق في المسألة.

الحق في المسألة:

الحـق هـو أن العسـل شـفاء لكـل داء؛ لقـوة أدلة التعميم و تعددها، و ضعف أدلة الأقوال الأخرى سنداً ودلالة فلا نطيل بنقضها و إبرامها.

ولكـن اختـيار ذلك يحتاج إلى نوع من التفصيل و البيان؛ فقد روي عن أبـي الحسـن الثالث أنه قل: «أكل العسل حكمة»<sup>(٣)</sup>. وهذا ما يدعو إلى التأمل في المسألة ، و ملاحظة الآية من جديد و استعراض سأئر الأدلة.

أما الآية فهمي تسلل في أول الأمر على تنوع العسل لأنه تعالى قل: ﴿ وَأَوْحَمَى رَبُّكَ إِلَى النَّحُلُّ أَنِ اتَّحَدَي مِنِ الْجِبَالِ بُيُوتاً وَمَنِ الشَّجَرِ وَمَتَّا يَعْرِشُونَ ﴾ وهـ ويلل على أن العسل أقسام: جبلي، وهو المستحصل من السنحل القياطن في الجسبل، و عسل السهول التي تنبت فيها الأشجار عفواً، و عسل البيوت و المزارع ومنه الصناعي.

 (۱) طب الأثمة : ٥٥ ، الوسائل ٢٥ : ٢٢٦ ح ٣١٧٥٣ ، مستلوك الوسائل ١: ٤٣٦ ح ١٠٩٨ ، و ح ١٢ : ٢٩ ح ١٤٨١٤.
 (٢) البحار ٥٩: ١٢٧.
 (٣) الجامن ٢ : ٥٠٠ ح ١٣٠.

| Y14 | التداوي بالحلو |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

شم بين الخاصية الأساسية في عمل النحل، و العسل المستحصل منها، والحكمة المودوعة فيها حيث إنها صغيرة الحجم و كثيرة العدد الأمر الذي يساعدها على وظيفة يصعب إنجازها على البشر، و هي استجلاب المادة الدوائية من كل الشجر و النباتات و تجميعها، قل تعالى: (مُ كلّي من كُلّ الدوائية من كل الشجر و النباتات و تجميعها، قل تعالى: (مُ كلّي من كُلّ السبل ومهما دق وضاق منفذ الوصول إلى الدواء وساعد عدها على استقصاء كمل النباتات، ففي هذه الشرائط (مَخْرُجُمْن بُطُوهًا شرَابٌ مُخْتَفُ استقصاء كمل النباتات، ففي هذه الشرائط (مَخْرُجُمْن بُطُوهًا شرَابٌ مُخْتَف أَوَانُعُه كناية عن اختلاف منابعه و نبته، و هنالك يكون ( فيه شفاء للتّاس له مَن كمل داء كما جاء في الأخبار ، ولا شك أن في هذا الحديث عجب و دلالة على عظمة الله و قدرته (إن قي ذلك لآية لَقَوْمَ يَعْكَرُون مَ

ولا شــك أن الــنحل الــذي يــتغذى من السكر فقط لا يكون في عسله فائدة أكثر من فائدة السكر، و إلا فمن أين تأتي الفائدة.

وكـذا فـإن الـنحل الـذي يتغذى من زهور نبتة الخيار مثلاً لا يكون في عسله فائدة أكثر من فائدة الخيار أو زهرته.

والنحل الذي يتغذى من كل الشجر و النباتات جبلية كانت أو سهلية أو حقلية بما فيها العقاقير الطبية يكون في عسله دواء كل داء، ومن يتغذى من زهور الجبل فقط يكون فيه دواء بعض الأدواء ، و كذا السهلي و الحقلي، فإذا خلط الجميع فإنه سيكون دواء لكل داء، وهذا يعني أن جنس العسل شفاء من كل داء، لا كل عسل مهما كان منشؤه؛ لعدم جمع النحل رحيق جميع الشجر بما فيها الجبلي و السهلي و الحقلي إلا نادراً.

ويتحتم عليمنا هـنا الإشـارة إلى نكـتة هامـة جـداً تتضمنها كلمة «فيه» الموجـودة في الآية وهي أن العسل فيه شفاء ، بمعنى أن فيه مواد كثيرة معقدة كل مـادة مـنها دواء لـداء و عسل كل نحلة من كل نبتة أو طائفة من النباتات دواء ٢٢٠ ..... ٢٢٠ المطفى عليه العام ٢٢٠ .....

لـداء واحـد أو أكـثر، واجـتماع عسل نحلات عديدة يجعل منه دواء لكثير من الأدواء، ولكـن تكون نسبة الدواء في العسل لكل داء قليلة جداً، وقد يتضمن العسـل الواحد دواء مائة داء أو اكثر أو أقل ، فتكون نسبة دواء كل داء في كل عسـل قلـيلة تحـتاج إلى تكرار الشرب و تنويع العسل و الدوام على ذلك، أو يقـوم العلم الحديث باستكشاف الملاة المؤثرة و التركيب المؤثر في كل مرض، و استحصالها.

فالعسل فيه شفاء معناه أن فيه الملاة المؤثرة في شفاء كل داء.

ويؤيـد مـا بيـناه و ذكـرناه الـرواية المـارة عـن رسـول الله ﷺ: اعليكم بالعسل، فوالذي نفسي بيده ما من بيت فيه عسل إلا و تستغفر الملائكة لأهل ذلك البيت، فإن شربها رجل دخل في جوفه ألف دوا، و خرج عنه ألف داءا<sup>(۱)</sup>.

ألا تلاحـظ أنــه قــل دخــل في جوفه ألف دواء، فهذا يعني أن في العسل ألف ملاة مؤثرة إذا أكلت نحله من جميع الثمرات.

وهذا يللً على أن علد الأمراض هي ألف لا تزيد عن هذا العدد مهما تـزايدت ولا يعـني وجـود الألـف داء في كـل زمـان، بـل قد يكون أربعمائة و خمسـمائة، وقـد بيـنا أنها تزيد ولكن هذا الخبر يدل على أنها مهما تزايدت لا تـزيد على الألف مرض، وبهذا فإن هذه الرواية تساوي الروايات القائلة لكل داء، لأن ألف داء يعني كل داء تقريباً أو تحقيقاً.

ويـبقى قوـله فخـرج عـنه ألف داء، فهو خارج مخرج الفرض و التقدير، يعـني لو فرض أن فيه ألف داء لخرج ، ولو كان عشرة لخرجت وهكذا، ويحتمل إرادة مصاديق المرض الواحد وعلله.

(١) طب النبي ﷺ للمستغفري: ٢٥، مستدرك الوسائل٢١: ٣٦٩ ح٢٠٢١٣.

التداوي بالخلو ......

كما يحتمل إرادة مجرد بيان الكثرة، والمبالغة من كملمة الألف دون التحديد الدقيق.

وأخيراً تعـرف الوجه في وجود التحفظ في بعض الأخبار كما يُعلم أن تلـك الأقـوال في المسـألة تذهـب جميعها باطلاً ، بعد ارتفاع الحيرة بهذا البيان الصائب الذي وفقنا الله سبحانه و تعالى لدركه و بيانه.

وإذا أردنا الإشارة إلى وجه بطلان أدلة سائر الأقوال فنقول: أما الروايات الدالـة عـلى الـتداوي بالعسـل و غـيره كالحجامـة ، فلعـل الوجه فيها هو أن الحجامـة يمكـن أن تكـون بديـلاً للعسل خصوصاً و أن العسل لم يكن متوفراً عصر ثذٍ، و لم يتيسر الحصول عليه، بينما الحجامة كانت ميسورة.

ومين ناحية أخرى فإن العسل قد يتضمن نسبة قليلة من الملعة المؤثرة في علاج بعض الأمراض فيحتاج الى منة أطول، بينما تقوم الحجامة بعلاج أسرع.

وأما الروايات المتضمنة للأدوية المركبة التي أحد أجزائها العسل ، فالسر فيها ما عرفت من أن العسل يتبع في مقدار الشفائية مقدار تنوع النباتات و الشجر التي تتغلى منه النحل، فلعل إضافة أجزاء أخرى إنما هو لتتميم دوائية العسل فيكمل بعضها البعض إذا كان في العسل نقص.

ولا يُعبأ بقول من قل بأن هذا خرج على مقتضى هواء مكة و المدينة، و القرآن بيان للناس جميعاً و ليس لطائفة خاصة.

وكبذا القبول ببأن الأدوية و العلاجات تختلف بحسب العمر و الأحوال فهو صحيح بالنسبة لغير العسل لما بينا من أنه تركيب معقّد يتضمن أدوية كشيرة ومواد مؤثرة قـد تـبلغ الألـف حسب تنوع النباتات التي يتغذى منها النحل. ٢٢٢ ..... ٢٢٢ ...... ٢٢٢ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

# كيفية تكون العسل

المبعض منا صلاف في حياته أن نَشَر وردة واستُأصَلَ بعض أجزائها فتذوّق أصلها فيجد فيه حلاوة، فهذا هو الشهد الذي تصنع النحل منه العسل، والغالب فإن هذا الشهد يكون في أعمق نقطة من الوردة، وله رائحة طيبة ويسميه المبعض ماء الحيلة، وكأنه يمنح الإنسان الخلود والبقاء، ومهما يكن من ذلك فهو ملاة سليمة تزيد في عمر الإنسان.

والـنحل بدورهـا تقـوم بجمـع أنـواع هذا الشهد من أنواع الأزهار في كيس العسل ثم تقوم بإخراجه من خرطومها لتعرضه للهواء حتى يفقد الشهد شـيئاً مـن مائـه ويصبح أكثر غلظة وهكذا تكرر هذه العملية عدة مرات حتى يصير عسلاً فتضعه في الخلايا الشمعية، تخزنه لفصل الشتاء والخريف.

ومعلوم أن الإنسان لا يتمكن من هذه العملية ولا يستطيع الانتقل من وردة إلى وردة ينتزع شهدها القليل جداً، إلى أن يصل إلى مقدار يتغذى عليه الإنسان.

والمقدار الذي يحمله كل نحلة إلى بيتها عند كل طلعة قليل جداً فهي بحاجة إلى ٢٠٠ طلعة تملأ فيها كيسها العسلي، حتى يملأ خلية واحدة ومن أجل أن تمـلأ كيسها الذي لا يجاوز رأس الدبوس يجب أن تجمع شهد ١٠٠٠ إلى ١٥٠٠ وردة شبدر مثلاً، ومع ملاحظة هذا الحساب تعرف أن جع كيلو عسل في يوم واحد في بيت النحل، كم هو بحاجة إلى عمل كبير وفعالية واسعة جداً، فمن يأكل ملعقة من العسل في فطوره لا يعلم كم نحلة عملت فيه وبأية تعب ومشقة، والريض المتعالج بالعسل إذا عرف ذلك وعرف مقدار الطاقات المبذولة لجمع العسل وما هو المجموع وما هي خواصه، فإنه سيساهم في شفائه وفي تسريعه، لما للتعقيد والصعوبة في الحصول على الشيء وندرته وغلاء ثمنه من الدخل في عملية الشفاء التي اعتقدها في مثل العسل والمومياء وما شابه ذلك.

#### التداوي بالتمر

تقرر التداوي بالحلاوة والاستعاضة بها عن التداوي بالمر، فللعروف من الحلاوة بعد العسل –الـذي له شـهرة عللية- هو التمر الذي له شهرة بين المسلمين؛ لأنـه ينبـت في بلادهم وهو حلواء نبيهم، فكان يجبه حباً جماً ويوصي بأكله والتداوي به، حتى قيل إن رسول الله يَتِلَقُهُ كان تمرياً وكذا كان أميرالمؤمنين التَخْلُةُ والأنْمة للتِقِيمُ من بعده كلهم تمريون، ويرون للمؤمن أن يكون تمرياً.

وكان رسول الله ﷺ أول ما يفطر على التمر أو الرطب إذا أمكنه، وهو أكثر طعامه، والمهم في محل البحث دوائيته والمعالجة به.

فقد روي عن أمير المؤمنين المحلين في حديث الأربعمائة أنه قل: الخالفوا أصحاب المسكر وكلوا التمر فإن فيه شفاء من الأدواءا<sup>(۱)</sup> ورواه في المحاسن عنه الكلي<sup>(۱)</sup> والأدواء عام شامل لكل داء ومرض، وهو ما نطلب إثباته، ولكن هل يحكن إثبات هذه الخاصية الدوائية لكل تمر من هذا الحديث أو غيره؟ الظاهر لا، فإن التمر يختلف منه الجيد ومنه الرديء، كالمعافارة وإنما ورد التأكيد على بعض التمور وما ذكرله الدوائية منها هو العجوة والبرني والصيحاني، وإن كان إطلاق هذه الرواية يقتضي عدم الفرق بين أنواع التمور، غير أن ذكر هذه الخاصية لخصوص ها التمور الذكورة من بين التمور التي تذكرها الأخبار وتذكر خواصها من دون تعرض لدوائيتها قد يوجد الوهن في الاستدلال بهذا الإطلاق.

- (۱) الخصل: ۲۱۵.
- (٢) المحاسن٢: ٥٢٣ ح ٩٩٢، عن القامهم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله المحلي قال قال أمير المؤمنين المحلي.

٢٢٤ ..... ٢٢٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

## تمر العجوة

العجوة هـي الـنخلة الأولى التي هبط بها آدم ﷺ من الجنة واحتملها نـوح الظلافي في السفينة، فما تم تكثيره من نوى العجوة فهو الألوان الأخرى، وما أخذ فسيلاً منها فهو العجوة وقد يسمى الصرفان.

والمهم أن الأخبار تذكر له بعض الخواص الدوائية، خصوصاً دفع السم وقتل الديدان.

فقد روى البرقي عن بعض أصحابنا رفعه قل قل: فمن أكل سبع تمرات عجوة مما يكون بين لابتي المدينة لم يضرَّه ليلته ويومه ذلك سم ولا غيره<sup>(١)</sup> وهذا المقدار لا ينفع في الاستدلال على ما نحن فيه؛ لضعف الخبر ودلالته على الوقاية دون العلاج، واختصاص ذلك بتمر المدينة، وفي رواية ابن الشيخ المسندة عن النبي يتلاً قل: فمن تصبح بتمرات من عجوة لم يضره ذلك اليوم سم ولا سحرا<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية يرويها الكليني بسنده عن أبي عبد الله الظلا قل: امن أكل في كل يوم سبع تمرات عجوة على الريق من تمر العالية لم يضره سم ولا سحر ولا شيطان»<sup>(٦)</sup>.

(١) المحاسن ٢: ٢٢<sup>٥</sup> ح ٢٩<sup>٠</sup> والرواية مضمرة.
 (٢) أمالى الطوسي ٢: ٩ . عن والده الشيخ الطوسي ، عن علي بن محمد بن بشران، عن عشمان بسن أحمد السماك عن محمد بن عبد الله المنادي، عن شجاع بن الوليد ، عن هاشم بن هاشم، عن عار بن سعد، أن سعداً قل قل رسول الله عليه.
 (٢) الكافي ٦: ٢٤٩ ح٩، عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن محمد بن عيسى، عسى الدهة ال معن رست بن أبي منصور، عن عبد الله ين سنان، عن أبي عبد الله المناك.

التداوي بالحلو ......

ولكـن في روايـة أخرى لما قدم أبو عبد الله التليكة الحيرة جاءه رجل بطبق فـيه بعـض أنواع التمر، فنظر إلى الصرفان فقل: الما هذا؟، قل: الصرفان، قل: الهو عندنا العجوة وفيه شفاءه<sup>(١)</sup>.

ولو تم سند هذه الرواية لارتفعت بها جميع الإشكالات المارة سوى الدوائية؛ لصعوبة استفادتها من كلمة الشفاء التي يؤكدها الحديث الآخر عنه التلكة قـل: «الصرفان هـو العجوة، وفيه شفاء من الداء"<sup>(٢)</sup>. فلعل المراد جنس الـداء وتثبت العمومية المطلوبة بعد استفادة الدوائية بقوله الشفاء من الداء والأحاديث كـلها ضعيفة السند بالإرسل ولكـن قد يغني تعددها وملاحظة الروايات المؤكدة على تمر العجوة مثل ما رواه البرقي عن أبي عبد الله التلكة أنه قـل: في الصرفان: «نعم المتمر لا داء ولا غائلة، أما إنه من العجوة") ونفي الداء والغائلة يعني عدم وجود ضرر فيه ولا داء، وقد يعني عدم بقاء داء مع أكله وهو المطلوب، غير أن الاحتمل الأول هو الأقوى.

وفي روايـة أخـرى عـنه الظلام: «نعـم التمر الصرفان لا داء ولا غائلة»<sup>(2)</sup>، والـروايات كــلها مراسـيل قــد يعضـدها تعددها وتكرر النقل والرواية الدالة عـلى دوائـية الـتمر بصورة عامة المارة، والرواية المسندة التي يرويها ابنا بسطام

(١) المحاسن٢: ٥٣٦ ح٢- ٨ عن علي بن إبراهيم عن أبيه، عن سعدان بن مسلم عن بعض أصحابنا قل لما قدم ورواه الكليني عن الحسين بن محمد عن أحمد بن إسحاق، ومحمد بن يحيى عن أحمد بن معدان بن مسلم، بن يحيى عن أحمد بن معدان بن مسلم، عن بعض أصحابنا قل لما قدم... الكافي ٦: ٣٤٧ ح٥٠.

(٢) المحاسن ٢: ٥٣٦ ح٧٠٧، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن سعدان، عن رجل عن أبي عبدالله المعادي.

(٣) المحاسن: ٢٧٥ ح٨٠٨ عن علي بن إبراهيم ، عن ابن أبي نجران، عن محبوب بن يوسف، عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله الظلام.

(٤) المحاسن ٢: ٥٢٧ ح٢٨ عن علي بن إبراهيم، عن بعض أصحابنا، عن عبد الله بن سنان قل قل: أبو عبد الله الظرير.

٢٢٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي ، العلاج العام

والـبرقي والكلـيني عـن أبي عبدالله اللي قل: امن أكل سبع تمرات عجوة عند منامه قتلن الديدان في بطنه <sup>(١)</sup> مما يثبت الشفاء بها في الجملة. وفي روايـة معتـبرة السـند، عـن أبـي عبد الله اللي قل: «الصرفان سيد

تموركم"(٢).

تمر البرنى

الحسل في تمر البرني يختلف عن العجوة فرواياته أوضح سنداً وأقوى دلالة وأكثر طرقاً، منها ما يرويه البرقي بسند معتبر عن أبي عبد الله الليك قل: «إن وفد بـن عـبد القـيس قدمـوا عـلى رسول الله يَظْ قل: فوضعوا بين يديه جلـة<sup>(٣)</sup> تمر، فقـل رسول الله يَظْ : أصلقة أم هدية؟ قالوا: بل هدية، فقل النبي يَظُوُن أي تمراتكم هـذه؟ قـالوا: هـو الـبرني يـا رسول الله، فقل: هذا جبر ئيل يخبرني أن في تمرتكم هذه تسع خصل: تخبل الشيطان، وتقوي الظهر، وتزيد في المجامعـة، وتـزيد في السـمع والبصر، وتقـرب من الله، وتباعد عن الشيطان، وتهضم الطعام، وتذهب بالداء، وتطيب النكهة".

(١) المحاسن ٢: ٥٢٣ ح ٢٩١، عن أبي القاسم ويعقوب بن يزيد، عن زيلد بن مروان القندي عن عبد الله بن مسنان عن أبي عبدالله الحلامي ٢٤٩ ح ٢٠ عن أحمد، عن يعقوب بن يزيد... ورواه ابسن بسنطام من طب الأنمة: ٦٥ ، عن الحسن بن عبد الله، عن فضالة، عن محمد بن مسلم بن يزيد والسكوني، عن أبي عبد الله الخلامي عن أبيه، عن أبي عبن أبي عمد بن مسلم بن يزيد والسكوني، عن أبي عبد الله الخلامي من أبيه، عن علي بن أبي عمد بن مسلم بن يزيد والسكوني، عن أبي عبد الله الخلامي من أبيه، عن علي بن أبي محمد بن مسلم بن يزيد والسكوني، عن أبي عبد الله الخلامي من أبي عبد الله الخلامي بن عبد الله، عن علي بن أبي محمد بن مسلم بن يزيد والسكوني، عن أبي عبد الله الخلامي من أبيه، عن علي بن أبي علم اللب ... ، قل وعنه الخلامي أن قل: كل العجوة فإن تمرة العجوة تميتها وليكن على الريق.
(٢) الكافي ٢٤٧ ح٢٤ المحاسن ٢: ٢٥ ح ١٨ عن علي بن إبواهيم عن أبيه، عن محمد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله الخليري.
(٢) الكافي ٢٤٧ ح٢٤ المحاسن ٢: ٢٥ ح ١٨ عن علي بن إبواهيم عن أبيه، عن محمد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله الخليري.
(٢) الكافي ٢٤٧ ح٢٤ الحاسن ٢: ٢٥ ح ١٨ عن علي بن إبواهيم عن أبيه، عن محمد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله الخليري.
(٢) الجالة هي زنبيل كبير يتخذ من الحوص أي ورق النخل ونحوه يجعل فيه التمر.
(٢) الجلة هي زنبيل كبير يتخذ من الحوص أي ورق النخل وغوه يجعل فيه التمر.
(٢) الجلة هي زنبيل كبير يتخذ من الحوص أي ورق النخل وغوه يجعل فيه التمر.
(٢) الجلة هي زنبيل كبير يتخذ من الحوص أي مرق النخل وغوه يجعل فيه التمر.

التداوي بالحلو ......

والمهم أنها تذهب بالداء، والمراد به بحسب الظاهر مطلق الداء.

وفي رواية أخرى: أن جبرئيل هبط على رسول الله ﷺ وبين يديه طبق من رطب أو تمر، فقل جبرئيل: أي شيء هذا؟ قل ﷺ: البرني، قل: يا محمد كلمه يهنئ ويمرئ ويذهب بالإعمياء، ويخرج المداء ولا داء فميه ومع كل تمرة حسنةا<sup>(1)</sup>.

وفي روايـة ثالثة عن أبي عبد الله اللخة عن آبائه المشكلي قل، قال رسول الله يتياله: الحير تموركم البرني يذهب بالداء ولا داء فيمه<sup>(٢)</sup>.

ومهما يكن من ذلك فالروايات المتضمنة لإذهابه بالداء كثيرة وفيها ماهو معتبر سنداً، وقد صرح بدوائيته في بعض الأخبار، منها الرواية المعتبرة التي يرويها البرقي عن أبي عبد الله التلكة: لنحير تموركم البرني، وهو دواء ليس فيه داءة<sup>(٢)</sup> وبهذا الحديث يذهب به توهم إرادة الوقاية من الإذهاب بالداء في الروايات المارة، لأنه صرح بأنه دواء.

ومـثله ما يرويه البرقي أيضاً عن رسول الله ﷺ قل: «أُهدي لرسول الله عَلَيْهِ تمـر بـرني من تمر اليمامة فقل: يا عمر أكثر لنا من هذا التمر، فهبط عليه جبرئيل الظير: فقل عَلَيْهُ: تمر برني أُهدي لنا من اليمامة،فقل جبرئيل للنبي عَلِيْهُ:

 المحاسن ٢: ٢٣٥ ح ٢٩٥، عن بعض أصحابنا، عن أحمد بن عبد الرحيم، عن عمرو بن عمير الصوفي قل.

(٢) المحامسن ٢: ٣٢٥ ح٢٩٧ ، عن جعفر بن محمد ، عن ابن القداح، عن أبي عبدالله التخلام، وجعفر بن محمد هو الأشعري، وهو لم يوثق، وقل الوحيد إن في رواية محمد بن أحمد بن محيى عنه وعدم استثناء روايته من رجاله فيه دليل على ارتضائه وحسن حاله، وفي ذلك كلام.
(٣) المحاسن ٢: ٣٥٥، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله التخلام ورواه في الكافي ٢: ٣٥٥ مع على بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن أبي عمرو، عن رجل، عن أبي عبد الله الشخلام. ٢٢٨ ..... ٢٢٨ يتلقي المطفى عليه المصطفى عليه العلاج العام

الستمر السبرني يشبع ويهنئ ويمرئ ويذهب بالإعياء، وهو الدواء، ولا داء له مع كمل تمرة حسسنة، ويرضي السرحمن، ويسمخط الشميطان، ويمزيد في مماء فقمار الظهر»<sup>(۱)</sup>.

وهـذا الكلـيني يروي بسند معتبر عن أبي عبد الله الطِّكْة: التمر البرني يشـبع ويهنـئ ويمـرئ وهـو الـدواء، ولا داء له يذهـب بالعـياء ومـع كـل تمرة حسنة»<sup>(١)</sup>، وهناك روايات أخرى كثيرة دالة على ذلك.

ف إذن لا يمكن الترديـد في دوائية البرني ولا في عموميتها، بالإضافة إلى فوائـد أُخـرى له نـتعرض لهـا في آحاد الأمراض إن شاء الله تعالى، ولكن هناك روايـة تعـنّه دواء لسـبعين داء يـرويها الطبرسـي عـن الـنبي ﷺ قـل: اعليكم بالـبرني؛ فإنـه يذهـب بالإعـياء، ويدفئ من القر، ويشبع من الجوع، وفيه اثنان وسبعون باباً من الشفاء<sup>(٣)</sup>.

لا يعـني أنــه يـريد سـبعين مرضاً، بل سبعين باباً قد ينفتح من كل باب سبعون باباً ويشمل عامة الأمراض، وهو الظاهر منه.

ويبدو أن التداوي بالبرني له أنحاء مختلفة، فمرة مع شرب الماء، ومرة من دون شرب الماء، ولذا روى البرقي عن محمد بن الحسن بن شمون قل: كتبت إلى أبي الحسن الطّيّة: إن بعض أصحابنا يشكو البخر، فكتب إليه : «كل التمر البرني» قال: وكتب إليه آخر يشكو يبساً، فكتب: «كل التمر البرني على الريق، واشرب عليه الماء» ففعل فسمن، وغلبت عليه الرطوبة، فكتب إليه يشكو ذلك، فكتب إليه: «كل التمر البرني على الريق ولا تشرب عليه الماء»<sup>(1)</sup>.

- (۱) المحاسن ۲: ۵۳۶ ۷۹۹، عن الحسين بن أبي عثمان رفعه.
- (٢) الكافية: ٣٤٦ ح٧، عن علي بن إبراهيم عن أبيه، عن إسماعيل بن مرار، عن يونس، عن هشام بن الحكم ، عن زرارة.
  - (٣) مكارم الأخلاق: ١٦٩.
  - (٤) المحاسن٢: ٢٣٣ ح٧٩٤، ومحمد بن الحسن بن شمون ينسب إليه الغلو.

| YY9 | التداوي بالحلو |
|-----|----------------|
|-----|----------------|

والرواية وإن كانت ضعيفة غير أن هذا النمط من التداوي بالتمر مع الماء وبدونه كان متداولاً عند أطباء تلك العصور، وهو مشهور، فقد روى الكليني بسند معتبر عن عمار الساباطي قل كنت مع أبي عبد الله اللي فأتي برطب فجعل يأكل منه ويشرب الماء ويناولني الإناء، فأكره أن أرده فأشرب حتى فعل ذلك مرات قل، فقلت له: إني كنت صاحب بلغم فشكوت إلى أهرن طبيب الحجاج، إلى أن قل: فأمرني أن آكل من الهيرون سبع تمرات حين أريد أن أنام ولا أشرب الماء ففعلت، فكنت أريد أن أبصق فلا أقدر على ذلك، فشكوت ذلك إليه، فقل الشرب الماء قليلاً وأمسك حتى تعتلل طبيعتك ففعلت، فقل أبو عبد الله الملحج: «أما أنا فلولا الماء ما باليت أن لا أذوقه".

وإذا دلت الرواية الأولى على أكل البرني على الريق فهناك روايات تنهى عن أكله على الريق مطلقاً وتتحدث أنه يورث الفالج، فقد روى الصدوق عن الصادق الظلام أنه قل: فأكل البطيخ على الريق يورث الفالج، وأكل التمر البرني على البريق يورث الفالج، <sup>(٢)</sup>. فيمكن تخصيص الرواية الناهية بتلك البرواية ونقول بإضراره وعدم تناوله على الريق إلا في صورة التداوي من اليبس والرطوبة، وتبقى الحالات الاعتيادية وفي صورة تعادل المزاج غير صالحة لأن يؤكل فيها البرني على الريق ويؤكل بعد الأكل أو في الساء.

التمر الصيحانى

الـتِمر الصـيحاني نـوع مـن الـتمر ويروى أنه شفاء للشيعة خاصة إذا عرفوه، روى ذلك الحضيني عن أبي عبد الله الطلا قل فيه: «إنه يشفي شيعتنا من

 (1) الكافي: ٢٤٨-٨٨،عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن فضل، عن ثعلبة بن ميمون، عن عمار الساباطي، ورواه البرقي عن أبن فضل في الحاسن: ٨٢٥-٨١٢
 (٢) الخصل : ٤٤٣. وفي هــذه الرواية أن النبي ﷺ ممله صيحانياً لصياحه وتشبيهه النبي ﷺ وأمير المؤمنين الظنة بالنبيين والمرسلين<sup>(۱)</sup>.

والرواية واحدة وضعيفة السند لا يمكن إثبات مطلب كهذا بها. بقي أمران :

الأمـر الأول: تقـدم في بحـث الحمـية أن أسـاس الحمـية هي الحمية من الــتمر، وعـلى المـريض والــناقه أن لا يأكل التمر، وقد حمى النبي ﷺ منه علياً الليمة: وروي عــنه ﷺ أنــه قــل: إنا أهل البيت لا نحمي ولا نحتمي إلا من تمر» فكيف يتداوى به من المرض والحل أنه ضار للمريض وتجب الحمية منه؟!

والجـواب عـلى هذا السؤال إما بأن نلتزم أن الشفاء المذكور للتمر كله بمعـنى الوقايـة والمطلـوب الأكـل في حـل الصحة حتى لا يمرض الإنسان، فهو شفاء من كل داء بمعنى أنه يقي من الابتلاء بجميع الأمراض لما فيه من القوة.

وإما بأن نحمل روايات الحمية على حمية خاصة وهي الحمية من الرمد؛ لما ورد من أن الـنبي ﷺ نهى أن يحتمي المريض إلا من التمر في الرمد، وأنه قل لسـلمان: أتأكل التمر وأنت رمد، ولم يقل وأنت مريض، وقد مر تفاصيل ذلك في بحث الحمية.

وإما بأن نلتزم بالحمية من التمر في جميع الأمراض ونخصصه بما عدا تمر الـبرني والعجـوة والصميحاني اللواتـي جـاءت الأخـبار بدوائيـتها ودفعهـا للأمـراض، فكـل تمـر يحمى ويحتمى منه عدا البرني والعجوة والصيحاني فهو دواء ولا يحتمى منه.

 (۱) الهداية الكبرى: ۱۰ باسناده، عن اسماعيل القمي، عن شاذان بن يحيى الفارسي، عن هامان الإبلي عن محمد بن سنان عن أبي عبد الله الظيري. التداوى بالحلو .....

الأمر الثاني :

لعمل السر في دوائية المتمر هو ما يمتلكه من خاصية الإشباع، فإن من يتناول التمر يحس بالشبع وإن كانت المعدة فارغة، ولذا يطلب أكله بعد وجبة الطعمام التي يجب أن يتناولها الإنسان في الصباح والمساء بمقدار قليل بيناه في كتاب الأمراض، فبإذا أكمل بعمده التمر أحس بالشبع ولم يضطر لأكل الغذاء أكمثر من المقدار المحمد، ومن قل طعمه صح بدنه واعتدلت طبيعته، ومن بدأ بالمتمر لا يجتاج إلى كثير الطعمام فكمان رسول الله يَتِلْقُ يبتدئ بالتمر ويفطر عليه<sup>(1)</sup>.

وهـذا بخـلاف الشـاي، فـإن مـن يشربه بعد الأكل يتحسس الجوع وإن كانـت المعـدة ممتلئة فيضطره للأكل وإدخال الطعام على الطعام الذي هو أقوى أسباب المرض.

فقـد جـاء في عـدة روايـات سابقة أن التمر يشبع، وقل رسول الله ﷺ: ابيت لا تمر فيه جياع أهلمه<sup>(٢)</sup>.

والسر الآخر هو أن الـتمر الـبرني يخبل الشيطان كما جاء في بعض الأخبار المارة، وفي رواية يختل الشيطان أي يصيبه ما يمنعه من إيصل الأذى إلى الإنسان، وقد بينا في كتاب الأمراض أن الشيطان هو أحد الأسباب الأساسية للمرض .

والسـر الثالث هو تقويته الأعصاب وإذهابه بالإعياء كما جاء في بعض الأخـبار المـارة، وقــد عرفــنا أن أكــثر الأمـراض نفسـية عصبية، فيعالجمها التمر. ويؤيده ما جاء من الأمر بأكل النفساء التمر لكي يخرج الولد حليماً<sup>(٣)</sup> مسيطراً

- (١) دعائم الإسلام): ١١١.
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٦٨.
- (۲) المحاسن۲: ۳۵۰ ح۸.۲

٢٣٢ ..... ٢٣٣ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عَظَيْهُ، العلاج العام

عـلى أعصـابه، فهـو عـبارة أخرى عن تقوية الأعصاب، وقد أطعم الله سبحانه وتعالى مريم بنت عمران وهي نافس.

والسر الرابع: هـو أن له خاصية هضم الطعـام المـانع مـن التثقـيل واخـتلال عمـل المعــنة المـودي إلى المـرض؛ لأن المعــنة بيت الداء كما جاء عن رسول الله ﷺ<sup>(۱)</sup>.

وقـد يضـاف إلى تلـك الحكـم والأسرار قتله للديدان، فهو الآخر يدفع الكثير من الأمراض، ويشفع في تقليل الأكل.

وأخـيراً فهو يذهب بالبلغم كما جاء في بعض الأخبار المارة، وقد بينا أن البلغم هو أحد مناشئ المرض الأساسية.

والنتسيجة أن الستمر يعالج كثيراً من الأمور معالجة جذرية ويقوم بتعديل الطبائع الذي هو أساس السلامة والصحة.

السكر

كمان للمنبي سمليمان الكلة مصانع يصنع له فيها أنواع التركيبات ومنها المنورة والمسكر، فهمو أول من اتخذ السكر وعرف من بعد زمانه وصار يسمى بالسليماني<sup>(٢)</sup>، حتى إذا بعث النبي يتيلة صار يقدمه على غيره من الطعام فكان إذا أفطر بمدأ بحلواء يفطر عليها، فإن لم يجد فسكراً وتمرات<sup>(٣)</sup>، وكان كلما وجد

- (۱) المحاسن۲: ۵۳۶ ح۸۰۰ ۸۰۳.
- (٢) الكافي٦: ٣٢٣ ح٧، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير رفعه عن أبي عبدالله الظينة وهو معتبر.
- (٣) الكافية: ١٥٢، حة، عن محمد بن يحيى، عن محمد أحمد، عمن ذكره عن منصور بن المحياس، عن صفوان بن عبد الله المحيني.

السكر أفطر عليه<sup>(۱)</sup>، ثم نبه على خواصه الدوائية، فقد روي عن أبي عبد الله المحكة أنه قل: اما اختار جدنا رسول الله ﷺ للحمى إلا وزن عشرة دراهم سكر بماء بارد على الريق<sup>(۲)</sup>.

ولا شك في نفع السكر، لورود ذلك في أخبار متعددة منها ما رواه البرقي عن أبي عبد الله أنه قال في حديث: «اثنان ينفعان من كل شيء ولا يضران من شيء» إلى أن قل الراوي قلت: فاللذان ينفعان من كل شيء ولا يضران من شيء؟ قل: «السكر والرمان»<sup>(٢)</sup>، وفي الفقه الرضوي: «السكر ينفع من كل شيء ولا يضر من شيء»<sup>(٤)</sup>.

وفي روايـة أخـرى عنه الطِّلاً قل: النن كان الجبن يضرّ من كل شيء ولا يـنفع مـن شـيء فـإن السـكر ينفع من كل شيء ولا يضر من شيء<sup>ه(°)</sup>. وكان يقول: اليس شيء أحب إليّ من السكرا<sup>(۱)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ٢٢.
  (٢) طب الأئمة: ٥٠، عن عون بن محمد عن حملا بن عيسى، عن الحسين بن مختار، عن أبي أسلمة الشحام قل سمعت أبا عبد الله الظلام يقول، والكلام في عون فهو مجهول الحل.
  (٣) المحاسن ٢: ٢٢٦، عن بعض أصحابنا رفعه قل قل أبو عبد الله الظلام.
  (٣) المحاسن ٢: ٢٢٦، عن بعض أصحابنا رفعه قل قل أبو عبد الله الظلام.
  (٣) المحاسن ٢: ٢٠٠، عن ابن عبوب، عن عبد العزيز العبدي قل قل أبو عبد الله الظلام.
  (٥) المحاسن ٢: ٢٠٠، عن ابن محبوب، عن عبد العزيز العبدي قل قل أبو عبد الله الظلام.
  (٥) المحاسن ٢: ٢٠٠، عن ابن محبوب، عن عبد العزيز العبدي قل قل أبو عبد الله الظلام.
  (٢) المحاسن ٢: ٢٠٠، عن ابن محبوب، عن عبد العزيز العبدي على قل أبو عبد الله الظلام.
- (٦) المحامس: ٦٢٣، عنه عن نوح بن شعيب، عن الحسين بن الحسن بن عاصم، عن يونس، عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله ﷺ.

٢٣٤ ..... ٢٣٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

وب الغ أبو عبد الله التخلة في أمر السكر فقل: «لو أن رجلاً عنده الف درهم ليس عنده غيرها ثم اشترى بها سكراً لم يكن مسرفاً<sup>(())</sup> وكان أبو الحسن التخلة كثيراً ما يأكل السكر عند النوم<sup>(٢)</sup>.

وبعـد كـل هـذا التأكيد والتشديد في أمر السكر لا يبقى شك في نفعه وفائدته، خصوصاً بعد تداول استعماله وأكله وصناعته بشكل واسع في العالم.

والمهم هنا معرفة مدى الفائدة الدوائية الموجودة فيه، فقد روى الكليني أن رجلاً شكا إلى أبي عبد الله الطلاة فقل: إني رجل شاكي فقل: «أين هو عن المبارك» فقلت: جعلت فداك وما المبارك؟ قل: «السكر» قلت: أي السكر جعلت فداك؟ قل: «سليمانيكم هذا»<sup>(٣)</sup>.

وعدم استفصل الإمام عن نوع مرض الشاكي قد يعني عمومية دوائية السكر لكل مرض، وإلا كان اللازم السؤال عن نوع الشكوى والمرض فيصف له ما ينفعه، فلابد أنه دواء لكل داء، ويكفي وصفه وإن لم يسأل عن مرضه .

ولكـن هـناك تـرديد في دفع هذا المقدار من البيان إشكالية كون المسألة قضـية في واقعـة، وكون السؤال عن دواء مرض خاص عرفه الإمام من السائل أو من علائمه أو بعلمه، فلا يمكن الاستدلال به على العمومية.

(١) الكافية: ٢٣٤ ح/ محمد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن عبيد الخياط، عن عبد العزيز، عن ابن سنان، عن رجل.
 (٢) المحاسن ٢: ٥٠١ ح٢٢، عن علي بن حسان، عن موسى بن بكر قل: كان....
 (٢) المحافية: ٣٣٣ ح٣، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن أحمد الأزدي، عن بعض أصحابنا رفعه قمل: شكا رجل إلى أبي عبد الله الحياة ويحتمل أن تكون الشكوى بالواسطة ولذلك قل أين هو ولم يقل: أين أنت.

التداوي بالحلو ......

ويمكن الاستدلال على العمومية بمثل ما يرويه البرقي عن عدة من أصحابنا، عن علي بن أسباط، عن يحيى بن بشير النبل قل قل أبو عبد الله التخلير لأبي: فيا بشير بأي شيء تداوون مرضاكم؟ قل: بهذه الأدوية المرار، قل: «لا، إذا مرض أحدكم فخذ السكر الأبيض فدقه، ثم صب عليه الماء البارد واسقه إياه، فإن الذي جعل الشفاء في المرار قادر أن يجعله في الحلاوة"<sup>(1)</sup>. فهي من حيث الدلالة على العموم قد تكفي، لوجود جعين فيها أحدهما كلمة مرضاكم، فهو عام، و الثاني قوله: «إذا مرض أحدكم» أي بمطلق المرض، ولكن راويها يحيى لم يوثق ولا وجه للاعتماد عليه سوى وقوعه في أسناد كامل الزيارات وهو موهون، بالإضافة إلى عدم صراحتها في العموم لكل داء ولا ظهورها، غايته هي مطلقة.

خصوصاً وقد روى ابنا بسطام بسندهما عن زرارة عن أبي جعفر الباقر التخلي قال: <sup>و</sup>ويحك يا زرارة، ما أغفل الناس عن فضل السكر الطبرزد، وهو ينفع من سبعين داء، وهو يأكل البلغم أكلاً ويقلعه بأصلمه<sup>(٢)</sup>.

ولعـل المـراد مـن سـبعين داء هـي الأمـراض الـتي يكون من أعراضها الحمى؛ لأن أكثر روايات السكر مخصوصة بالحمي.

فقـد روى الكليني بسنده عن بعض أصحابنا قل: حم أهلنا فوصف له المتطبـبون الغافـث، فسقيناه فلم ينتفع به، فشكوت ذلك إلى أبي عبد الله الطّيّلاً، فقـل: المـا جعـل الله في شـيء من المر شفا، خذ سكرة ونصفاً فصيرها في إناء وصـب علـيها المـاء حتى يغمرها وضع عليها حديدة ونجمها من أول الليل فلذا

- (۱) المحاسن۲: ۵۰۱ ح۲۲۲.
  - (٢) طب الأثمة: ٥١.

٢٣٦ ..... ٢٣٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

أصبحت فامرسها بـيدك واسـقه، فـإذا كانـت الليلة... قال ففعلت فشفى الله عزوجل مريضنه<sup>(۱)</sup>.

وهـي تــدل عـلى أن السـكر في ذلـك الزمان كان بشكل قطعات معينة المقــدار، قد لا يتجاوز حجم الجوزة، ولعل وضع الحديدة لكي تنغمر السكر في الماء ولا تطفو أو الخصوصية أخرى كجذب نوع من المكروب المفيد أو انشغاله بـه لمـا جـاء من أن الحديد زينة الشيطان والتنجيم هو الوضع تحت النجوم، أي مكشوفاً تحت السماء، والمرس هو الحلّ في الماء بالسحق باليد.

وفي رواية أخرى عن محمد بن إبراهيم الجعفي، قل: حدثني أبي قل دخلت على أبي عبد الله الظلاف فقل لي: همالي أراك ساهم الوجه، فقلت: إن بي حمى الربع، فقل: هماذا يمنعك من المبارك الطيب، اسحق السكر، ثم امخضه بللاء واشربه على الريق وعند المساء، قل ففعلت فما علات إلي<sup>(٢)</sup>.

وفي روايـة ثالـثة عـن أبـي عبد الله الطلا قل لرجل: «بأي شيء تعالجون محمومكـم إذا حم؟» قـل: أصلحك الله بهذه المرار السفايج والغافث وما أشبهه، قـل: «سبحان الله الذي يقـدر أن يبرئ بالمر يقـدر أن يبرئ بالحلو» ثم قـل: «إذا حم أحدكم فليأخذ إناء فيجعل فيه سكرة ونصفاً...»<sup>(٣)</sup>.

(۱) الكافية: ٣٢٤ ح١١ محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن أشيم، عن بعض أصحابنا قـل: والغافـث بالإنكليزية COMMON POLYPODY، والإسم العلمي AGRIMONINA CULOATORIA.

(٢) الكافي ٢٦٥ ح٢٦٨، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن الحكم،
 عن كامل بن محمد، عن محمد بن إبراهيم الجعفي قل حدثني أبي،
 (٣) الكافي ٦٦٨ ح٢٦٨، عن أحمد بن محمد، عن جعفر بن يحيى الخزاعي، عن الحسين بن الحسن، عن عاصم بن يونس عن رجل عن أبي عبد الله الظلام.

التداوي بالحلو ......

وهـناك روايـة معتبرة تلل على علاجه للوباء يرويها الكليني بسنده عن أبسي عـبدالله اللي أنـه شـكا إليه رجل الوباء، فقل له: قوأين أنت عن الطيب المـبارك؟» قل، قلت: وما الطيب المبارك ؟ فقل: قسليمانيكم هذا» فقل أبو عبد الله: فإن أول من اتخـذ السـكر سليمان بن داود عليهما السلام»<sup>(۱)</sup> ولو أخذنا بظاهـرها فقـد نفهـم من الوباء ما يغاير الحمى ولكن هناك رواية تلل على أن الوباء هو الحمى<sup>(۱)</sup> باعتبار سراية الأمراض التي فيها الحمى.

نعسم يستفاد العموم بوضوح مما رواه الطبرسي عن علي بن يقطين قال: سمعت أبسا الحسسن الل<del>قلا</del> يقول: **امن أخذ سكرتين عند النوم كان شفاء من كل** داء إلا السام<sup>ه(٢)</sup>.

وفي رواية يرويها الكليني بسنده عن بعض أصحابنا قل: شكوت إلى أبي عبد الله اللخ الوجع فقل: اإذا آويت إلى فراشك فكل سكرتين، قل: ففعلت فبرأت وخبرت بعض المتطببين وكان أفره أهل بلادنا، فقل: من أين علم أبو عبد الله الخير هذا، هذا والله من غزون علمنا، أما إنه صلحب كتب فينبغي أن يكون قد أصابه في بعض كتبه<sup>(٤)</sup>.

(۱) الكماني ٦: ٣٣٣ ح٥، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن علي النعمان، عن بعض أصحابنا.

(٢) الكافي ٦: ٨٨ ح١، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن عبد الله بسن جندب، عسن سفيان بن السمط قل، قل لي أبو عبد الله الثلاث: ٩... والمشط للرأس يذهب بالوباء، قل، قلت: وما الوباء؟ قل: ٩الحمي».

- (٣) مكارم الأخلاق : ١٦٨.
- (٤) الكافية: ٣٣٣ ح ٧، علمي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبن أبي عمير رفعه عن أبي عبد الله الظلمي.

٢٣٨ ...... ٢٣٨ مستقبق المعام المعالم المعطفي عظم المعطفي عظه العلاج العام

وأنـت شاهد بأن أكثر الروايات الواردة في السكر ضعيفة ومرسلة، غير أنهـا كثيرة وطرقها متشعبة ومروية في الكتب المعتبرة بحيث لا يمكن التشكيك في نفـع السـكر ولا في دوائيته، نعم يمكن التشكيك في عموميته لكل داء كائناً ما كان حتى مثل مرض السكر اعتماداً على مثل رواية الطبرسي وحدها.

فلو لا ضعف أسناد أكثر الروايات لقلت إن السكر هو دواء مرض السكر، خصوصاً وأنه سيأتي في دواء السكر أن أكثره هو الفانيذ الذي هو السكر الصلب.

والـذي يظهـر مـن الأخـبار أن السـكر المـتحدث عنه هو السكر الذي يسـتعمله الإنسان في حياته كدواء له كل ذلك النفع، وأما من يأكل السكر كل يـوم ويصـبح بـه ويمسي فلا يكون له دواءاً بل قد يكون فيه نوع من الإسراف الضار في كل شيء.

والأخبار تتحدث عن السكر في زمان كان يصعب الحصول عليه بحيث إذا حظي الشخص يحصل على سكرة أو سكرتين في عامه؛ لأن ثمنه كان باهضاً كما يظهر من رواية «لو أن رجلاً عنده ألف درهم ليس عنده غيرها ثم اشترى بها سكراً لم يكن مسرفاً فهي تشعر بارتفاع قيمة السكر.

ومـن الطبـيعي أن من يأكل سكرة أو سكرتين في سنته تنفعه كل ذلك الـنفع لمـا في السكر من الطاقة المركزة التي تنفي الضعف وتمنح الرجل القدرة على مقاومة المرض.

بقيت امور :

الأول: لعـل بعض السر في دوائية السكر هو إذهابه بالبلغم، الذي هو أحـد أسـباب المـرض كمـا ذكـرنا في كتاب الأمراض وجاء في حديث التثليث النـبوي «الـداء ثلاثـة والـدواء ثلاثة» وعدَّ منها البلغم، وذكر أن دواءه الحمام، والأخـبار هنا تذكر أن السكر يذهب البلغم وتبالغ في ذلك، فقد روى الكليني بسندين عن الرضا الخلاق قال: «السكر الطبرزد يأكل البلغم أكلاً<sup>(()</sup>، ولعله من هذه الجهة يكسب نوعاً من العمومية باعتبار أن البلغم هو منشأ قسم كبير من الأمراض قد يبلغ الثلث كما بينا في المقدمة.

الـثاني: يبدو أن السكر الطبرزد هو السكر الصلب المؤلف من قطعات كـبيرة، والكـلمة فارسـية فـإن «طبر» يعني الفأس «وزد» هو الضرب الذي يعني ضـربه بالفـأس وتكسـيره إلى قطع صغار قابلة للانتفاع بها، وهل هو القند أو النبات؟ فالبعض يرجح الثاني وخاصيته الداوئية شائعة بين الناس.

وجاء التعبير في بعض الأخبار المارة بالسكرة والسكرتين اللتين لهما وزن معروف على ما يبدو، ولكن في الأخبار ما يدل على اختلافه مع السكر المتعارف والقند، حيث يذكر في بعضها: فخذ سكرة ونصفاً فصيرها في إناء وصب عليها الماء حتى يغمرها وضع عليها حديدة ونجمها من أول الليل فإذا أصبحت فمشها بيدك واسقه ومن الواضح أن هذا يختلف عن السكر والقند المعروف اليوم لأنه لا يلبث كل هذه المدة في الماء ولا يحتاج بعد كل ذلك المكث إلى المث أو المرس، فلابد أنه نوع خاص من السكر يشبه النبات الذي يطول مكثه في الماء أو هو النبات بعينه خصوصاً إذا عظمت قطعاته.

فبأن الأصل في كلمة السكر هو ما يتواجد على القصب من البثور الحمراء التي تجمع ويصنع منها قطعات كبيرة، ثم صار يستعمل في السكر المتخذ من قصب السكر ويصنع قطعات معروفة الوزن والمقدار، وفيه نوع من الصلابة، بحيث لا يلذوب في الماء سريعاً، ولعل الدواء هو الأول، ولكن كلمة سليمانيكم هذا تلك على إرادة السكر المصنوع والمتخذ من قصب السكر، ومن الصعب جداً تعميمه للسكر المتخذ من البنجر.

(۱) الكافي ٦: ٣٣٣ ح٤، عـن محمـد بـن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سهل، عن الرضا الظير، أو قل بعض أصحابنا عن الرضا الظير. ٢٤٠ ..... ٢٤٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

الثالث: يجب ملاحظة ما يخلط مع السكر فليس كل شيء يخلط معه يبقى معه أثره، فلربما خلط معه ما يؤدي إلى الضرر مثل ما يروي الكليني بسنده من عبيد الله بن أبي عبد الله قل كتب أبو الحسن الخلين من خراسان إلى المدينة: لا تسقوا أبا جعفر الثاني السويق بالسكر فإنه رديء للرجل،<sup>(۱)</sup> والمروي مزجه بالماء وفي بعضها خلطه مع الهندباء لهيجان الرأس والأضراس، أو مع ماء المطر لوجع الكبد، يأتي كل ذلك في محله.

.

.

(١) الكـافي٦: ٣٠٧ ح١٣، عن محمد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن السياري، عن عبيد الله بن أبي عبد الله الظيلا. التداوي بالحلو .....

# قصب السكر

جاء المتعريف في الأخبار بقصب السكر أيضاً، وهو القصب الذي يصنع منه السكر، إذ لم يكن السكر يصنع من البنجر يوم صدور الأخبار، فلما صار الإمام الرضا اللغة إلى الأهواز في طريقه إلى خراسان قل لأهل الأهواز: «اطلبوا لي قصب السكر"<sup>(۱)</sup>، ويبدو أن الأهواز كانت مركزه يومها.

والمهم أن الأخبار عرَّفت به وعدته مما لا يضر أكله، بحيث روى البرقي عـن أبـي الحسـن موسـى الظيَّة قـل: اثلاثـة لا تضر: العنب الرازقي، وقصب السكر، والتفاح<sup>(٢)</sup> وفي نقل الصدوق التفاح اللبناني<sup>(٣)</sup>.

ويــنل عـلى وجـود خاصية دوائـية فيه في الجملة ما رواه الطبرسي عن الرضا الظلا قل: اقصب السكر يفتح السند ولا داء فيه ولا غائلة<sup>(؟)</sup>.

- (٢) الكافي ٦: ٢٣٤ ح١٠، علة من أصحابنا، عن سهل بن زيلا، عن ياسر، عن الرضا الخلاة.
  - (٢) المحاسن٢. ٢٢٥ ح٧٦٤، عن النهيكي، عن منصور بن يونس، قل سمعت أبا الحسن،
- (٤) الخصل: ١٦٩، ١٤٤ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن

النهيكي.

(٥) مكارم الأخلاق: ١٦٨.

# التداوي بالملح

.

لم يُطـرح المـلح أكـثر مـن كونـه مكمـلاً للطعـام، يعطيه الطعم المقبول والمستسـاغ، وكـان في سـوالف العصـور إدامـاً وطعاماً يؤكل مع الخبز على أنه أدنى الأدم بعد اللحم والزيت واللبن وما تركب منها ومن غيرها.

وقـد يرى طوائف من الناس له بعض الخواص الوقائية والتطهيرية، في مجل دفع الأمراض والآفات.

والــني نريد طرحه اليوم هو دوائيته وعلاجه للأمراض بالمرحلة الأولى. وعمومية تلك الدوائية بالمرحلة الثانية.

فالـنظرية الإسـلامية هـي أن المـلح دواء، وهو واحد من الأدوية العامة، وتبادر فتطرح التداوي به مثل ما تطرح التداوي بالماء والعسل واللبن وما شابه ذلك.

وبالمرحلة الأولى تحث على الابتداء بالملح في الطعام والختم به من أجل حصول الوقاية بذلك من عند غفير من الأمراض، فقد ورد : «لا يخصب خوان لا ملح عليها ، و أصح للبنن أن يبدأ به في أول الطعامه<sup>(۱)</sup>.

فهـي تفـرض صلاحية الابتداء بالملح في الطعام و كونه يوجب الصحة فيدخل في فضاء الوقاية و الصحة العامة.

(۱) الكافي ٦: ٣٣٦ ح ٥، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صلح، عن الجعفري، عن أبي الحسن الأول الظلاة قدل: ، وفي المحاسن ٢: ٥٩١ ح ١٠١، عن بكر بن صلح...، وفيه : لم يخصب. ٢٤٤ ..... ٢٤٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

ويليه التحذير من ترك ذلك العمل عندما يروي الكليني عن أبي جعفر التخليز قبال : «أوحى الله عزوجل إلى موسى بن عمراناللخليز أن مُرْ قومك يفتتحوا بالملح و يختتموا به و إلا فلا يلوموا إلا أنفسهما<sup>(1)</sup>.

كدليل على أن ترك ذلك يوجب المضار و حصول الأمراض.

وبالتالي الإعلان عن حيلولته عن حصول عدد كبير من الأمراض.

فقد روي عن رسول الله ﷺ أنه قل لأمير المؤمنين الﷺ : إيا علي افتتح بالملح في طعامك و اختم بالملح، فإنه من افتتح طعامه بالملح و ختمه بالملح دفع الله عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أيسرها الجذام،<sup>(٢)</sup>؛ لأن الدفع هو الحيلولة و المنع من حصول المرض، لا رفعه بعد حصوله الذي هو العلاج و الدوائية، و عن أبي عبد الله الكلي قل: ( من افتتح طعامه بالملح دفع عنه (أو رفع عنه) اثنان و سبعون داءه<sup>(٢)</sup>.

وروايـات سبعين مرض كثيرة جداً تختلف ألفاظها ، وتتدرج من الوقاية إلى العلاج والدوائية و الشفائية.

التداوي بالملح .....

فقد روى الكليني بسند معتبر عن رسول الله ﷺ أنه قال لعليﷺ : «يا على افتستح طعنامك بالمبلح و اخستم بالملح؛ فإن من افتتح طعامه بالملح و ختم بالمبلح عنوفي من اشنين ومسبعين نوعاً من أنواع البلاء منه الجذام و الجنون و البرص»<sup>(۱)</sup>.

ولا يمكن استفادة الدوائية بوضوح من هذا الحديث و أمثاله، بيد أنه يفرض معافياة من يفعل ذلك من سبعين نوعاً من أنواع البلاء التي يراد بها المرض بقرينة قوله المنه الجذام ... ولا يتصور فرض وجود شخص مبتلى بسبعين مرضاً يعافيه ذلك العمل منها، إلا إذا كان المقصود واحداً من تلك السبعين أو طائفة منها ، فهو يعافي من كل مرض من تلك السبعين إذا كان الشخص مبتلى يها.

يـرويه الـبرقي بسـند معتـبر عن النبي ﷺ أنه قال لعلي الكلّٰة: •يا علي افتـتح طعامك باللح و اختمه باللح ، فإن من افتتح طعامه باللح و ختمه باللح رفع الله عنه سبعين نوعاً من أنواع البلاء أيسرها الجذام"<sup>(٢)</sup>.

ويـروي الـبرقي ذلك الحديث بسند آخر وفيه ا**فإن فيه شفاء من سبعين** داء مـنها الجنون و الجذام و البرص و وجع الحلق و الأضراس ، ووجع البطن» وروى بعضهم : «كل الملح إذا أكلت و اختم به<sup>(٣)</sup>. و في رواية أُخرى : «يا علي

(١) الكافي ٦: ٢٢٦ ح٢، علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبني عبد الله الظلام ، و رواه في المحاسن ٢: ٥٩٣ ح ١٠٨ عن أبيه، عن محمد بن أبي عمير.....

(٢) المحاسن ٢: ٥٩٣ ح ١٠٩ ، عن علي بن الحكم ، عن ابن بكير، عن زرارة ، عن أبي عبد الله الملح قل النبي على والروات كلهم ثقاث فهي معتبرة.

(٣) المحاسن ٢: ٥٩٣ ح ١١٠، عن أبيه ، عمن ذكره – عن أبي الحسن موسى بن جعفرالله.

اللفظ الآخر لفظ الرفع:

٢٤٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليهم، العلاج العام

افتـتح بللـلح و اخـتم بلللح؛ فإن فيه شفاء من اثنين و سبعين داءً<sup>(()</sup> أضاف له اثنين.

اللفظ الرابع الدواء :

يـرويه البرقي عن رسول الله ﷺ: أن الله عزوجل أوحى إلى موسى بن عصران اللحة أن ابـدا بللـلح و اخـتم بللـلح، فإن في الملح دواء من سبعين داء أهونها الجنون والجذام والبرص، ووجع الحلق و الأضراس، ووجع البطنا<sup>(٢)</sup>.

اللفظ الخامس: اختياره على الدرياق.

قــل أمير المؤمنين علي المدووا بالملح في أول طعامكم، فلو يعلم الناس مـا في المـلح لاخـتاروه عـلى الدرياق المجرب<sup>(٦)</sup>. وهو يدل على أن الدرياق كان معـروفاً ويسـتعملونه الناس لمعالجة أمراض كثيرة بجزيد من الاهتمام، والدرياق لغة في الترياق وهو دواء السموم.

اللفظ الخامس : الإذهاب

روى الصدوق عن رسول الله ﷺ: **امن بدأ بلللح أذهب الله عنه سبعين** داء أقــلها الجـذامه<sup>(1)</sup> وروى البرقي بسنده عن أبي عبد الله ﷺ قـل: امن افتتح

- (۱) الفقیه ٤: ۳۸ بإسناده عن حماد بن عمرو و أنس بن محمد عن أبیه عن جعفر بن محمد عن آبانه في وصیة النبي لعلى الله.
- (٢) المحاسن ٢: ٩٢٢ ح ١٠٦، عن بعض أصحابنا، عن الأصم، عن شعيب ، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الظنير.
- (٣) الكسافي ٦: ٣٣٦ ح٤، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جلّه الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله المحينية قل، قل أمير ....
  (٤) عيون أخبار الرضا المحينية ١: ٢٦ ح ١٤٤.

التداوي باللح .....

طعامه بالملح ذهب عنه سبعون داء ما يعلمه إلا الله<sup>(١)</sup> و في رواية ثالثة يرويها البرقي عـنهالكلية: قمـن بـدأ بالمـلح أذهب الله عنه سبعين داء ما يعلم العباد ما هوا<sup>(١)</sup>.

فالرواية الأولى أوضح في المطلوب بينما يغطي الرواية الثانية والثالثة نوع من الإبهام حيث إنها تفرض وجود سبعين مرضاً لا يعلمها إلا الله سبحانه، و لعلها أمراض كامنة يحملها كل إنسان من دون أن تظهر عوارضها وليس هناك سوى أسبابها و أرضيتها أو يتم كشفها فيما بعد، يذهبها الملح بعدنى إذهاب أسبابها وما كمن منها، و لعل هذا المعنى يمكن تصوره في كثير من النصوص المتقدمة وحتى الرواية الأولى ، و هذا ما يمتاز به الطب الإسلامي في الحقيقة لأنه يعلج جذور المرض ويسعى في إزالة أسبابه، بيد أنه يستند إلى الوحي و الإخبار عن العالم بخفيات الأمور التي لا يطلع عليها البشر بسهولة و يحتاج الاطلاع عليها مرور عصور متملاية و محاولات مضنية.

فالمرض في الحقيقة لـيس مـا نشاهد عوارضه وآثاره، وإنما المرض تلك الجـذور و الـبدايات و الأسباب الكامنة التي يمكن أن تظهر آثارها في كل حين، ولا يعلمه العباد في زمانهم أو حتى بعد زمانهم.

وقد يكون المراد من قوله الا يعلمه إلا الله، أو ما يعلم العباد ما هو" هو عدم علمهم بحقيقته وإن عرفوا آثاره، فهو بحاجة إلى التأمل.

(1) المحاسن ٢: ٥٩٢ ح ١٠٥، عن القاسم بن يحيى، عن جده، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله الملحة.
 (1) المحاسن ٢: ٥٩٢ ح ١٠٦، عن بعض أصحابنا، عن الأصم، عن شعيب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الملحة.

٢٤٨ ..... ٢٤٨ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عظام، العلاج العام

وقد يلحق بتلك الأخبار، المروي عن أبي عبد الله التلكة: قمن ذرَّ على أول لقمة من طعامه الملح ذهب الله عنه بنمش الوجها، ومعلوم أن هذا الذهباب بمعنى الشفاء والمعاقبة بعبد الابتلاء بللرض، فيكون قرينة على أن الذهباب والإذهباب إنما يستعمل في الشفاء من المرض بعد الابتلاء به على أن النمش هو نقباط سود أو بيض أو حمراء تكون في الوجه وسائر الجلد تخالف لونه.

هـذا كلـه عـن عملـية الابتداء بالملح، والاختتام به أو الابتداء به وحده تعـرَّفه الأخـبار كطريقة في التغذية يجب اتباعها مع كثير من الإلحاح على ذلك، بـيد أنهـا عملـية سهلة جداً فيها فوائد عظيمة، وهي دواء وشفاء وعافية ودفع للأمراض.

ولا معنى لترك ذلك مع كل ذلك الإصرار والتأكيد والتحذير من النبي يتلي وأهل بيته للتي ولا محل للمتهاون فيه، خصوصاً وأن الأخبار تلل على وجود أسرار في هذا العمل لا يعلمها إلا الله سبحانه وتعالى، وما يعلم العباد ما هي.

فلـنا أن نمـتاز عـلى جمـيع الأمم في العالم بمتابعة هذه الطريقة التي ندبنا إليها، ولتكون علامة للمؤمنين أنهم إذا أكلوا الطعام بدأوا بالملح وختموا به، بحيـث يحصل الترديد في إيمان تاركها بعد كل تلك التوصيات، والأمر من النبي يتظل والعترة الطاهرة لينش.

وهـذا مـا يحـتاج إلى الانتـباه وعزمة من عزمات المؤمنين في أول الطريق حـتى يحصـل الاعتـياد عـلى ذلـك ويكـون لهـم سـنة مألوفـة وطـريقة معروفة ومشهودة.

 التداوي بالملح ......

والنتيجة أن الحكم الطبي الإسلامي هو وجوب الابتداء بالملح في الطعام ولا مجل للمساعة والتهاون والترك ولا التناوب بالفعل مرة والترك أخرى، فهو واجب طبي إرشلاي وحتى إيماني، فإنه يقول لك الرسول تيزير بحسب الروايات المتواترة: ابتدئ بالملح واختم به، وتقول: لا ابتدئ به أو تتهاون في ذلك، لا يُمكن ذلك، ولا يتصور في حق مؤمن متابع لرسول الله تيزير يقتفي أثره ويتبع طريقته.

ونعود إلى دوائية الملح وشفائيته بصورة عامة غير الابتداء في الطعام والاختتام به بعدما كشفت النصوص السابقة عن دوائية الملح وشفائيته في الجملة، فنحن بحاجة إلى التعرف على خواص الملح الدوائية الكلية، وهذا ما تفصح عنه الروايات التالية:

روى المبرقي بسنده عن أبسي عبد الله التلكة قل: إن في الملح شفاء من سبعين نوعاً من أنواع الأوجاع ثم قل: لو يعلم الناس ما في الملح ما تداووا إلا به (<sup>()</sup> فإن المسألة مسألة تداوي على نحو العموم؛ لأن معنى الرواية: لو يعلم المناس ما في الملح من الخواص الدوائية ما تداووا بكل دواء سوى الملح، أي تركوا كل دواء، وتداووا بالملح، وهذا يعني أنه ينفع في كل مرض، والعملية التي تتكلم عنها الرواية عملية تداوي وليس مجرد وقاية ودفع للأمراض.

(١) الكافية: ٢٣٦ ح٢، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرار، عن يونس، عن رجل، عن سعد الإسكاف عن أبي جعفرال الحاسنة: ٥٩٠ ح٩٦، عن أبيه، عن يونس به عبد الرحن، عن رجل، عن سعد الإسكاف عن أبي عبد الله الحرار ، ولا يضر إرسال يونس لأن يونس يمكن أن يقل فيه ما قيل في ابن أبي عمير من أنه لا يرسل إلا عن ثقة خصوصاً وقد صحح ابن الوليد روايات يونس واستثنى منها ماتفرد به محمد بن عيسى عن يونس ولم يستثن غيرها، وكذا سعد فإنه ثقة على ما يبدو لتصحيح الشيخ رواياته، فالرواية معترة. ٢٥٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

وروى الكلـيني بسنده عن أمير المؤمنين الظلام قل: «ابدؤوا بالملح في أول طعـامكم، فلـو يعلم الناس ما في الملح لاختاروه على الدرياق المجرب<sup>(1)</sup>. ورواه الصدوق إلا أن فيه الترياق<sup>(1)</sup>.

فـإن الـرواية وإن تكلمـت عـن الابـتداء بالمـلح في بـلائ الأمر ولكن التعلـيل فـيها عـام، فلو يعلم الناس ما في الملح من الخواص الطبية والعلاجية لتركـوا الـتداوي باللويـاق المجـرب وتـداووا بالملح بصورة عامة وكما يتداوون بالدريـاق، ولـيس خصوص الابتداء به بالطعام، بل تداووا بالملح كما يتداوون بالترياق، والدرياق لا يتداووان به بأكله في أول الطعام.

والظاهـر أن الدريـاق يتداوى به من الأوجاع الشديدة و السموم ومثل لدغـة الحـية و العقرب كما ترشد إليه روايات العقرب التي لدغت رسول الله تتقليه وهي منقوله بعدة طرق.

منها: ما رواه الكليني بسند معتبر عن محمد بن مسلم قل: إن العقرب لسعت رسول الله ﷺ فقل: «لعنك الله فما تبالين مؤمناً آذيت أم كافراً» ثم دعا بالملح فدلكه فهدأت، ثم قال أبو جعفر اﷺ: «لو يعلم الناس ما في الملح ما بغوا معه درياقاً»<sup>(1)</sup>.

(۱) الكافي ٦: ٣٢٦ ح٤، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم عن أبي عبد الله التلا...، الخصل: ٦٢٣ حديث الأربعمائة، الفقيه ٦: ٣٥٧ ح٢٥٩.

 التداوي بالملح .....دان المستقدمة مستقدمة المستقدمة المستقدمة المستقدمة المستقدمة المستقدمة المستقدمة الم

فالعملية ليست عملية الابتداء بالملح في الطعام، ولا هو أكل الملح بل دلكه على موضع اللسعة، مع إخبار الرواية بوجود سر في الملح بحيث لو عرفه الناس لتركوا الترياق و تداووا بالملح.

ورواه بسند آخر عن أبي عبد الله الملكم قل: «لدغت رسول الله عليه عقرب فنفضها و قل: لعنك الله فما يسلم منك مؤمن و لا كافر، ثم دعا بالملح فوضعه على موضع اللدغة ثم عصره بإبهامه حتى ذاب ثم قل: لو يعلم الناس ما في الملح ما احتاجوا معه إلى درياقه<sup>(1)</sup>.

ومضمون الروايتين واحد، و الاختلاف بالألفاظ غير أن آخرها فيه فرق جوهري لأن مفهوم الرواية الثانية أنه لو لم يعلم الناس ما في الملح لاحتاجوا للترياق ، و إذا عملموا لا يحتاجون ، فدوائيته مشروطة بالعلم ، ولكن الظاهر إرادة عدم الحاجة من باب تداويهم بالملح و اكتفائهم به لا أن دواءيته مشروطة بالعملم، والنتيجة أنهم بقول الرسول يَظْلَمُ هذا صاروا يعلمون و لو كانوا يعملمون ذلك من السابق لانتفت الحاجة إلى الترياق من الأساس، وإنما جهلهم بما أخبر به النبي يَظْلُمُ هو الذي ألجأهم إلى التداوي بالترياق.

وأعمم من ذلك ما يرويه البرقي بسنده عن أبي جعفراً قل: الدغت رسول الله ﷺ عقرب وهو يصلي بالناس ، فأخذ النعل فضربها ثم قل بعد ما انصرف: لعنك الله فلا تدعين براً ولا فاجراً إلا آذيته، قل: ثم دعا بملح جريش فدلك به موضع اللدغة ثم قل: لو علم الناس ما في الملح الجريش ما احتاجوا معه إلى ترياق ولا إلى غيره معها<sup>(٢)</sup>.

 (۱) الكافي٦: ٣٢٧ ح١٠، عن علة من أصحابنا، عن أحمد بن أبن عبد الله، عن أبيه وعمرو بن إبراهيم جميعاً، عن خلف بن حمله عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله الظلار.
 (۲) المحاسن ٢: ٥٩٠ ح ٩٨، عـن محمد بن عيسى ، عن عبيد الله الدهقان ، عن درست، عن عمر بن أذينة ، عن أبي جعفر الظلام ، و عبيد الله لم يوثق. · ٢٥٢ ..... ٢٥٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

وتـأتي العمومـية من نلحية قوله ما احتلجوا معه إلى تريلق ولا إلى غيره، أي مـا احـتلجوا معـه إلى دواء غـيره بصـورة عامـة، و إن كان المحتمل إرادة عدم الاحتـياج إلى دواء في لدغـة العقـرب، ولكـن المعروف أن المورد لا يخصص إذا كان الكلام عاماً.

ومن الأدلة على شفائية الملح العامة من دون التخصيص بالابتداء به في أول الطعام ما رواه الصدوق بسنده عن علي بن أبي طالب الملك قل، قل رسول الله يتلك لعلي اللك : اعليك بالملح؛ فإنه شفاءً من سبعين داء أدناها الجذام و البرص والجنون (<sup>()</sup> و لم يقل ابتدئ بالملح ، بل هو أكل الملح بصورة عامة ، و قد روي أن علياً الملك كان يأكل الخبز بالملح فهو طعامه (<sup>()</sup>.

بقيت أمور:

الأول: المشـهور أن الابتداء بلللح و الختم به يدفع أو يشفي سبعين داءً. ولكـن هــناك روايـة تدل على أنه يشفي أكثر من ذلك بكثير فتوافق الروايات التي استفدنا منها العموم.

يروي ذلك المستغفري عن النبي ﷺ قل: **امن أكل الملح قبل كل شيء ،** و بعــد كــل شــيء دفــع الله عــنه ثلاثمائـة و ثلاثـين نوعــاً مــن الــبلاء، أهونها الجذام<sup>ه(٣)</sup>.

وقوله أهونها الجلذام أو أقللها الجذام في الأحاديث الأخرى يلل على علاجه الأمراض الصعبة .

- (١) عيون أخبار الرضا التلاة ١: ٤٦ ح ١٤٢.
  - (٢) انظر البحار٤٢: ٢٧٦.
  - (٣) طب النبي على: ٢٢.

التداوي بالملح .......

الثاني : دلت الرواية السابقة على الابتداء بالملح و هو يعني كفاية صدق أكل الملح، و هناك رواية تقيده بثلاث لقم، رواها المستغفري عن رسول الله يتلا، قلل: «ثلاث لقمات بالملح قبل الطعام تصرف عن ابن آدم اثنين و سبعين نوعاً من البلاء منه الجنون و الجذام والبرص<sup>(۱)</sup> والجمع بينهما هو كفاية أكل الملح لوحده كيفما صدق، بينما إذا ذرّه الإنسان على الطعام احتاج إلى ثلاث لقم.

الثالث: روي عن النبي ﷺ أنه كان يجعل السعتر مع الملح الجريش و يفتستح به الطعام ويقول : هما أبالي إذا تغاذيته ما أكلت من شيء» و كان يقول: «هو يقوي المعدة و يقطع البلغم و هو أمان من اللقوة"<sup>(٢)</sup>.

الرابع. الـذي يظهر من عامة أخبار الافتتاح بالملح إرادة مداومة ذلك و الاستمرار عليه و حتى الالـتزام به ، ولكن هناك رواية يظهر منها كفاية المرة الواحـدة في دفع السبعين داء، يرويها البرقي بسنده عن أبي عبد الله الظلاة: "من افتتح طعاماً بالملح وختمه بالملح دفع عنه سبعون داءه<sup>(٢)</sup> ولكنها رواية واحدة لا تقـاوم ظهور عدد كبير من الروايات، ولو تمت فهي تدل على دفع تلك الأدواء إلى الطعام الآخر لا أكثر.

الخامس: المستفاد من الأخبار أن كيفية دفع الملح و رفعه للأمراض من الأسرار، وما لا يعلمه العباد، ولكن قد نستفيد من روايات الافتتاح والاختتام بالملح ، أن الغائلة تكون في نفس الطعام وهو مستفلا من الأخبار لأن المعدة بيست المداء ، من أجل ما يصاحب الطعام الداخل من المكروب، و من أجل ما في نفس الطعام من المضار لرواية أبدلنا خيراً منه ، ولأجل العناء الذي يتحمله

- (۱) طب النبي على: ۲۲.
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٨٧.
- (٣) المحاسن ٢: ٥٩٢ ح ١٠٤ ، عن النوفلي، عن السكوني عن أبي عبد الله الظلام ، و الرواية معتبرة.

٢٥٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

الجسد في مجل هضم الطعام و غير ذلك ، فإن الملح قبل الطعام يقي من جميع ذلك ، لأنه يحدّ من فعالية المكروب ، ويعالج المضار الموجودة في الطعام، و من أجل ما قيه من الحدة و الحرافة، فهو يعمل في الحقيقة كصفارة إنذار لجميع أجهزة الجسد كي تتفعل وتتهيأ لاستقبل الطعام و هضمه و إجراء ما يجب أن يجري عليه في المعدة والأمعاء، و الكبد و غيرها، كما و يفعّل الغدد الفارزة لما يساعد على عملية الهضم و الاستحالة وغيرها.

# التداوي بالطين

لـيس الطين دواءاً ولا علاجاً بحسب القاعدة الأولية والأصل الأول، بل هـو مضـر جـداً ونهي عن أكله أشد النهي، فهو محرم في الشريعة وقد أشارت الروايات الكثيرة إلى مضاره التي لا تتوقف عند حد حتى تبلغ الموت بحيث ورد: أن من أكل الطين فقد أعان على نفسه.

ولكن أستثني من ذلك أقسام قليلة من الطين بشروط كثيرة وفي ظروف خاصة، عـلى أنهـا ليسـت جائـزة فقط ولا مجرد أنها غير محظورة، بل مطروحة كـدواء مـن الأدويـة العامـة، بل من أفضل أنواع الدواء وأشدها تأثيراً، وذلك مـثل طـين قـبر الإمـام الحسـين الظلام، وطـين قـبر ذي القرنين المعروف بالطين الأرمني، وطين الحرير وغيرها.

#### تربة قبر الحسين الظيع

المعروف أن تسربة قسير الحسين اللي شسفاء وقسد وردت في ذلك أخبار متعددة يلل بعضها على أنها دواء لكل داء، وذلك بعد استثنائها من حكم أكل عامة الستراب المحسرم بستاتاً وقد ذكرت الأخبار خطورته والكثير من مضاره كما ذكرنا في كتاب الأمراض.

ولـيس لمسـلم أن يسـتبعد تأثير التراب والطين بمرور من له شأن على ذلسك الطـين وحصـول التغـيير فـيه حتى يكون دواءاً أو يصنع منه شيئاً خارقاً للعـادة بعـد قوله تعالى: حاكياً قصة السامري لما عاتب موسى الظلابيني إسرائيل عـلى عـبادة العجـل وإخلافهـم الوعـد: ﴿قَالُوا مَا أَخْلَفُنَا مَوْعِدَكَ سَلَكُمًا وَلَكُمَّا حُمِّلْتَا ٢٥٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

أَوْزَارًا مَن زِينَة اللَّوْمِ فَقَدَّفْنَاهَا فَكَذَلَكَ أَلْقَى السَّامِرِي ُفَأَخْرَجَهُمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ حُوَارُ فَقَّالُوا هَذَا إِلَى كُمْ وَإِلَهُ مُوسَى كُ<sup>(۱)</sup> وقبل تعبالَ حاكياً كبلام موسى الظَيَّة والسامري: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكَيْا سَامرِي ُقَالَ بَصُرْتُ مِمَا لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَعَبَضَ فَبْصَدً مِنْ أَثْوِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذَلِكَ سَوَلَتَ لَبِي غَسْبِي كُ<sup>(۱)</sup>

والعملية هي أن السامري أخذ قبضة من التراب الذي وطأة الرسول، والمراد به المَلَك، وجمع الزينة والحلي التي حملها بنو إسرائيل مما تركه آل فرعون، وألقى عليه ذلك الـتراب فتحوَّلت عجلاً له خوار وقد يكون له كلام، فما الذي حدث في ذلك التراب حتى صار بحيث يبلّل الحلي إلى عجل له خوار؟

وروي أن رسول الله ﷺ قــل لعلـي ﷺ لولا أن تقول فيك طوائف مـن أُمتي ما قالت النصارى في المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملاً إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به )<sup>(٣)</sup>.

بالإضافة إلى معروفية التداوي بالطين الأرمني، فهو طين قبر ذي القرنين، فقد روى الطبرسي وقل سئل أبو عبد الله الظلا عن طين الأرمني يؤخذ للكسير والمبطون أيحـل أخذه ؟ قل: لا بأس به، أما إنه من طين قبر ذي القرنين، وطين قبر الحسين خير منه<sup>(٤)</sup>.

ومـن هـذا الـنحو التربة التي حلَّ بها الإمام الحسين الطّغة وسقط عليها صـريعاً فخالطهـا دمـه الشـريف فاكتسبت هذه الصفة، وهي أنها شفاء وأمان،

- (۱) طه: ۸۷ ۸۷ .
- (Y) طه: ۹۵، ۹۲ .
- (٣) أمالي الصدوق: ٧٠٩.
- (٤) مكارم الأخلاق: ١٦٧، وفي مصباح المتهجد: ٧٢٢ ذكر الكسر فقط، عن محمد بن جمهور العمي، عن بعض أصحابه قل سئل جعفر بن محمد الظير.

وصار لها ملائكة يحفظونها ويحفظون من حملها ويُشفى كل من أكل منها، ولها عطر خاص ولونها أحمر .

فقـد روى الكليني في الكـافي عن أبي عبد الله التمليخ قل: إن عند رأس الحسـين التحلي لتربـة حمراء فيها شفاء من كل داء إلا السام، يقول الراوي: فأتينا القبر بعد ما سمعنا هذا الحديث فاحتفرنا عند رأس القبر، فلما حفرنا قدر ذراع ابـتدرت مـن رأس القـبر مثل السهلة حمراء قدر الدرهم فحملناها إلى الكوفة فمزجـناها وأقبلنا نعطي الناس يتداوون بها<sup>(۱)</sup>، والسِهلة تراب كالرمل يجيء به الماء.

وروى الكلميني أيضاً عـن أبي الحسن التلك أنه قل: \* أكل الطين حرام مـثل الميـتة والـدم ولحم الخنزير إلا طين قبر الحسين التلكة فإن فيه شفاء من كل داء وأمـناً مـن كـل خوف \*<sup>(۲)</sup>، والروايات بهذا المعنى كثيرة<sup>(۲)</sup>، وطرقها متعددة بحيـث لا يمكـن إنكـار شيء من ذلك حتى لو كان سند كل واحدةٍ منها لا يخلو من خلل .

### موضع تربة الشفاء

المتيقن منه هي التربة الحمراء الكائنة فوق الرأس بعدما يحفر من سطح الأرض بمقـدار تخـرج معـه تلـك التربـة الموصـوفة بأنهـا سـهلة حمراء، ولكن الـروايات عممـت ذلـك وذكرت تلك الخاصية لعامة التراب المحيط بالقبر وإن اختلفـت في نصـف قطـر الدائـرة الحـيطة بالقبر، ففي بعض الأخبار أنه خمس وعشرون ذراعاً، فقد روى الكليني بسند معتبر عن إسحاق بن عمار قل: سمعته

(١) الكافي ٤: ٥٨٩ ح ٤، أحمد بن محمد عن الحسين بن علي، عن يونس بن الربيع، عن أبي عبد الله الظلام، كامل الزيارات: ٢٦٨ ح ٣١٩ وفيه: يونس بن رفيع .
 (٢) الكافي ٦: ٢٦٢ ح ٩، كامل الزيارات: ٤٧٨ ح ٢٢٩ .
 (٣) الكافي ٦: ٢٦٢ ح ٩، كامل الزيارات: ٢٧٩ ح ٢٢٩ .
 (٣) انظر الكافي ٦: ٢٦٢ ح ١، وص ٢٧٨ ح ٢، وكامل الزيارات: ٢٦١ ح ٢٠١، ٢٠٢، وص ٤٩٧ .
 ح ٢٠١، ٢١١، والفقيه ٢: ٩٩٩ ح ٢٠٢، والتهذيب ٦: ٢٤ ح ٢٤٢ ، وص ٢٩٩ مال الزيارات: ٢٤ ماله ٢٠٢، وص ٢٩٩ .

۱٤: ۲۱۰ باب ۷۰ .

٢٥٨ ..... ٢٥٨ مستقبق المعالية المعالج المعالي المستقفي عظائم، العالج العام

يقول: الموضع قسر الحسين التلكة حرمة معلومة من عرفها واستجار بها أجير، قلت: صف لي موضعها ؟ قل: ( امسح من موضع قبره اليوم خسة وعشرين ذراعاً من قدامه، وخمسة وعشرين ذراعاً عند رأسه، وخسة وعشرين ذراعاً من ناحية رجليه، وخمسة وعشرين ذراعاً من خلفه، وموضع قبره من يوم دفن روضة من رياض الجنة ومنه معراج يعرج منه بأعمل زواره إلى السماء، وليس من ملك ولا نبي في السموات إلا وهم يسألون الله أن يأذن لهم في زيارة قبر الحسين التلكة ففوج ينزل وفوج يعرج من

فهـي وإن لم تذكـر الشـفاء والتداوي بالطين لكنها عينت موضع القبر الـذي يصـــنق عــلى تــرابه تــراب القبر كما بينت وجه شفائيته وتأثيره عندما ذكرت ورود وصدور الملائكة والنبيين مما يزيد على أثر الرسول المار .

وفي بعـض الـروايات تعييـنه بسبعين ذراعاً، منها المروي في الكافي عن بعـض أصـحابنا، قــل: يؤخــذ طين قبر الحسين الظيم من عند القبر على سبعين ذراعاً<sup>(۲)</sup>.

وفي كـامل الـزيارات بسـنده عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله الطِّكْلَا قسل: \* يؤخـذ طـين قبر الحسين الطِّكْلا من عند القبر على سبعين باعاً في سبعين باعاً »<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية المتحديد بمميل رواها في كامل الزيارات بسنده عن أبي عبد الله اللجة قمل: اطين قمبر الحسين اللجة فيه شماء وإن أخذعلى رأس ميل،<sup>(٤)</sup>، والميل منتهى مدد البصر، أي إلى آخر موضع تمكن فيه مشاهدة القبر، ودلالة الرواية واضحة لولا ما فيها من الإرسل .

- - (٢) الكافي ٤: ٥٨ ح ٥، كلمل الزيارات: ٤٦٨ ح ١٨٤، التهذيب ٦: ٧٤ ح ١٤٤ .
    - (۳) كامل الزيارات: ۴۸ ح ۸۸ .
    - (٤) كامل الزيارات: ٢٦٢ ح ٧٠٤ ، ٨١٠.

التداوي بالطين ......

وفي رواية «أربعة أميل» يرويها في كامل الزيارات عن أبي حمزة الثمالي عن أبي عبد الله اللي قل: كنت بمكة -وذكر في حديثه- قلت: جعلت فداك إني رأيت أصحابنا يأخذون من طين الحائر ليستشفوا به، هل في ذلك شيء مما يقولون من الشفاء ؟ قل، قل: «يستشفى بما بينه وبين القبر على رأس أربعة أميل»<sup>(1)</sup>.

وهناك رواية تدل علىأن حريم قبرالحسين التي فرسخ من كل جانب<sup>(۲)</sup> وفي أخرى: أنه أربع فراسخ من أربعة جوانب القبر<sup>(۳)</sup>، والحريم قد لا يعني الموضع المذي يؤخذ منه التراب للاستشفاء، ويكون غاية ما ورد الاستشفاء به أربعة أميل.

ولما كانت الروايات المحددة غير معتبرة سوى رواية خمسة وعشرين ذراعاً، وهي المتيقنة أيضاً، مع رعاية الحفر حتى بلوغ التربة الحمراء، وهذا ما لا يبلغه أحد اليوم. ف المقترح هو إعداد موضع يؤخذ منه التربة ضمن تلك الحدود ولا يعطى إلا ب المقدار الآتي لمن كان به مرض صعب العلاج من الشيعة وطلاب الحقيقة.

ولكـن مـع ذلـك لا يمكـن قطع النظر عن ياقي الروايات خصوصاً مع وجـود روايـات كامل الزيارات بينها وهي مما يعتقد البعض باعتبارها وصحتها اعتماداً على التوثيق الإجمالي المذكور في مقدمته.

ومـع تسـليم أسنادها أو الاكتفاء بكثرتها وشهرتها يجب أن تحمل على مراتب الفضل وقوة التأثير كما هو دأب الفقهاء في أمثل المقام.

- (۱) كامل الزيارات: ۲۷۰ ح ۷۱۷ .
- (۲) كامل الزيارات: ٤٧٢ ح ۷۲۱ .
  - (٣) الفقيه ٢: ٢٠٠ ح ٢٣٠٦ .

٢٦٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

والصحيح أن المستفاد من عامة الروايات كفاية صدق الاسم وكل ما يصح إطلاق اطين القبر، عليه، وقد يختلف باختلاف الأزمنة وسعة الحرم وكثرة الـزوار وسعة المدينة وقابلية الرؤية وغيرها، واليوم تعد جميع كربلاء هي أرض الحسين التليلا: وهو مقتضى الأخبار المطلقة الدالة على أن تربة القبر شفاء وهي كثيرة فيها ما هو معتبر.

ويؤيـد ذلك التجربة والإحصاء بعد تناول المرضى ما كان داخل الدائرة الـتي قطـرها مـيل أو أربعـة أمـيل وملاحظـة النتائج، والمشهود والمسموع هو تأثيرها لا محالة.

شروط التداوي بالتربة:

الشسرط الأول: الاعتقاد والإيمان بالحسين الخلي ومعرفة حقه ومنزلته، فقد روى ابسن قولويه بسنده عن أبي عبد الله الظلم قل: • لو أن مريضاً من المؤمنين يعـرف حـق أبـي عـبد الله الظلم وحرمته وولايته وأخذ من طين قبره مثل رأس أغلـة كـان له دواء تا<sup>(۱)</sup> ومفهـوم الشرط أن من لا يعرف لم يكن له دواء، إلا أن تنكر دلالتها على المفهوم، ولا وجه له.

وفي رواية أخرى: «لوأن مريضاً من المؤمنين يعرف حق أبي عبد الله التَّكْ<sup>ي</sup>ة وحرمته وولايته أخذ له من طين قبره على رأس ميل كان له دواء وشفاء»<sup>(٢)</sup>.

- (١) كمامل المؤيلرات: ٢٥٩ ح ٢٠٦، محمد بن الحسين بن مت الجوهري، عن أحمد بن محمد بن يجيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل، عن الخيبري، عن أبي ولاد، عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي عبد الله المظير.
- (٢) كما الزيارات: ٤٦٧ ح ٢١٢، محمد بن جعفر، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل، عن الخيبري، عن أبي ولاد عن أبي بكر الحضرمي عن أبي عبد الله الظبيري.

| ۲٦١ | ، بالطين | التداوي |
|-----|----------|---------|
|-----|----------|---------|

وفي روايـة ثالـثة عن موسى بن جعفر اللخة في تربة الحسين الطخة قل: « إن الله جعـلها شـفاء لشـيعتنا وأوليائـنا »<sup>(١)</sup>، والشـيعة والأولـياء هم العارفون بالأئمة الظغة عامة وبحقهم، والشفاء محصور فيهم.

والنتسيجة أن لا ينستفع غير المعتقد به الطلا وغير العارف بحقه، والملاك جلّه هو الاعتقاد كما يستفاد من الرواية الثانية .

الشرط الثاني: الاعتقاد بدوائية التربة، ولا يكفي الاعتقاد بنفس الإمام المنتخ فلا تنفع المنكر لذلك ولا من لا يحصل له اعتقاد جازم، بل وحتى المجرب الذي يقصد المتجربة، ولذلك كان البعض يعترض على الأئمة للهن وينكر الانتفاع بها، أو يعترض على انتفاع المبعض بها دون بعض، مثل ما رواه الكليني بسنده عن ابن أبي يعفور قل، قلت لأبي عبد الله التيكن: يأخذ الإنسان من طين قبر الحسين التخلي فينتفع به، ويأخذ غيره ولا ينتفع به ؟ فقل: « لا والله الذي لا إلىه إلا هو ما يأخذه أحد وهو يرى أن الله ينفعه به إلا نفعه به »<sup>(1)</sup> ومعلوم أن القسم هنا لإيجاد الاعتقاد عند السائل بعد ما فهم منه الإمام التيك بعض الترديد ومهما يكن من ذلك فقد دلت على أهمية الاعتقاد وعدم الانتفاع بدونه وهو كما مر من الأدوية الاعتقادية.

وروى ابــن قولويــه بســنده عن أبي حمزة الثمالي عن أبي عبد الله الظلمة أنــه قــل في تــربة الحسين الظلمة: • ولا يعدلها شيء من الأشياء التي يستشفى بها

(١) عـيون أخبار الرضا المن ٢٠ ٩٠، عـن تميم بن عبد الله بن تميم القرشي، عن أبيه، عن أحـد بـن علي الأنصاري، عن سليمان بن جعفر البصري، عن عمرو بن واقد، عن موسى بن جعفر الكاظم المنير.

(٢) الكافي ٤: ٥٨ ح ٣، أحمد بن محمد، عن ابن فضل، عن كرام، عن ابن أبي يعفور، كامل المزيارات: ٢٦ ح ٦٩٩ محمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن الصفار عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي بن فضل، عن كرام، عن ابن أبي يعفور . ٢٦٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

إلا الدعـاء، وإنمـا يفسدها ما يخالطها من أوعيتها وقلة اليقين لمن يعالج بها، فأما من أيقن أنها له شفاء إذا يعالج بها كفته بلذن الله من غيرها مما يعالَج به »<sup>(۱)</sup>

فللمهم هو اليقين بدوائيتها ولا يكفي الظن والاحتمل ولا حتى الاعتقاد غير الجازم .

ويضاف إلى ذلك الاعتقاد بقداستها واحترامها ووضعها في الموضع اللائـق بل أليق موضع، لما جاء في تتمة الرواية السابقة: «ولقد بلغني أن بعض من يـأخذ من التربة شيئاً يستخف به حتى أن بعضهم يضعها في غلاة البغل والحمار، وفي وعـاء الطعـام والخرج، فكيف يستشفي به من هذا حاله عنده ؟! عمله.

وفي رواية أخرى عن محمد بن مسلم قل: خرجت إلى المدينة وأنا وجع، فقيل له: إن محمد بن مسلم وجع، فأرسل إلي ابو جعفر المجين شراباً مع غلام مغطى بمنديل فناولنيه الغلام، وقبل لي: اشربه فإنه أمرني أن لا أبرح حتى تشربه، فتناولته فإذا رائحة المسك منه، وإذا بشراب طيب الطعم بارد، فلما شربته قبل لي الغلام: يقو لك مولاي: إذا شربته فتعل، ففكرت فيما قال لي، شربته قبل لي الغلام: يقو لك مولاي: إذا شربته فتعل، ففكرت فيما قال لي، وما أقبدر عبلى النهوض قبل ذلك على رجلي، فلما استقر الشراب في جوفي فكانما نشطت من عقل، فأتيت بابه فاستلانت عليه، فصوت بي: اصح الجسم المحل» ثم قبل لي: الحيف وجدت الشراب؟ فقلت: أشهد أنكم أهل بيت المرحة وأنبك وصبي الأوصياء، ولقد أتاني الغلام بما بعثته وما أقدر على أن الستقل عبلى قدمي، ولقيد كنت آيساً من نفسي، فناولني الشراب فشربته فما وجدت مثل ريحه ولا أطيب من ذوقه ولا طعمه ولا أبرد منه، فلما شربته قل الي الغلام: إنه أمرني أن أقول لك إذا شربته فاقبل إلي، وقد علمت شدة ما

كمامل المزيارات: ٤٧٠ ح ٧١٧ بسمند عمن أبي عمر شيخ من أهل الكوفة،عن أبي حزة الثمالي.

التداوى بالطين ......

بي، فقلت: لأذهبن إليه ولو ذهبت نفسي، فأقبلت إليك فكأنى نشطت من عقل، فالحمد لله الذي جعلكم رحمة لشيعتكم، فقل: فيا محمد إن الشراب الذي شربته فيه من طين قبر الحسين الكلة وهو أفضل ما استشفى به، فلا نعلل به، فإنا نسبقيه صبياننا ونسباءنا، فنرى فيه كل خبر؛ فقلت له: جعلت فداك إنا لـناخذ مـنه ونستشـفي به ؟ فقل: اياخذه الرجل فيخرجه من الحائر وقد أظهره فـلا يمر بأحد من الجن به عاهة ولا دابة ولا شيء به آفة إلا شمَّه فتذهب بركته، فتصمير بركمته لغيره، وهذا الذي نتعالج به ليس هكذا، ولو لا ما ذكرت لك ما يَمسح به شيء ولا شرب منه شيء إلا أفاق، وكان كأبيض يا قوتة فاسودٌ حتى صار إلى ما رأيت؛ فقلت: جعلت فداك وكيف أصنع به؟ فقل: «أنت تصنع به مع إظهارك إياه ما يصنع غيرك، تستخف به فتطرحه في خرجك وفي أشياء دنسة فيذهب ما فيه مما تريده له فقلت: صدقت جعلت فداك قل: «ليس يأخذه أحد إلا وهـو جاهل بأخذه، ولا يكاد يسلم بالناس؛ فقلت: جعلت فداك، وكيف لي أن آخذه كما تأخذه، فقل لى: اأعطيك منه شيئا؟ فقلت: نعم، فقل: إذا أخذته فكيف تصنع به؟ فقلت: اذهب به معي، فقل: في أي شيء تجعله؟ فقلت: في ثيابي، قل: افقد رجعت إلى ما كنت تصنع، اشرب عندنا منه حاجتك ولا تحمله فإنـه لا يسلم لكه فسقاني منه مرتين، فما أعلم أني وجدت شيئاً مما كنت أجد حتى انصرفت<sup>(۱)</sup>.

وإنما نقلنا هذه الراوية بطولها للتعرف على مدى أهمية التربة ومقدار قداستها بحيث يعد الإمام وضعها في الثياب من الاستخفاف بها، ولا يتمكن مثل محمد بين مسلم مع جلاليته من رعاية شروط التحفظ عليها من أجل الانتفاع بها بل يشعر ويدل على عدم إمكان التحفظ عليها بالشكل المطلوب في ذلك الزمان وهو الشرط الثالث الذي يأتي الكلام عنه .

(۱) كمل الزيادات: ٤٦٠ ح ٦٩٩ محمد بن الحسن عن محمد بن الحسن الصفار، عن أحمد
 بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي بن فضل، عن كرام.

٢٦٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَلَيْهُ، العلاج العام

الشـرط الثالـث: حفظهـا من التلوث، فلابد من استعمالها في الحائر أو حفظهـا عـند نقلها حتى من وصول الهواء إليها، لأنها سرعان ما تفقد خاصيتها بعوامـل عديـنة مـنها تمسّح المخلوقـات غير المرئية بها واستشمامهم لها بحيث تفقد خواصها وتصير إلى من شمّها وتمسّح بها، فتعود خالية من النفع.

ولا يكفي في حفظهـا إيداعها في الثياب أو القماش ولابد من وضعها في شـيء يـنع من وصول المكروب وما خفي من المخلوقات، يستفلا جميع ذلك مـن الـرواية الطويلـة المارة بوضوح إلى حدَّ تعثَّر ذلك على الناس العلايين في ذلك الزمان.

وعندي هنا اقتراح لمن يتمكن التصدي إلى هذا الأمر، وهو عمل أقراص بقدر حبة العدس وتغليفها مثل ما تُغلَّف الأدوية والحبوب في هذه الأيام أو أكثر من ذلك ويعطى للمرضى، وذلك يؤخذ من نصف قطر خمسة وعشرين ذراعاً حول الضريح بعد كشف التراب السطحي والبلوغ إلى الطينة الحمراء مع قمراءة الأدعية الواردة في خصوص أخذها للاستشفاء والأمان، ويكتب عليها ويقرأ جميع ما ورد من أجل المحافظة عليها وإبلاغها أقاصي البلاد ممن يعتقد بذلك، وسيأتي في بعض الأخبار التوصية بوضعها في قارورة زجاج ويغلبق عليها يفص عقيق، وفي رواية أخرى يشرب عليها الماء كما يشرب على الحبوب.

ويسلل على سرعة فقدانها للخواص ولزوم التحفظ عليها بأشد ما يكون بعد رواية محمد بن مسلم المارة رواية أبي حمزة الثمالي عن أبي عبد الله التيخ حيث قل فيها: أولا يعدلها شيء من الأشياء التي يستشفى بها إلا الدعاء وإنما يفسدها ما يخالطها من أوعيتها .. ويفسدها الشياطين والجن من أهل الكفر منهم يتمسحون بها، وما تمرّ بشيء إلا شمها، وأما الشياطين وكفار الجن فإنهم يحسدون بني آدم عليها، فيتمسحون بها ليذهب عامة طيبها، ولا يخرج الطين من الحائر إلا وقد استعدّ له ما لا يحصى منهم، وإنها لفي يد صاحبها وهم يتمسحون بها، ولا يقدرون مع الملائكة أن يدخلوا الحائر، ولو كان من التداوي بالطين .....

التربة شيء يسلم ما عولج به أحد إلا برأ من ساعته، فإذا أخذتها فاكتمها وأكثر عليها من ذكر الله تعالى، وقد بلغني أن بعضهم ليطرحها في مخلاة الإبل والبغل والحمار وفي وعاء الطعمام، وما يمسح به الأيلي من الطعام والخرج والجوالق، فكيف يستشفي به من هذا حاله عنده ا<sup>(۱)</sup> .

وهـي تشـير بوضـوح إلى عملـية الـتلوث الحاصـلة بوضعها في قماش تُمسـح بـه الأيـلي وظـروف الطعـام التي هي معدن التلوث بالمكروب وغير،، وهذا أبلغ كلام يتكلم عن التلوث بما يفهمه ويعيه أهل ذلك الزمان.

والجانب الآخر فقد دلت على عدم تلوثها وعدم فقدانها لخواصها ما دامت في الحائر، وعللته بحضور الملائكة ، فكأن الطينة مأمونة من التلوث ما دامت في الحائر، ولا يصل إليها الشياطين أو لا يمكنهم إيصال الضرر إلى الـناس مـن خلال تناولهم للتربة وهم في الحائر وقد تقدم أن الطين هو مسكن الشيطان وأهم مصائده.

ولو بدلنا ذلك الكلام إلى لسان العصر وقلنا إن بعض مصاديق كلمة الشيطان هو المكروب كما استظهرناه في كتاب الأمراض يصير المعنى أن الطين سريع التلوث ويسرع إليه المكروب في أقل فرصة ممكنة ومعه يكون مضراً موجباً للمرض وتكون تربة القبر مصونة من ذلك ما دامت حول القبر محفوظة من قِبل قـوى خيرة وأنوار وإشعاعات تعقمها على الدوام وتصونها من التلوث وتحيل دون وصول المكروبات أو أذاها إليها وإلى من يتناولها بقصد الاستشفاء وأكثر فهي تبقى تحتفظ بخواصها الدوائية وتنفع من يستشفي بها ما دامت هـناك أو نقلت ولم تتعرض للهواء وهذا يتضمن اكتشافات رائعة لن رغب في التحقيق في هذا المجال.

(١) كمال الزيارات: ٤٧٠ ح٧٦، عن محمد بن الحسن بن علي بن مهزيار، عن جده علي بن مهزيار، عن جده علي بن مهزيار، عن جده علي بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عبد الله بن عبد الرحمن الأصم، قل حدثنا أبو عمرو شيخ من أهل الكوفة، عن أبي حمزة الثمالي.

٢٦٦ ..... درامة في طب الرسول المصطفى عظيم، العلاج العام

الشرط الرابع: عدم أكلها شهوة فالملاحظ أن البعض يحب أكل الطين ويـتلذذ بأكلـه، ومـن يأكل طين القبر بهذه الصفة لا ينفعه ولا يكون له دواءاً، فقد روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله الطيلا أنه قل: «الطين حرام كلّه كلحم الخنزير، ومـن أكله ثم مات لم أصلً عليه إلا طين القبر ؛ فإن فيه شفاء من كل داء، ومن أكله لشهوة لم يكن له فيه شفاءه<sup>(۱)</sup>.

الشـرط الخـامس: عــدم الإكــثار؛ لما رواه الكليني بسنده عن أبي الحسن الظيلا أنــه قل: «كل طين حرام مثل الميتة والدم ولحم الخنزير إلا طين قبر الحسين الظيلا فإن فيه شفاء من كل داء، ولكن لا يكثر منه ا<sup>(۲)</sup>.

وهـناك روايـة تذكر مقدار رأس أغلة يرويها ابن قولويه بسنده عن أبي عـبد الله اللغ قـل: «لـو أن مريضاً مـن المؤمـنين يعرف حق أبي عبد الله اللغ وحرمـته وولايـته أخـذ مـن طـين قبره مثل رأس أنملة كان له دواءاً <sup>(٢)</sup> ولكن يشكل استفادة إرادة التحديد وبيان الحد الأعلى والمقدار الأقصى، بل هو لبيان مـدى الأهمـية والتأثير بحيث يؤثر مقدار رأس أنملة في الشفاء، فقد يستفلا منه أنفعية الزائد على ذلك، أي خلاف المطلوب .

ولعل المرواية الدالة على التحديد هي التي يرويها ابن قولويه بسنده عن بعض أصحابنا عن أجدهما عليهما السلام قل: (إن الله تبارك وتعالى خلق آدم من الطين فحرم الطين عملي ولمده قمل، فقلت: فما تقول في طين قبر

(۱) الكماني ٦: ٢٦٥ ح ١ محمد بن يحمي، عن أحمد بن محمد عن أبي يحمى الواسطي، عن رجل قل قبل أبو عبد الله الظلام.

(٢) الكافي ٦: ١٧٨ ح ٢ بعنض أصبحابنا، عن جعفر بن إبراهيم الحضرمي، عن سعد بن سعد، قال قلت لأبي الحسن المجلم.

(٣) كامل الزيارات: ٤٦٥ ح ٧٠٦ محمد بن الحسين بن مت الجوهري، عن محمد بن أحمد بن يجيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل، عن الحيبري، عن أبي ولاد عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي عبد الله الظنة . التداوي بالطين ......

الحسين الظيم؟ قل: فيحرم على الناس أكل لحومهم ويحل لهم أكل لحومنا؟ ولكن الشيء اليسير منه مثل الحمصةه<sup>(١)</sup>.

وهي تدل على أن الحد الأقصى هو مقدار حمصة وقد يريد الطّيّة به حبة العـدس كمـا هـو مسـتفلا مـن بعـض الأخـبار<sup>(٢)</sup>، ولكن الأصح هو الحمص المتعارف.

وفي رواية يرويها الشيخ: « ولا تناول منها أكثر من حمصة، فإن من تناول منها أكثر من ذلك فكأنما أكل من لحومنا ودمائنه<sup>(٣)</sup>.

الشـرط السـلاس: تسـمية الـداء الذي يقصد التداوي منه، لما في رواية الدعـاء الثاني لأخذها الآتي حيث جاء فيها: ا... أن تجعله شفاء من كل داء كذا وكذا، وتسمي ذلك الداء.

الشرط السابع: قسراءة الدعساء السوارد عسند أخذهما من البقعة المباركة وحملها منها، وقد ذكر له أنحاء مختلفة نوردها كالآتي:

١- قل في الكافي: وروي إذا أخذته فقل:

بسم الله، الـلهم بحـق هـذه التربـة الطاهرة، وبحق البقعة الطيبة، وبحق الوصـي الـذي تواريـه، وبحق جله وأبيه، وأمه وأخيه، والملائكة الذي يحفون به، والملائكـة العكـوف عـلى قـبر وليك ينتظرون نصره، صلى الله عليهم أجمعين،

- كأمل الزيارات: ٤٧٨ ح ٢٣٠ عن أبي عبد الله محمد بن أحمد بن يعقوب، عن علي بن الحسن بن علي بن فضل، عن أبيه، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما يتي .
   الحسن بن علي بن فضل، عن أبيه، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما يتي .
   (٢) المحاسن ٢: ٥٠٥ ح٦، عن العدلس قبل أبو عبد الله التي هو الذي تسمونه عندكم الحمص ونحن نسبيه العدس.
   (٣) كيامل الزيارات: ٤٧٨ ح ٢٣٠ عن أبي عبد الله محمد بن أحمد بن يعقوب، عن علي بن علي بن علي بن علي بن علي بن علي علي عن علي علي بن علي عبد الله عبد بن أحمد بن يعقوب، عن على بن الحمل الريارات: ٢٠٠ ح ٢٠ عن أبي عبد الله عمد بن أحمد بن يعقوب، عن على بن .
  - الحسن بن علي بن فضل، عن أبيه عن بعض أصحابنا، عن أحلهما عليهما السلام .

٢٦٨ ..... ٢٦٨ المعطفي عَلَيْ العلاج العام ٢٦٨

اجعــل لي فيه شفاء من كل داء، وأماناً من كل خوف، وعزاً من كل ذل، وأوسع به عليَّ في رزقي، وأصح به جسمي<sup>(١)</sup>.

٢- روى ابن قولويـه بسـنده عـن أبـي عـبد الله التلكة قـل: إذا تناول أحدكم مـن طـين قبر الحسين التكلة فليقل: اللهم إني أسألك بحق الملك الذي تناو\_له، والرسـول الذي بوأه، والوصي الذي ضمن فيه أن تجعله شفاء من كل داء، كذا وكذا، وتسمي ذلك الداء"<sup>(٢)</sup>.

٣- روى في كمال المزيارات بسنده أن أبا جعفر التلك قل: إذا أخذت طين قبر الحسين التك فقل: الذي المحق هذه التربة، وبحق الملك الموكل بها، وبحق الملك المني كمربها، وبحق الملك المني موجعة الملك المني من كل حاء، وأماناً من كل خوف الترا.

٤- روى ابن قولويه بسنده عن أبي حمزة الثمالي قل، قل الصادق التلكية: إذا أردت حمل الطين طين قبر الحسين التلكية فاقرأ فاتحة الكتاب والمعوذتين، وقل هـو الله أحـد، وقـل يـا أيهـا الكافـرون، وإنـا أنزلناه في ليلة القدر، ويس وآية الكرسي، وتقول:

الـلهم بحـق محمـد عبدك وحبيبك ونبيك ورسولك وأمينك، وبحق أمير المؤمـنين علـي بـن أبـي طالـب عبدك وأخي رسولك، وبحق فاطمة بنت نبيك وزوجة وليك، وبحق الحسن والحسين، وبحق الأئمة الراشدين، وبحق هذه التربة،

(١) الكافي ٤: ٨٩٩ ذ. ح ٧.

(٢) كمامل الزيارات: ٤٦٩ ح ٧١٥، عن علي بن الحسين، عن علي بن إبراهيم، عن إبراهيم عن إبراهيم بن إبراهيم عن إبراهيم بن إسحاق النهاو ندي، عن عبد الله بن حمله الأنصاري، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله الله وعبد الله لم يوثق .

(٣) كمامل المزيارات: ٢٩٩ ح ٢١٦، عن حكيم بن داود، عن سلمة، عن علي بن الريان بن الصلت، عن الحسين بن أسد، عن أحمد بن مصقلة، عن عمه، عن أبي جعفر الموصلي. التداوي بالطين .......

وبحـق الملـك الموكـل بهـا، وبحـق الوصـي الـذي حـلّ فيها، وبحق الجسد الذي تضـمنت، وبحق السبط الذي ضمنت، وبحق جميع ملائكتك وأنبيائك ورسلك، صـل عـلى محمد وآل محمد، واجعل هذا الطين شفاءاً لي ولمن يستشفي به من كل داء وسقم ومرض وعاهة، وجميع الأوجاع كلها، إنك على كل شيء قدير.

وتقـول: الـلهم رب هذه التربة المباركة الميمونة، والملك الذي هبط بها، والوصـي الـذي هـو فـيها، صل على محمد وآل محمد وسلم وانفعني بها، إنك على كل شيء قدير<sup>(۱)</sup>. ولعل هذا أكمل دعاء وأفضله سنداً .

•- روى الشيخ الطوسي بسنده عن بعض أصحابنا قل، قلت لأبي عبد الله التي إني رجل كثير العلل والأمراض، وما تركت دواءاً إلا تداويت بسه، فقل لي: فوأين أنت عن طين قبر الحسين التي فإن فيه الشفاء من كل داء والأمن من كل خوف، فقل إذا أخذتها:

اللهم إني أسألك بحق هذه الطينة، وبحق الملك الذي أخذها، وبحق النبي الـذي قبضها، وبحق الوصي الذي حلَّ فيها، صل على محمد وأهل بيته، واجعل فيها شفاء من كل داء، وأماناً من كل خوف .

ثم قل: أما الملك الذي أخذها فهو جبر ئيل الكلا، أراها النبي تمال فقل: هـذه تربة ابنك تقتله أُمتك من بعدك، والنبي الذي قبضها محمد تمال والوصي الذي حل فيها فهو الحسين الكلا سيد الشهداء<sup>(٢)</sup>.

 (۱) كامل الزيارات: ٤٧٥ ح ٧٣٤، عن أبي عبد الرحمن محمد بن أحمد بن الحسين العسكري بالعسكر، عن الحسن بن علي بن مهزيار، عن أبيه .

(٢) تهذيب الأحكم ٦: ٧٤ ح ١٤٦، عـن محمد بن أحمد بن داود، عن الحسن بن محمد بن عـلان، عـن حميد بن زياد، عن عبيد الله بن نهيك، عن سعد بن صالح، عن الحسن بن علي بن أبي المغيرة، عن بعض أصحابنا. ٢٧٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

٦- روى ابن الشيخ بسنده عن الصادق ﷺ قل: إن الله جعل تربة الحسين شفاء من كل داء، وأماناً من كل خوف، فإذا أخذها أحدكم فليقبّلها وليضعها على عينه، وليمرها على سائر جسده وليقل :

الـلهم بحـق هـذه التربـة، وبحق من حلَّ بها وثوى فيها، وبحق أبيه وأمه وأخـيه والأئمة من ولده، وبحق الملائكة الحافين به إلا جعلتها شفاء من كل داء، وبرءاً من كل مرض، ونجاة من كل آفة، وحرزاً مما أخاف وأحذر، ثم يستعملها .

قــل أبــو أسامة: فإني أستعملها من دهري الأطول كما قل ووصف أبو عبد الله الظّيَرُة فما رأيت بحمد الله مكروهاً<sup>(١)</sup>.

والمذي يبدو أن هذا جمع بين شفاءين الدعاء والتربة، فالتربة شفاء لوحدهما كما جاء في الأخبار، وقراءة الدعاء الوارد شفاء آخر، ولكن هناك رواية تلل على اشتراط الاستشفاء بالتربة بالدعاء، فقد قل الشيخ الطوسي رحمه الله: وروي أن رجلاً سل الصلاق الظيلاة فقل: إني سمعتك تقول إن تربة الحسين الظلاة من الأدوية المفردة، وأنها لا تمر بداء إلا هضمته، فقل: «قد قلت ذلك فما بالك به و استعملها لم يكد ينتفع بهاه قل، فقل له: ما يقول إذ تناولها ولم يدع قبل كل شيء وتضعها على عينيك –إلى أن قل- فإذا تناولت فقل : قبل كل شيء وتضعها على عينيك –إلى أن قل- فإذا تناولت فقل :

اللهم إني أسألك بحق الملك الذي قبضها، واسألك بحق النبي ﷺ الذي خـزنها، وأسـألك بحـق الوصـي الذي حلَّ فيها أن تصلي على محمد وآل محمد، وأن تجعلها لي شفاء من كل داء وأماناً من كل خوف وحفظاً من كل سوء.

(١) أسالي ابن الشيخ: ٢٠١ عن أبيه، عن ابن خنيس، عن محمد بن عبد الله، عن محمد بن محمد بن مفضل، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمري، عن عبد الله بن حماد عن زيد الشحام، عن الصادق الظلار والسند ضعيف . فإذا قلت ذلك فاشددها في شيء واقرأ عليها إنا أنزلناه في ليلة قدر، فإن الدعاء الذي تقدم لأخذها هو الاستئذان عليها، وقراءة إنا أنزلنا ختمها<sup>(١)</sup>.

والنتيجة إذا لاحظنا الأسناد فالدعاء البرايع أفضلها سنداً، وإذا لم نلاحظها، فالحكم هو التخيير، خصوصاً مع ملاحظة تقارب مضامنيها.

الشرط المثامن: الخمتم عليها، فقد دلت الرواية السابقة أن للتربة ختم بعد أخذهما وهو قراءة إنا أنزلناه عليها، روى الكليني عن علي بن محمد رفعه قـل، قـل: «الخمتم عملى طين قـبر الحسين الظيّة أن يقرأ عليه إنا أنزلنا في ليلة القدر»<sup>(1)</sup>. ولعله يحفظها من التلوث ويحيل دون أن تفقد خاصيتها الدوائية.

الشرط التاسع: الدعاء عند استعمالها وأكلها، وقد ورد له أنحاء .

مـنها: مـا رواه ابـن قولويـه بسنده عن أبي عبد الله الظَّلاً قل: «طين قبر الحسين شفاء من كل داء، وإذا أكلته فقل:

بسم الله وبمالله، السلهم اجعله رزقاً واسعاً، وغلماً نافعاً، وشفاء من كل داء، إنك على كل شيء قدير»<sup>(٣)</sup>.

ومـنها: مـا قالـه ابن قولويه: وروى لي بعض أصحابنا –يعني محمد بن عيسى– قال نسيت إسناده، قال الليلا: اإذا أكلته تقول: ﴿

«اللهم رب هذه التربة المباركة، ورب هذا الوصي الذي وارته صل على محمد وآل محمد واجعله علماً نافعاً ورزقاً واسعاً وشفاء من كل داء»<sup>(1)</sup>.

- مصباح المتهجد: ٧٣٤، الوسائل٢٤: ٢٢٩ ح٢٠٤٠٧.
  - (٢) الكافي ٤: ٨٨ ح ٧ .

(٣) كمامل الزيارات: ٤٧٦ ح ٧٢٥، عن أبيه وجماعة، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عبد الله عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن محمد بن إسماعيل المبصري، عن بعض رجاله، عن أبي عبد الله الطلاق .
 (٤) كامل الزيارات: ٤٧٩ ح ٧٢٦ .

٢٧٢ ..... ٢٧٢ ..... ٢٧٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

ومـنها: ما رواه ابن قولويه بسنده عن أبي عبد الله الطيئة قل: ﴿ذا أَخَذَتَ من تربة المظلوم ووضعتها في فيك فقل:

الـلهم إنـي أسـألك بحـق هـذه التربة، وبحق الملك الذي قبضها، والنبي الذي حضنها، والإمام الذي حلَّ فيها أن تصلي على محمد وآل محمد، وأن تجعل لـي فـيها شفاء نافعاً، ورزقاً واسعاً، وأماناً من كل خوف وداء فإنه إذا قل ذلك وهب الله له العافية وشفاه<sup>(١)</sup>.

والشـرطية في آخـرها قـد تــدل بـالمفهوم عـلى عدم الانتفاع لولا ذلك القول، ولكن الروايات مشتركة في الضعف .

ومنها: ما رواه الطبرسي عن أبي عبد الله التلكة قل: إذا أكلت من طين قـبر الحسين التلكة فقـل: اللهم إني أسألك بحق الملك الذي قبضها، وبحق النبي الـذي خـزنها، وبحق الوصي الذي هو فيها أن تصلي على محمد وآل محمد، وأن تجعـل لـي فـيه شـفاء مـن كـل داء، وعافـية من كل بلاء، وأماناً من كل خوف برحمتك يا أرحم الراحمين وصلى الله على محمد وآله وسلم.

وتقول أيضاً: اللهم إني أشهد أن هذه التربة تربة وليك صلى الله عليه، وأشهد أنها شفاء من كل داء، وأمان من كل خوف لمن شئت من خلقك، ولي برحمتك، وأشهد أن كمل مما قميل فميهم وفيها همو الحق من عندك، وصدق المرسلون»<sup>(۲)</sup>.

ومـنها: مـا رواه الشـيخ بسـنده عن أبي عبد الله الظلام أنه قل: امن أكل طين قبر الحسين الظلا غير مستشف به فكأنما أكل من لحومنا، فإذا احتاج أحدكم إلى الأكل منه ليستشفي به فليقل:

 كمامل المؤيارات: ٤٧٧ ح ١٧٢٧، عبن الحسن بن عبد الله بن محمد بن عيسى، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن مالك بن عطية عن أبيه عن أبي عبد الله الظلام .
 (٢) مكارم الأخلاق: ١٦٦ . التداوي بالطين ......

بسم الله وبالله، اللهم رب هذه التربة المباركة الطاهرة، ورب النور الذي أنـزل فـيه، ورب الجسـد الذي سكن فيه، ورب الملائكة الموكلين به، اجعله لي شـفاء مـن داء كـذا وكـذا، واجرع من الماء جرعة خلفه وقل: اللهم اجعله رزقاً واسـعاً، وعـلماً نافعـاً، وشفاء من كل داء وسقم، فإن الله تعالى يدفع بها كل ما تجـد مـن السـقم والهم والغم إن شاء الله<sup>(۱)</sup>، والمهم في هذه الرواية أنها تذكر النور الذي يخلِّف فيها الآثار، وهو النور الذي تكلمنا عنه سابقاً.

وهناك رواية يستفاد منها شروط أخرى يرويها المشهدي بسنده عن جابر الجعفي قال: دخلت على مولانا أبي جعفر محمد بن على الباقر عليهما السلام، فشكوت إليه علتين متضلاتين بي، إذا داويت إحداهما انتقضت الأخرى، وكان بسي وجـع الظهـر ووجع الجوف، فقل لي: «عليك بتربة الحسين بن على التمالة» فقلـت: كـثيراً منا أسـتعملها ولا تـنجح فيَّ، قـل جابر: فتبينت في وجه سيدي ومـولاي الغضب، فقلـت: يا مولاي أعود بالله من سخطك، وقام فنخل الدار وهو مغضب، فأتى بوزن حبة في كفَّه فناولني إياها، ثم قل لي: "استعمل هذه يا جابـر، فاسـتعملتها فعوفيـت لوقـتي، فقلـت يـا مولاي: ما هذه التي استعملتها فعوفيت لوقسي؟ قل: «هذه التي ذكرت أنها لم تنجح فيك شيئًا، فقلت: والله يا مـولاي مـا كذبـت فـيها، ولكـن قلـت: لعلَ عندك علماً فأتعلُّمه منك، فيكون أحب إلى ما طلعت عليه الشمس، فقل لي: إذا أردت أن تأخذ من التربة فستعمد لهما آخر الليل، واغتسل لها بماء القراح، والبس أطهر أطمارك، وتطيَّب بسعد، وادخل فقف عند الرأس فصلَّ أربع ركعات، تقرأ في الأولى الحمد وإحدى عشر مرة قل يا أيها الكافرون، وفي الثانية الحمد مرة وإحدى عشر مرة إنا أنزلناه في ليلة القدر، وتقنت فتقول في قنوتك:

(۱) المصباح ۲۳۷، مستدرك الوسائل ۱۰: ۳٤۲ ح ۱۲۱٤، عن حنان بن سدير عن أبيه عن أبي عبد الله الملية
 ولعله معتبر ...

٢٧٤ ..... ٢٧٤ ..... ٢٧٤ من المصطفى عليه، العلاج العام

<sup>«</sup>لاإله إلا الله حقاً حقاً لاإله إلا الله عبودية ورقاً، لاإله إلا الله وحده وحده، أنجز وعده، ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده، سبحان الله مالك السماوات وما فيهن وما بينهن، سبحان الله ذي العرش العظيم والحمد لله رب العالمين، ثم تركع وتسجد وتصلي ركعتين أخريين وتقرأ في الأولى الحمد وإحدى عشر مرة قل هو الله أحد، وفي الثانية الحمد مرة وإحدى عشر مرة إذا جاء نصر الله والفتح، وتقنت كما قنتاً في الأوليين، ثم تسجد سجدة الشكر وتقول ألف مرة وإحدى عشر مرة إذا جاء نصر الله والفتح، وتقنت كما قنت في الأوليين، ثم تسجد سجدة الشكر وتقول ألف مرة شكراً، ثم تقوم وتتعلق فالتربة وتقول: يا مولاي يابن رسول الله، إني آخذ من تربتك بلانك، اللهم فاجعلها شفاء من كل داء، وعزاً من كل ذل، وأمناً من كل خوف، وغنى من كل فقر لي ولجميع المؤمنين والمؤمنات، وتأخذ بثلاث أصابع ثلاث مرات، وتدعها فقر لي في خرقة نظيفة أو قارورة زجاج، وتختمها بحاتم عقيق عليه ما شاء الله لا قوة إلا بالله، أستغفر الله، فإذا علم منك صدق النية لم يصعد معك في الأدن بالله، أستغفر الله، فإذا علم منك صدق النية لم يصعد معك في الا قوة إلا في خرقة من كل داء، وعزاً من كل ذل، وأمناً من كل خوف، وغنى من كل فرقس لي وجميع المؤمنين والمؤمنات، وتأخذ بثلاث أصابع ثلاث مرات، وتدعها فقر لي وجميع المؤمنين والمؤمنات، وتأخذ بثلاث أصابع ثلاث مرات، وتدعها في خرقة نظيفة أو قارورة زجاج، وتختمها بحاتم عقيق عليه ما شاء الله لا قوة إلا بالله، أستغفر الله، فإذا علم منك صدق النية لم يصعد معك في الثلاث قبضات إلا سبعة مثاقيل، وترفعها لكل علة، فإنها تكون مثل ما رأيت.<sup>(1)</sup>

والـذي أعـتقد أن هـذه التوصيات والتشديدات بهدف توليد الاعتقاد الجـازم وبدلـيل اخـتلاف أنحاء الدعاء والقراءة والأعمل والأوقات، فيلزم على الإنسـان الاسـتفادة مـن هـذه التوصيات بمقدار يحصل معه الاعتقاد الجازم ولا يبقى أدنى ترديد، فإنا نجد في رواية جابر ترديده في الانتفاع بها، وما غضب أبي جعفر التي إلا لأجـل إزالـة الترديـد مـن قلبه وقد نجح هذا الانفعل في خلق الاعـتقاد وحصول الشـفاء الفـوري لجابر، وإن كان المستفاد من غضب الإمام أكـثر مـن ذلـك، وهـو تـأثير التربـة في كمل حل بشرط الاعتقاد وإن لم تتوفر الشـروط الأخـرى، ونذكـر أن قوله التي فل يصعد معك... أي أنك إذا أخذت تلاث قبضات فإن مقدارها سيكون سبعة مئاقيل، يعني إذا أخذت منها بالكيفية

(١) المزار للمشهدي: ٥٠٩، البحار ١٠١: ١٣٨ ح٢٨٣، مستدرك الوسائل ١٠: ٢٢٨ ح ١٢١٣٤.

المناسبة لاحترامهما والاعمتقاد بقداستها ولميس بهدف الاستخفاف والتجربة والجمع كيفما اتفق.

والـذي يهـون الخطـب اشـتراك جمـيع الروايات المارة في ضعف السند، فلـيس ما يعتمد عليه أو تركن النفس إليه في خصوص الدعاء عند استعمالها، واشتراط الصلاة قبلها، ولا مستند سوى تعدد نقلها وتقارب مضامينها.

تنبيهات :

التنبـيه الأول: هل إن الشفاء مختص بتربة الإمام الحسين الظّيَّة أو يشمل تربة النبي ﷺ وباقي الأئمة؟ هناك روايتان :

الأولى يرويها الصدوق بسنده عن عمرو بن واقد عن موسى بن جعفر التلكة الكاظم التكة في حديث أنه أخبره بموته ودفنه، وقل: الا ترفعوا قبري فوق أربعة أصابع مفرجات، ولا تأخذوا من تربتي شيئاً، لتتبركوا به، فإن كل تربة لنا محسرمة إلا تسربة جسدي الحسسين بسن علمي عليهما السلام، فإن الله جعلها شفاء لشيعتنا وأوليائنه<sup>(۱)</sup>.

الثانية: يرويها ابن قولويه بسنده عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي عبدالله التخلا،قـل: كنـت بمكـة \_ وذكـر في حديـثه \_ قلـت: جعلـت فـداك، إني رأيت أصـحابنا يـأخذون مـن طـين الحسين الخلا ليستشفون به، هل في ذلك شيء مما يقولـون، مـن الشـفاء؟ قل، قل: ايستشفى بما بينه وبين القبر على رأس أربعة أمـيل، وكذلـك طين قبر جدي رسول الله الخلا، وكذلك طين قبر الحسن وعلي

 (۱) عيون أخبار الرضا الملكة: ٩٦ ح٦، عن تميم بن الله بن تميم القرشي، عن أبيه، عن أحمد بن علي الأنصاري، عن سليمان بن جعفر البصري، عن عمروبن واقد. ٢٧٦ ..... ٢٧٦ من المعالية المعالم المعالية في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ومحمـد علـيهم السـلام، فخذ منها فإنها شفاء من كل سقم وجنة مما تخاف، ولا يعدلها شيء من الأشياء التي يستشفى بها إلا الدعاء..»<sup>(١)</sup>.

والروايتان ضعيفتا السند، غير أن الرواية الأولى لها مؤيد، وهو الروايات الكمثيرة جـداً الـتي مفاذهــا: كـل طـين حـرام إلا طين قبر الحسين الظّيِّلاً بل هي الدليل لتعدد طرقها وقد يكون بينها معتبرة.

وقد يحصل الترديد في طين قبر النبي يَنْ مع الالتفات إلى أن الرواية الأولى قـد لا تنافيها؛ لأن المتيقن منها الأئمة التَّخْلُ دون النبي يَنْ لهُ، ولكن ليس للرواية الثانية القـدرة عـلى مقابلـة العمومات الكثيرة التي يأبى بعضها عن التخصيص.

فـلا يـبقى إلا حكـم العقـل بالأولويـة في النبي ﷺ ولكن لا مانع من اختصـاص الإمام بما لا يكون للنبي ﷺ والتي منها مجاورة المؤمنين لقبر الحسين الظيّة بخلاف الرسول ﷺ فإن جواره هم المسلمون.

التنبيه الـثاني: المستفاد من بعض الأخبار كخبر جابر الذي أعطاه أبو جعفر التيليز التربية موة واحدة فعوفي لوقته كفاية المرة، بينما في خبر محمد بن مسلم المار أن الإمام التيليز أعطاه من التربة مرتين أو ثلاث فعوفي، ويستفاد منها عدم كفايية المرة، وكان يحتاج إلى أن يأخذ معه شيئاً من التربة، ولكن لما كان لا يحفظهما أمره الإمام بالبقاء والشرب حتى يشفى بصورة كلية، بعدما كان قد نشط من عقبل عند أول شربة، والنتيجة هي لزوم التكرار إذا لم تنفع المرة الواحدة.

(١) كمامل المزيارات: ٢٨٠، عن محمد بن الحسن بن مهزيار، عن جده علي بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عبدالله بن عبد الرحمن الأصم، عن أبي عمرو شيخ من أهل الكوفة، عن أبي حمزة الثمالي. التداوي بالطين ......

التنبيه الثالث: وردت بعض التوصيات بخلط أمور أخرى مع التربة كالعسل والزعفران وماء السماء، مثل ما رواه الكليني وغيره عن بعض أصحابنا قل: دفعت إلي امرأة غزلاً فقالت: ادفعه بمكة لتخلط به كسوة الكعبة، قـل: فكرهت أن أدفعه إلى الحجبة وأنا أعرفهم، فلما صرت إلى المدينة دخلت عـلى أبي جعفر الظيلا فقلت له: جعلت فداك إن امرأة أعطتني غزلاً وحكيت له قول المرأة وكراهتي لدفع الغزل إلى الحجبة، فقل: ااشتر به عسلاً وزعفراناً وخذ من طين قـبر الحسين الظيلا واعجـنه بماء السماء، واجعل فيه شيئاً من عسل وزعفران وفرقه على الشيعة ليداووا به مرضاهما<sup>(1)</sup>.

فهـل هـذا يعني عدم كفاية التربة لوحدها، أو أن هناك سراً في مثل هذه التوصية؟ خصوصاً وأن هناك رواية تلل على الابتداء بالتربة مع تعقيبه بالدواء الآخـر، فقـد روى ابـن قولويه عن أبي عبد الله الظيّلا قل: "من أصابته علة فبدأ بطين قبر الحسين الظّلا شفاه الله من تلك العلة إلا أن تكون علة السام"<sup>(٢)</sup>.

وهذا يعني أن التربة عامل مساعد في تأثير الدواء المقرر لكل داء وعلة.

ولكن هـذه الـرواية مـرفوعة لا سـند لهـا، فلا تقاوم الروايات الكثيرة الدالـة عـلى أن التربـة شفاء من كل داء، والروايات الدالة على انتفاع الكثير من التربة وحدها.

وأما روايات المرزج فهي تنفع في تشديد الاعتقاد بالدواء إذا كان مزيحًا من العسل وماء السماء والتربة، فإذا لم يتم اعتقاد المستعمل له في التربة، يتم في العسل، ولـو لم يـتم في العسل يتم في ماء السماء، ولو لم يتم في واحد منها

(١) المحاسن: ٥٠٠ ح٦٢١، الكافي٤: ٢٤٣ ح٥، عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن أبي عبد الله عن عبد الله عن المرقي، عن بعض أصحابنا، كامل الزيارات: ٤٦١ ح٢٠، عن محمد بن عبد الله، عن أبيه، عن أبي عبد الله البرقي....
 (٢) كامل الزيارات: ٤٦٢ ح٢٠٠.

٢٧٨ ..... ٢٧٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيم، العلاج العام

يــتم في مجموعهــا، وقد يكون هناك علل أُخرى للجمع، وليس العلة عدم كفاية التربة لوحدها.

التنبيه الـرابع: أكـدت بعـض الأخبار على التربة وعدّها من أفضل ما يـتداوى بـه، فقد جاء في رواية محمد بن مسلم المارة: «يا محمد إن الشراب الذي شـربته فـيه من طين قبر الحسين ﷺ وهو أفضل ما استشفي به فلا تعدل به.

وفي روايسة أخرى يرويها ابن قولويه بسنده عن أبي عبد الله الطّيّلة قل: افي طين قبر الحسين الطّيّلة الشفاء من كل داء، وهو الدواء الأكبرا<sup>(۱)</sup>. وفي رواية أبي حمزة المارة: <sup>و</sup>ولا يعدلها شيء من الأشياء التي يستشفى بها إلا الدعاء.

التنبيه الخامس: يستفاد من بعض الأخبار جواز تناول التربة لغير المرض مثل ما رواه الصدوق قل، قل علي بن محمد النوفلي لأبي الحسن الظير: إني أفطرت يـوم الفطر عـلى طـين القـبر وتمـر، فقـل الظيرك. فجعت بين بركة وسنة»<sup>(1)</sup>.

وكـذا مـا رواهـا ابـن قولويـه بسـنده عـن أبـي عبد الله الطير: فحنكوا أولادكـم بتربة الحسين الظير فإنها أمانه<sup>(٣)</sup> والتحنيك هو دلك حلق الطفل قبل أن يرضع، تفعله القابلة في السابق.

التنبيه السـدس: لا يحـق اسـتعمل التربـة لمن لا يعتقد بالإمام الحسين الظبی لأنـه لا ينفعه، بل يضره فقد ورد: إن طين قبر الحسين الظیی مسكة مباركة

(٢) كمامل المؤيارات: ٤٦٦ ح٧٠٨، عن محمد بن جعفر الرزاز، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عمن موسى بن أبي العلاء، قل الخطاب، عمن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن الحسين بن أبي العلاء، قل محمد أبا عبد الله على المحمد المحمد المحمد الله بن القاسم، عن الحسين بن أبي العلاء، قل محمد أبا عبد الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله المحمد الله الله المحمد الله المحم الله المحمد الله

التداوي بالطين ......

مـن أكلـه مـن شـيعتنا كان له شفاء من كل داء ومن أكله من عدونا ذاب كما تـذوب الإلـية<sup>(۱)</sup>. وهـذا يـدل على اعتماد شفائية التربة الكلي على الاعتقاد بالإمام الحسين الظير، فلا تنفع الناصب والمعادي له الشير.

التنبيه السابع: يكفسي اعتقاد الواصف أو المطعم والساقي بالتربة ودوائيتها، لما مر في إعطاء الإمام الحي الرجل الشاك في دوائيتها مثل رواية جابر المارة حينما أعطمه الإمام التي منها فعوفي فقمل له: يما مولاي ما هذه التي استعملتها فعوفيت لوقتي؟ فقمل الهماه التي ذكرت أنها لم تنجح فيك شيئاً» والرواية مارة.

وروى ابن الشيخ في أماليه بسنده عن عمد الأزدي قل: صليت في جماع المدينة وإلى جانبي رجلان على أحدهما ثياب السفر، فقل أحدهما لصاحبه: يا فلان أما علمت أن طين قبر الحسين التلك شفاء من كل داء؟ وذلك أنه كمان بي وجع الجوف، فتعالجت بكل دواء فلم أجد فيه عافية، وخفت على نفسي وآيست منها، وكانت عندنا امرأة من أهل الكوفة عجوزة كبيرة، فنخلت عليَّ وأنا في شدة ما بي من العلة، فقالت لي: يا سالم ما أرى علتك إلا كل يوم زائدة، فقلت لها: نعم، فقالت: فهل لك أن أعلجك فتبرأ بإذن الله عزوجل؟ فقلت لها: ما تعم، فقالت: فهل لك أن أعلجك فتبرأ بإذن الله عزوجل؟ العلمة وبرئت حتى كأن لم يكن بي علة قط، فلما كان بعد أشهر دخلت علي فقلت لها: بواحدة ما يم من العلة، من الما أن أعلجك فتبرأ بإذن الله عزوجل؟ وائدة، فقلت لها: فعلم من العلة، فقالت لي: يا مالم ما أرى علتك إلا كل يوم فقلت لها: ما أنا إلى شيء أحوج مني إلى هذا، فسقتني ماءً في قدح فسكنت عني العلمة وبرئت حتى كأن لم يكن بي علة قط، فلما كان بعد أشهر دخلت علي فقالت: بواحدة مما في هذه السبحة، من مبحة كانت في يدها، فقلت: وما هذه العجوز فقلت لها: بالله عليك يا سلمة \_ وكان إسمها سلمة \_ بماذا داويتني؟ فقالت: واحدة ما في هذه السبحة، من مبحة كانت في يدها، فقلت: وما هذه العجوز فقلت لما يما من طين قبر الحسين الخلافي فقلت ها: يا رافضية داويتني؟ بطين قبر الحسين الخلية فخرجت من عندي مغضبة، ورجعت والله علتي كأشد ما السبحة؟ فقالت: إنها من طين قبر الحسين الخلافي فقلت ها: يا رافضية داويتني بطين قبر الحسين الخلية فخرجت من عندي مغضبة، ورجعت والله علتي كأشد ما المارية فقالت، وأنها من طين قبر الحسين مناقية فقلت ها: يا رافضية داويتني بطين قبر الحسين الخلية فخرجت من عندي مغضبة، ورجعت والله علتي كأشد ما المارية، وأنها أقاسي منها الجهد والبلاء وقد والله خشيت على نفسي، ثم أذن

 مكارم الأخلاق: ١٦٦.
 مكارم الأخلاق: ١٦٢٠، عن أبيه، عن محمد بن علي بن خشيش، عن أبي المفضل، عن (٢) أمالي الطوسي ١: ١٦٢٧، عن أبيه، عن محمد بن علي بن خشيش، عن أبي المفضل، عن عمر بن الحسين بن علي، عن المنذر بن محمد القابوس، عن الحسين بن محمد الأزدي، عن أبيه.

## التداوي باللبن

اللـبن معـروف كغـذاء حـاو عـلى جميع الفيتامينات، بل جميع ما يحتلجه البدن من البروتين والسكر والأملاح وغيرها.

وجاء التأكيد عليه في الأخبار عن النبي على وأهل بيته والتعريف بأنه طعام الأنبياء للكر<sup>(۱)</sup> وأن رسول الله على كان يفطر به ويفضله على كل شيء حتى ورد في عدة روايات أنه على لم يكن يأكل طعاماً ولا يشرب شراباً إلا قال: «الـلهم بارك لنا فيه وأبدلنا به خيراً منه إلا اللبن، فإنه كان يقول :«اللهم بارك لنا فيه وزدنا منه"<sup>(۲)</sup>.

وفي هذا الحديث معان عظيمة كامنة لا يعلم جميعها إلا الراسخون في عملم الطب والحيوان حيث جُعمل كل طعام مهما كان، غير خل عن منقصة وعن ضرر سوى اللبن فانه أقل الأغذية ضرراً، بل لا ضرر فيهً؛ لما روي أن رجلاً قل لأبي عبد الله اللية : إني أكلت لبناً فضرني، فقل أبو عبد الله اللية : «لا والله ما ضر شيئاً قط ، ولكنك أكلته مع غيره فضرك الذي أكلته وظننت أن ذلك من اللبنه <sup>(٦)</sup>، والتعبير بالأكل مع أنه مسائل تعبيراً مجازياً للدلالة على الاجتزاء به عن الأكل والغذاء، أو أنه معدود غذاء وليس شراباً كما يحتمل إرادة اللبن المخيض ولكن المنصرف حينها هو اللبن الحليب فهو النافع جداً

- (۱) المحاسن ۲: ۶۹۱ ح ۵۷۵.
- (۲) المحاسن ۲: ٤٩١ ح ٥٧٦ ، الكافي ٦: ٣٣٦ ح ١، عيون أخبار الرضا الظير ١: ٤٢، دعائم الإسلام ٢: ١٠ محيفة الرضا الظير ٢: ٢٢ ح ٢٩.
   (٣) المحاسن ٢: ٤٩٣ ح ٥٨٥ ، الكافي ٦: ٣٣٦ ح ٤.

٢٨٢ ..... ٢٨٢ ..... ٢٨٢ ..... ٢٨٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

وخصوصاً إذا أكله الإنسان على شهوة رسول الله ﷺ فإنه لا يضر شاربه أبداً كما جاء في بعض الأخبار.

وأما نفعه فهو كثير؛ لأنه الفطرة، والغذاء الأوّل، وأول ما يعرفه الطفل ويـتغذى مـنه، وفـيه القـوة والـبركة، فقـد شـكا نوح الكلام إلى ربه ضعف بدنه فـأوحى الله إلـيه أن اطـبخ الـلحم باللين فكلهما، فإني جعلت القوة والبركة فيهما<sup>(٢)</sup>، ومعلوم أن نوح عمّر ما عمّر، ولعل هذا هو السر في بقاء قوته.

واللـبن يسـمن أيضـاً، فقد رأى النبي ﷺ رجلاً سميناً فقل: اما تأكل؟ فقـل: لـيس بأرضـي حـب وإنمـا آكـل الـلحم واللـبن، فقـل : اجمعـت بـين اللحمين»<sup>(٢)</sup> ، وعن أمير المؤمنين اﷺ اللبن أحد اللحمين»<sup>(٤)</sup>.

ويقوي الظهر، فقد ورد «اللبن الحليب نافع لمن نفر عليه ماء الظهر»<sup>(°)</sup>. وهـو دواء لوجـع الحلـق: لمـا ورد : «مـا وجدنـا لوجع الحلق مثل حسو اللبن»<sup>(1)</sup>. والمهم هنا هو الخاصية الدوائية وعموميتها.

- (٤) غرر الحكم للأمدي 1: ٢٢ ح١٦٤٩.
- (٥) المحاسن ٢: ٤٩٣ ح ٥٨، الكافي ٦: ٢٣٧ ح ٨
  - (٦) طب الألمة : ٨٩

التداوي باللبن .....

والـذي يـدل عـلى ذلك الرواية المتقدمة في شيخ سلّ أبا عبد الله الطّيّة وقل: إن بي وجعاً وأنا اشرب له النبيذ فقل له: هما يمنعك من الماء الذي جعل الله مـنه كـل شيء حي؟ قل: لا يوافقني، قل: هما يمنعك من العسل قل ال:له فـيه شـفاء للـناس؟ قـل: لا أجـده، قـل: هما يمنعك من اللبن الذي نبت منه لحمك واشتد عليه عظمك؟ قل: لا يوافقني<sup>(۱)</sup>.

والمهم هو اقتراح الإمام الملية على السائل أن يتداوى باللبن، بكلام فيه دلالة على العموم وإن كانت القضية خاصة والرجل السائل مبتلى بمرض خاص، ولكن التعليل الموجود فيها، أي تعليل دوائية اللبن بأنه الشيء الذي نبت منه لحم الإنسان في الطفولة واشتد عليه عظمه، فهو تعليل عام، إذ أنه لما صاغ الإنسان وربه صغيراً وأنبت لحمه وقوى عظمه وربله، ففيه ما يرفع نواقصه ويتمها عنلما يصير كبيراً وتطرأ عليه الأعراض والنقائص.

والنتيجة أنه يستفلا منها وجود نوع من العموم في مجل العلاج وترميم الضـعف والـنقص الحاصـل في البلن كضعف العظام ووهنها المؤدي إلى الألم، وكالضعف والهزال وضعف البنية المعرض للابتلاء بالأمراض.

ومهما يكـن مـن ذلـك فـاللبن مطـروح إمـا لوحــده أو مـع شــيء آخـر\_كالعسـل والـلحم\_كدواء عام، وهو نوع من أنواع العلاج الذي تدخل تحته أصناف متعددة كالتداوي بألبان الإبل، وألبان البقر وهكذا... .

ويــدل عــلى العمومية أيضاً ما جاء في حديث الأربعمائة : فحسو اللبن شــفاء مــن كــل داء إلا المـوته<sup>(٢)</sup> وحسـوه، هو شربه شيئاً بعد شيء، وقد يجيء التعبير بـــ<sup>(1</sup>الحسو باللبن) مثل ما ورد عن رسول الله عظام أنه قل: الو أغنى عن

(۱) تفسير العياشي ۲: ۲٦٤ ح ٤٥، عن سيف بن عميرة عن شيخ من أصحابنا عن أيي
 عبد الله الظيرة .

(٢) الخصل : ٢٣٦.

٢٨٤ ...... المعام على المعام المعاني على المعاني المعاني على المعام المعام المعام المعام المعام المعام الموت شيء لأغنت التلبينة قيل: يما رسول الله ما التلبينة! قل: «الحسو باللبن»<sup>(۱)</sup> والمعروف أن التلبينة هو حساء يعمل من دقيق أو نخالة وربما يجعل فيها عسل ولبن، والرواية تؤكد على الحسو بمعنى الحساء المصنوع بإضافة اللبن إليه.

هـذا الكـلام في التداوي باللبن بصورة عامة ولكن هناك أبحاث في كل صنف من أصناف اللبن كلبن البقر ولبن الإبل وغيرهما نعرض لها بالتدريج.

### ألبان البقر

وأول الألبان المرغّب في شربها هي ألبان البقر، بحيث ورد الحث عليها من الرسول يَزْلِنُهُ والأمر بالتداوي بها، قال رسول الله يَزْلَنُهُ: «عليكم بألبان البقر؛ فإنها تخليط من كل الشجر»<sup>(٢)</sup>عبارة وافية بجميع ما سنذكره من أبحاث في هذا المجال.

وإن لم تـدل هـذه الـرواية عـلى الدوائية، فقد ورد في رواية أخرى عن جابر بـن عـبد الله قـل قيل: يا رسول الله أنتداوى؟ فقل: «نعم، فتداوا فإن الله تـبارك وتعـالى لم يـنزل داءاً إلا وقد أنزل له دواء، عليكم بألبان البقر، فإنها ترم مـن كـل الشـجر»<sup>(٢)</sup> فـأجواء الرواية تدل على أن الحث على شرب لبن البقر لـيس في مجـل الـتغذية، بـل في مجـل التداوي وفي فضاء أن الله سبحانه وتعالى أنزل لكل داء دواء.

(١) المحاسن ٢: ٢٠٥ ح ٢٠٩، الكافي ٦: ٢٢١ ح ٣.
 (٢) الكافي ٦: ٢٢٢ ح ٢، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن أحمد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان عن زرارة عن أحدهما بين قل رسول الله يتلغ والسند صحيح في أعلى مراتب الصحة.
 (٣) قرب الإسناد : ١١٠، جعفر بن محمد عن أبيه، عن جابر بن عبد الله والرم هو الأكل.

التداوي باللبن ......٢٨٥

ويـزيده وضـوحاً ما روي بسند معتبر عن علي اللغة أنه قل: «لبن البقر شفاء»<sup>(١)</sup> وإذا جاء الترديد في كلمة شفاء من ناحية إرادة الوقاية منها أو العلاج، فقـد روي عن أبي عبد الله اللغة بسند معتبر أنه قل: «ألبان البقر دواء، وسمونها شفاء، ولحومها داءه<sup>(٢)</sup> وفي خبر معتبر آخر عن أمير المؤمنين الظية أنه قل: «ألبان البقر دواء»<sup>(٣)</sup>.

والأخبار مطلقة، أي أن المستفاد منها أن لبن البقر دواء على الإطلاق، وقد يخصه بعض الأخبار بمرض خاص مثل ما روي عن أمير المؤمنين الكلا: «ألبان البقر دواء ينفع للذرب»<sup>(٤)</sup> والذرب هو الإسهل ولكن لا يلل على التقييد بذلك، وقد ورد في رواية أخرى «أن لبن البقر فيه منافع فمن تمكن منه فليشربه<sup>(٥)</sup> وقد شكا بعض أصحاب أبي جعفر الكلا إليه ذرباً وجده، فقل الكلا له: «ما يمنعك من شرب ألبان البقر؟ فقل الكلا له: «أشربته قط؟ فقل له: نعم مراراً، فقل الكلا: «كيف وجدتها؟ فقل: وجدتها تدبغ المعدة، وتكسو الكليتين الشحم وتشهي الطعام فقل الكلا: «لو كانت أيامه لخرجت أنا وأنت إلى ينبع حتى نشربه<sup>(١)</sup>.

(١) المحاسن ٢: ٩٩٤ ح٥٨٩، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله المحلق، عن أبيه، عن علي المحلق.
(٢) الكافي ٦: ٢١١ ح٢، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن عبد الله بن المغيرة، عن إسماعيل بن أبي زياد عن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢١ ح٦، عن علي بن إبي زياد عن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله بن المغيرة، عن المحافي بن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أجمد بن محمد، عن حمد بن خالد، عن عبد (٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي يبن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله المحافي، عن السكوني، عن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله المحافي عن السكوني، عن أبي عبد الله.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٢ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله المحافي على المحافي، عن المحافي، المحافي أبيه، عن المحافي أبيه، عن المحافي، عن المحافي، عن المحافي، عن المحافي، عن المحافي، المحافي، المحافي، عن المحافي، عن علي المحافي، المحافي، المحافي، المحافي، عن علي محافي أبيه، عن أبيه، عليه، عن أبيه، عن أبيه، عن أ

إبراهيم بن أبي البلاد. عن أبيه، عن جده، قال شكوت إلى أبي جعفر ﷺ ذرباً... .

٢٨٦ ..... ٢٨٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

بالإضافة إلى التعليل المذكسور في الرواية الأولى والثانية من أنها تأكل من كـل الشـجر، فهو كما بينا في المقلمة يعني اجتماع جميع الخواص الدوائية فـيه، وحالـه حل العسل الذي جاء فيه ﴿ثُمَّكُمُ يُعَلِّي مَنْ كُلُّ الْمُرَاتِكَة فعندي في هذا البيان كفاية لاستفادة العمومية والدوائية لكل داء.

بقمي أنمه قمد يقمول شخص إنمي أشرب اللبن دائماً وأمرض، كيف أمرض وهو دواء كل داء؟! فإن الجواب عن هذا السؤال يكمن في أمرين.

الأول: التخليط، وأكبل ما يضر بالبدن مع شرب اللبن، فقد قل للصادق رجل: إني أكلت لبناً فأضرني، قل: هما ضر شيئاً قط، ولكنك أكلت معه غيره فأضر بك الذي أكلته معه، فظننت أنه من اللينا<sup>(1)</sup>.

المثاني: أن المستفاد من الأخبار الأولى أن اللبن إنما يداوي من كل داء إذا كان البقر بحيث يرعى من كل الشجر، أو كان لبن بقر مختلف مجموعه يرعى مسن كمل الشجر، وعملى الأقمل أنه يمرعى من الشجر الذي فيه الدواء لداء الشخص.

وإغيا يتوفر ذلك في البقر السائمة التي ترعى في البر وتتناول العقاقير الطبية بأنواعها وأشكالها<sup>(٢)</sup>، وما يعلف علفاً مخصوصاً كالتبن والحشيش لا يكون فيه فائلة أكثر من تناول التبن والحشيش نفسه. بالإضافة أن الدواء لا يكون هو العلة التامة للشفاء كما بينا، ويتدخل فيه عوامل كثيرة يجب توفرها ولا يوفق بينها إلا الله سبحانه وتعالى فإن الشفاء منه سبحانه.

(١) مكارم الأخلاق: ١٩٣.

(٢) والدليل على ذلك ما جاء في رواية جدَّ أبي البلاد المارة في الصفحة السابقة حيث قل أبو جعفر الظلا: لمو كانت أيامه لخرجَت أنا وأنت إلى ينبع حتى نشربه. حيث يدل هذا الكلام أن له وقتاً وأن له مكان كينبع حيث ترعى البقر من أنواع النباتات. التداوي باللبن .....

ثم إن لـبن الـبقر يخـتلف، وأفضله لبن البقرة الحمراء؛ لما رواه الكليني بسنده عن أبي جعفر اللغة قل: البن الشلة السوداء خير من لبن حمراوين، ولبن الـبقرة الحمراء خير من لبن سوداوين<sup>(()</sup> فهو يعني أن لبن البقرة الحمراء يعادل لبن بقرتين سوداوتين في الفائدة والأثر والتغذية والعلاج.

ألبان الإبل

المعروف أن ألبان الإبل ليست مقبولة من الناحية الغذائية ولا يتعارف شربها ولا صناعة المواد اللبنية منها بخلاف لبن البقر والغنم، فهي فاقدة للقيمة الغذائية، بخلاف لحومها، وقد يكون السبب قلة وفورها ويتغذى بها أهلها ومن تكثر عندهم، وقد يعود الإعراض عنها إلى طعمها.

والمستفاد من الأخبار هو عدم قيمتها الغذائية حتى ورد أن أبوال الإبل خير من ألبانها، ولكن هذا لا يعني فقدانها للقيمة الدوائية، فقد كان المعروف أن من يمسرض ويخسرج إلى الصسحراء ويشسرب من ألبان الإبل وأبوالها يصح ويتعافى<sup>(٢)</sup>.

فقـد روى الكلـيني بسـنده عن أبي الحسن موسى الظلام أنه قل: اأبوال الإبـل خير من ألبانها، ويجعل الله عزّوجل الشفاء في ألبانهه<sup>(٣)</sup> فإذا كان الشفاء في ألبان الإبل فلابد أن أفضلية الأبوال من الناحية الغذائية والطعم فقط.

(١) الكافي ٦: ٣٣٦ ح ٢، محمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطاب، عن عباد بن يعقوب، عن عبيد بن محمد، عن محمد بن قيس عن أبي جعفوا على والسند يشتمل على الضعفاء والمجاهيل كسلمة الذي ضعفه النجاشي وابن الغضائري، والمجاهيل عبيد ومحمد بن قيس.
 (٢) انظر الكافي٧: ٢٤٥ ح٦، ودعائم الإسلام٢: ٢٧٦ ح١٧١١.
 (٣) الكافي٦: ٣٣٢ ح٦، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن بكر بن صلغ، عن الحامري قل سمعت أبالخسري قول: والسند ضعيف لخص محمد بن عمد بن عمد بن قيس.

ومهما يكن من ذلك فهذه الرواية تثبت الدوائية والشفائية لألبان الإبل وقد يستفاد من إطلاقها أنها شفاء من مطلق الداء والمرض.

وهـناك روايـة تصرح بالعموم يرويها الكليني أيضاً عن موسى بن عبد الله بـن الحسـين قــل سمعـت أشـياخنا يقولـون: ألـبان اللقاح شفاء من كل داء وعاهة ولِصاحب البطن أبوالها<sup>(۱)</sup>، واللقاح هي النوق.

وروى ابنا سابور عن أبي عبد الله الظلا أنه قل: «ألبان اللقاح شفاء من كل داء وعاهة في الجسد، وهو ينقي البدن ويخرج درنه ويغسله غسلاً<sup>"(٢)</sup>.

وهـذه ا لـروايات تــدل عـلى أن لـبن الناقة دواء لكل دواء، وهو يقوم بــتطهير الـبدن مــن عوامل المرض وإخراجها منه، مما يعني القيام بمعالجة جذرية لكل الأمراض، والاختبارات العلمية في هذا المجل قد تتكفل ببيان ما يعالج منه بالدقة تدريجاً.

### ألبان الأتن

الأُتن هي أناثي الحمُر الأهلية، فقد جاءت بعض الأخبار بالتداوي بها، منها ما رواه الكليني بسنده عن يحيى بن عبد الله، قل: كنت عند أبي عبد الله الظلا فأتينا بسكرجات، فأشار بيده نحو واحدة منهن وقل: إهذا شيراز الأتن اتخذناه لعليل عندنا، ومن شاء فليأكل ومن شاء فليدعا<sup>(٣)</sup>.

 (۱) الكافي ٦: ٢٣٨ ح ٢، عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن نوح بن شعيب، عن بعض أصحابنا، عن موسى بن عبد الله بن الحسين، وهو في المحاسن: ٤٩٣ ح ٥٨٧، وطب الأئمة : ١٠٢.

(۲) طب الأثمة : ۱۰۲، الجارود بن محمد، عن محمد بن عيسى، عن كامل عن موسى بن عبد الله بن الحسين، قال سمعت أشياخنا يقولون...

(۲) الكافي ٦: ٣٣٩ ح ٢، أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن خلف بن حمار، عن يحيى بن عبد الله، والسند معتبر على ما يبدو.

التداوي باللين .....

والسكرجات هو ما يعمل بالسكر من الحلويات، وشيراز الآتن هو لبنها، وما أظن أن أحداً يشربه أو يأكله كغذاء، ولذا نبّه الإمام عليه وقال هذا شيراز الآتن، ولم يتركهم يأكلون من دون أن يذكر لهم ما هو؛ لمعرفته بأن الناس يتحاشونه كطعام، وإنما أراد الإمام بقوله من شاء فليأكل هو الأكل بعنوان أنه دواء، وهي لا تُدل على أنه دواء لكل داء فهي قضية في واقعة لمريض خاص ومرض خاص ولا يستفلا العموم بقوله من شاء فليأكل، وإن فسرناه أنه فليأكل بعنوان الدواء؛ لأن معناه من شاء أي من كان به مرض ينفع له شيراز الأتن فليأكل، لا كل مريض.

وفي روايـة أخـرى بسنده عن عيص بن القاسم عن أبي عبد الله التخلام. قـل: تغديـت معـه فقل لي: «أتدري ما هذا؟» قلت: لا، قل: اهذا شيراز الأُتن اتخذناه لمريض لنا، فإن أحببت أن تأكل منه فكل»<sup>(١)</sup>.

ويـبدو تكـرر الواقعـة وتكـرر الـتداوي به، الأمر الذي قد يستفاد منه عمومية نفعه وكونه نافعاً لأكثر من مرض.

وهسناك روايستان يُسلَّل فيها الإمام عن ألبان الأتن تشرب للدواء فيقول لابأس<sup>(٢)</sup>.

والمستفاد من مجموع الأخبار أن لبن الأتن له خاصية دوائية، ولكن لا يعـلم المـرض الـذي يعـللج منه وهل هو كل مرض أو مرض خاص أو أمراض خاصة، فيحتاج إلى اختبار.

### لبن الشاة

يحظى لـبن الشـة بالاسـتقبل في الأوسـاط الشـعبية والظاهـر أن هذا الاسـتقبل مـن أجل الطعم والقيمة الغذائية، ولكن الموجود في بعض الأخبار

 (۱) الكافي ٦: ٢٣٨ ح ١، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عبد الرحمن بن أبي نجران، عن صفوان بن يحيى، عن عيص بن القاسم، والرواية صحيحة السند.
 (٢) طب الأئمة: ١٣، قرب الإسناد: ١١٦. ٢٩٠ ..... ٢٩٠ الرسول المصطفى عَلَام، العلاج العام

خـلاف ذلك، فقد روى ابن سابور عن النبي ﷺ أنه قل: الحم البقر داء ولبنها دواء، ولحسم الغنم دواء ولبنها داءا<sup>(۱)</sup>، وفي نقل آخر : اولبنها دواءا<sup>(۲)</sup>، فلا يمكن إنكار خيره لرواية مختلفة النقل، مع ما روى الكليني بسنده، عن أبي جعفراﷺ «لبن الشاة السوداء خير من لبن الحمراوين...ا<sup>(۲)</sup>، فلا يعدم الخير والفائدة.

التداوي بالأبوال

لاشك أن الأبوال مستقذرة حتى لو كانت طاهرة، مثل أبوال الإبل والغنم والبقر، والظاهر أن العرب كانت تتداوى بالأبوال، وهي تعتقد بذلك الدواء وترى لها نفعاً، فكان البعض يسأل الأثمة للمي عن التداوي بها، فيرخصه الإمام على طريقتهم السائدة في تأييد كل دواء يرى منه المتداوي نفعاً حتى لو كان طباً يونانياً أو يهودياً أو هندياً وغيره ولم يكن من طب الإسلام.

فقـد روى الشـيخ الطوسـي عـن أبـي عبد الله التمكل أنه سئل عن بول الـبقر يشـربه الـرجل قل: **ا**إن كان محتلجاً إليه يتداوى به يشربه، وكذلك أبوال الإبـل والغـنم<sup>ه(٤)</sup>، ولاشـك أن كـل عـاقل يـرجح الشرب في صورة الاضطرار والحلجة إلى الشيء مع العلم أو الظن القوي أنه يرى منه النفّع والفائدة.

- (١) طب النبي على للمستغفري: ٢٩٦.
- (٢) مستلرك الوسائل ١٦: ٣٤٦ ح ٢٠١١٢.
- (٣) الكمافي ٦: ٣٣٦ ح ٢، عـن محمد بن يجيى، عن سلمة بن الخطاب، عن عباد بن يعقوب، عن عبيد بن يعقوب، عن عبيد بن عمد، عن محمد بن قيس، عن أبي جعفر الظلام والرواية ضعيفة.
- (٤) تهذيب الأحكام (: ٢٨٤ ح ٨٣٢ الوسائل ١٧: ٨٧ ح ٢٦٣٣٣، محمد بن الحسن بإسناده عن أحمد بن يحيى، عن أحمد بن الحسن، عن عمرو بن سعيد، عن مصلق بن صدقة ، عن عمار بن موسى، عن أبي عبد الله الملكة.

التداوي باللبن ......

وروى ابن سابور عن سماعة قال: سألت أبا عبد الله الطلاع عن شرب الرجل أبوال الإبل والبقر والغنم يُنعت له من الوجع هل يجوز له أن يشرب؟ قال : «نعم لابأس بها<sup>(۱)</sup>.

أبوال الإبل

والأمر في أبوال الإبل على خلاف باقي الأبوال فإن الأمر والترغيب صادر من النبي يتلغ والأئمة للتي في المتداوي بها، منها قصة أولئك النفر الذين اجتووا المدينة فأمرهم المنبي يتلغ بالخروج إلى إبل الصدقة والتداوي بأبوالها وألبانها، فخرجوا وشربوا وصحواً<sup>(٢)</sup>، والجوى داء في الصدر من جويت نفسه عن البلد إذا لم يوافقه هواؤه، والمراد هنا المرض ولعله ضيق النفس.

وقـد تقـدم في ألـبان الإبـل الرواية التي يرويها الكليني وغيره عن أبي الحسـن موسـى الظيئة يقـول: «أبوال الإبل خير من ألبانها، ويجعل الله الشفاء في ألـبانهاه واسـتظهرنا أن الخيرية من ناحية الطعم والقيمة الغذائية، لا الدوائية؛ لأنه قل «ويجعل الشفاء في ألبانهاه<sup>(٣)</sup>.

ولا يعـني أن الأبـوال لـيس لهـا قـيمة دوائـية كيف وقد أمر النبي ﷺ بالتداوي بها كما ذكرنا، وروى الكليني عن موسى بن عبد الله بن الحسين قل:

(1) طب الأئمة : ١٣، عن أحمد بن الفضل، عن محمد بن إسماعيل بن عبد الله، عن زرعة، عن سماعة، عن أبي عبد الله الظلام.
 (٢) الكافي ٧: ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن حميد بن زيداد عن ابلك الي ٧: ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن حميد بن زيداد عن الكافي ٧: ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن على من الكافي ١٠ ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن على من الحكم، عن حميد حمد بن زيداد عن الكافي ٧: ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن على من الكافي ١٠ الكافي ١٠ ٢٤٥ ح ١، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن على على على من الحكم، عن حميد معن حميد بن زيداد عن ابلك الم عن أبل الله الكلم، عن أحمد بن تحمد، عن على من الحكم، عن محمد بن محمد بن يحمد، عن الحكم، عن محمد بن تحمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن الكافي ٢٤ معن الما تقلق قوم من بني ضبة مرضى فقل لهم رسول الله تقلق قوم من بني ضبة مرضى فقل لهم رسول الله تقلق أقيم الما تعلق قوم من بني ضبة مرضى فقل لهم رسول الله تقلق أو مما الله تقلق قوم من بني ضبة مرضى فقل لم رسول الله تقلق أو من الما تعلق أو من الما تعلق أو أبل عن أبي صالح عن أبي الما عبد الله التعاني، فبلغان برئتم بعثتكم في سرية، فقالوا: أخرجنا من الما يعني، فبعث بهم إلى إبل أو يموا عدناي، فبإذا برئتم بعثتكم في سرية، فقالوا: أخرجنا من الما ينة، فبعث بهم إلى إبل الصدقة يشربون من أبوالها ويأكلون من ألبانها فلما برأوا ... الخبر. وأبو صالح لم يوثق.

٢٩٢ ..... براية المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة من ٢٩٢ المعلمة علم المعلمة المعلمة المعلمة العلم المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة والمعلمة والمعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة من كل داء وعاهة والمعام المعلمة المعلمة المعلمة من كل داء وعاهة والمعام المعلمة المعلمة المعلمة من كل داء وعاهة والمعام المعلمة المعلمة المعلمة من أبوالها (<sup>1)</sup>، وفي نقل المبرقي : والمعام المولمة المعلمة من كل داء وعاهة والمعام المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة من كل داء وعاهة والمعام المعلمة ا معمد المعلمة الم معمد المعلمة ال

ومهما يكن من ذلك قـإن المعروف المجرب أن أبوال الإبل هي دواء الـربو الأول والخـيار الأول حـتى يومـنا هذا ولا يعرف دواء مثله ولعله يشمل

مرض القلب والرئة.

ويــــل على ذلك بوضوح ما رواه ابن سابور بسندهما عن المفضل بن عمر، قل: سألت أبا عبد الله الظلمة قلت: يا بن رسول الله إنه يصيبني ربو شديد إذا مشيت حتى لربما جلست في مسافة ما بين داري ودارك في موضعين.

قـل : <sup>و</sup>يا مفضـل اشـر ب له أبـوال اللقاح» فشربت ذلك، فمسح الله دائي<sup>(٢)</sup>، فإني أستفيد من ذلك دوائيتها لمرض القلب وانسداد عروقه خصوصاً وقد ورد: أنه ينقي البدن ويخرج درنه ويغسله غسلاً<sup>(1)</sup>.

- (۱) الكافي ٦: ٢٣٨ ح ٢.
- (۲) المحاسن : ۲۹۳ ح ۸۵۷
- (٣) طب الأنمة : ١٠٣ أحمد بن محمد عن محمد بن خالد عن محمد بن سنان، عن المفضل

ين عمر. 🔄

(٤) طب الأئمة: ١٠٢.

# التداوي بالأعشاب الحبة السوداء

المطروح في الأخبار هـو عمومية مـنافع الحبة السوداء، وأنها من جملة الأمـور الـتي تُعـدُّ دواءً لكـل داء، والمتـناقل عـن الرسـول تظلير أنه قل: « الحبة السـوداء دواء مـن كل داء إلا السام » ونحن ندرس مستند هذا القول وحقيقته، ثم نبحث في خواص هذا العلاج العام ثبوته .

أما كونها علاجاً عاماً ودواءً لكل داء فقد دلت عليه بعض الأخبار منها ما رواه الحسين بن بسطام، عن الحسين بن شاذان، عن أبي جعفر، عن أبي الحسن التقيير أنه قبل، قل رسول الله تقلير: • في الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السام » قيل: يا رسول الله تقلير وما السام ؟ قل: • الموت »<sup>(1)</sup>، وقوله في الحبة دليل على احتوائها على مواد معقدة تداوي أنواع الأدواء وحالها حل العسل وألبان البقر.

وروى الصدوق في حديث الأربعمائية عن أمير المؤمنين الطي قال: «ما من داء إلا وفي الحبة السوداء منه شفاء إلا السام»<sup>(٢)</sup>.

وروى في فلاح السائل عن ابن الوليد بسند معتبر عن محمد بن مسلم قــل، قلـت لأبي جعفر اللخة: قل رسول الله ﷺ في هذه الحبة شفاء من كل داء

(١) طب الأئمة: ٥١، عن الحسن بن شاذان، عن أبي جعفر الله عن أبي الحسن الله.
(٢) الخصل: ١١٠ ح ١٠، عـن أبـيه، عـن سـعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد (٢) الخصل: ١١٠ ح ١٠، عـن أبـيه، عن سـعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد أليقط يني، عن القاسم بن يحيى، عن الحسن بن راشد، عن أبي بصير ومحمد بن مسلم عن أبي عـبدالله الله القاب الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن علم أبـي عـبدالله الله قاب الما معن محمد بن علم الماسم بن يحيى، عن الحسن الماسم بن علم أبي محمد بن عيسى بن عبيد محد بن عبد الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي بصير ومحمد بن عسلم عن أبي عـبدالله الله الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن علم أبـي عـبدالله الله الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن عبد مسلم عن أبي علم أبـي عـبدالله الله الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن عبد معن علم أبـي عـبدالله الله الله الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن عبد معمد بن عبد معمد بن عبد معمد بن عبد معمد بن عبد المام عن أبـي عمر وحمد بن مسلم عن أبي عـبدالله الله الحد الماسلة بن يحيى، عن الحسن بن راشده عن أبي معمر وحمد بن مسلم عن أبي عـبدالله الله الله الله الله الماسم بن يحيى، عن الحسن بن راشد عليهم السلام أن أمير المؤمنين علم أسحابه في محليه ويعمد ودينه ودنيه ودينه ودنيه ودينه ودنيه .

· ٢٩٤ ..... ٢٩٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

إلا السـام ؟ فقـل: «نعــم» ثــم قـل: «ألا أخبرك بما فيه شفاء من كل داء وسام ؟» قـلـت: بلى، قـل: «الدعاء»، ورواه في الدعائم مرسلاً عن أبي جعفر الظيّلا، وفيه: « الدعاء يرد القضاء وقد أبرم إبراماً »<sup>(۱)</sup>.

وروى في الدعــائم أيضــاً عــن أبي جعفر الله انه قل: « عليكم بالحبة السوداء؛ فإنها شفاء من كل داء إلا السام يعني الموت »<sup>(٢)</sup>.

وفي فقــه الرضــا عن العالم الظلاة أن الحبة السوداء شفاء من كل داء إلا السام»<sup>(")</sup>.

وروى ابــن بسـطام بسنده عن ذريح، قل، قلت لأبي عبد الله الطّيّة: إني لأجــد في بطـني قراقر ووجعاً، قل: ( ما يمنعك من الحبة السوداء ؛ فإن فيها شفاء من كل داء إلا السام »<sup>(؛)</sup>.

وعن أبي جعفر الله قل: قل رسول الله تماية: في هذه الحبة السوداء إن فيها شفاء من كل داء إلا السام، فقيل: يا رسول الله وما السام ؟ قل: الموت»<sup>(٥)</sup>.

وعـن زرارة بـن أعـين قـل سمعـت أبـاجعفر الله وقد سئل عن قول رسول الله ﷺ في الحبة السوداء، فقل أبو جعفر الله: «نعم قل ذلك رسول الله يﷺ واسـتثنى فـيه فقل: إلا السام، ولكن ألا أدلك ما هو أبلغ منها ولم يستثن

فـلاح السـائل: ٢٨ ، عن ابن الوليد، عن الصفار ، عن محمد بن عيسى ، عن الحسين .
 بن سعيد ، عن أحمد بن الحسن الميثمي ، عن ربعي ، عن محمد بن مسلم، دعائم الإسلام ٢ .
 ٢٢١ ح٧٧٤ .
 ٢٢ دعائم الإسلام ٢: ١٤٩ ح ٢٣٥ .
 ٢٦ فقه الرضا على .

(٤) طب الألمة الشلاة ٨، عن القاسم بن أحمد بن جعفر، عن القاسم بن محمد، عن أبي جعفر، عن عمد، عن أبي جعفر، عن محمد بن يعلى أبي عمرو، عن ذريع .
 (٥) طب الأئمة الثلاث ٨.

التداوي بالأعشاب والعقاقير ......

الـنبي ﷺ؟ قلـت: بـلى يـا بـن رسـول الله، قل: الدعاء يردُّ القضاء وقد أبرم إبراماً، والصدقة تطفىء الغضب، وضم أصابعه ا<sup>(١)</sup>.

وهناك أخبار أخرى متفرقة يستفلا منها عمومية نفعها يأتي ذكر بعضها. وإنمــا أكــثرنا من نقل الأخبار للاستعانة بتعدد الطرق وتكثر النقل على إثبات ذلك لعدم صحة أسناد أكثر تلك الروايات إذا لم نقل جميعها .

والمهم أن الحبة السوداء، هي الشونيز وليس الحرمل كما ظن البعض فقد ورد عن الصلاق اللغ قل: « الحبة السوداء شفاء من كل داء، وهي حبيبة رسول الله على فقيل له: إن الناس يزعمون أنها الحرمل، قل: لا، هي الشونيز، فلسو أتيت أصحابه فقلت: أخرجوا إلي حبيبة رسول الله على الخرجوا إلي الشونيزة <sup>(۲)</sup>.

ومع ذلك فهي اليوم أشهر من أن تخفى وتسمى بالفارسية اسيله دانما وباللاتينية المالكة BLACK CUMIN والاسم العلمي العامي NIGERIA SATIVA ا ويرى البعض أنها الكمون الأسود .

ويؤيد أنها الشونيز ما جاء في بديل العمليات الجراحية من قول الرسول ﷺ: ﴿ إِنْ خَبْرِ الـدواء الحجامة والفصلا والحبة السوداء، يعني الشونيز»<sup>(٦)</sup>، وروي أنه ﷺ سئل: وما الحبّة السوداء ؟ قل: «الشونيز»<sup>(٤)</sup>.

وروي عن النبي ﷺ أنه قل: ﴿ الشونيز دواء من كل داء ﴾ (•).

- (1) طب الأئمة: ٦٧ .
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٨٦.
- (٣) دعائم الإسلام ٢: ١٤٤، مستدرك الوسائل ١٦: ٤٣٧ .
  - (٤) مكارم الأخلاق: ١٨٥.
  - (٥) مكارم الأخلاق: ١٨٦ .

٢٩٦ ..... ٢٩٦ ..... ٢٩٦ من عليه المعلقي عليه الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

ولو عدلنا إلى طبع الحبة السوداء وكيف صارت دواء لكل داء، بل ما معنى ذلك، وهل إن الحبة السوداء تعالج معلجة جذرية بأن تعدّل الطبائع أو هي شفاء للداء من دون أن تزيد في الدم أو تقلله ومن دون أن تزيد الصفراء أو البلغم أو تقللهما في مجل تعديل الطبائع وبالتالي حصول السلامة ؟ الظاهر عدم وجود دور لها من هذه الناحية؛ لأن المقدار الموصوف للاستعمل منها قليل جداً لا يتعدى حبيبات، فلا يتصور فيها زيلاة الدم أو الصفراء أو تقليلهما.

والمستفاد من الأخبار أنها تقوم بمعالجة المرض ودفع آثاره وخصوصاً الوجع مثل الصداع ووجع البطن وغير ذلك من الأوجاع، وكذلك تدفع بعض أنواع الحمى، فهي دواء تعالج الموضع الذي تصل إليه وتقع فيه فهي علاج موضعي بتمام معنى الكلمة ويزيل الوجع كواحد من الأدوية المطروحة وليست هي غذاء ولا من المطيبات.

بسل هي من خير الدواء لقول رسول الله ﷺ: ﴿ إِنْ خَيْرِ الدواء الحجامة والفصاد والحبة السوداء، يعني الشونيز <sup>(١)</sup>.

وإذا كان الأطباء يعالجون الحار بالقار والقار بالحار ويهمهم على الدوام حفظ الاعتدال بين الحرارة والبرودة ويسعون في معرفة الحار والبارد من الغذاء والـدواء، فإن الشونيز ليست حارة ولا باردة ولا تعالج الحار دون القار ولا القار دون الحار، أي ليست دواء ينتشر في جميع البدن ويؤدي إلى تغيير مزاجه وتعديله بصورة عامة.

والذي يدل على جميع ذلك ما جاء في رواية ابن بسطام، بسنده عن أبي الحسن التلكة قل: سئل عن الحمى الغب الغالبة، قل: فيؤخذ العسل والشونيز ويلعق منها ثلاث لعقات، فإنّها تنقلع، وهما المباركان، قل الله تعالى في العسل: فيَحْرُبُهُمْنِ بُطُونَهَا شَرَابٌ مُخْتَفَ أَلُوانَهُ فيه شَعَاء للنّاسِ ،وقل رسول الله يَتَلِقًا: ﴿ فِي الحسبة السَسوداء شـَفاء من كل داء إلا السَامَ، قيلَ: يا رسول الله: وما السام ؛ قل: التداوي بالأعشاب والعقاقير ......

الموت، قل: وهذان لا يميلان إلى الحرارة والبرودة ولا إلى الطبائع، إنما هما شفاء حيثما وقعا »<sup>(١)</sup>.

فقد جعلها اللي المباركة وهو يدلّ على كثرة خيرها ونفعها وأنها متى ما دخلت الجوف أو استعملت سعوطاً وغيره نفعت وعلجت مرض ذلك الموضع

وبعـد ذلك ذكر أنها لا تميل إلى الحرارة والبرودة أي ليست حارة تعالج القار، ولا باردة تعالج الحار، فلا تميل إلى الحرارة فتزيدها ولا إلى البرودة فتهبطها ولا تعتدل بها حالة المزاج.

ولا تميل إلى الطبائع، فهي لا تميل إلى الدم وتزيده إذا نقص ولا إلى المرَّة فتزيدها إذا نقصت، ولا تنقص الصفراء إذا زادت ولا الدم إذا زاد، وإنما هي شفاء، بمعنى أنها تعالج المرض والخلل الحاصل في موضع من مواضع البدن بأي دليل وتشفي منه أي لا تعلج الطبيعة ومن يعدها المرض، بل تقوم بمعالجة المرض رأساً.

ولا تنحصر وظيفة الحبة السوداء في معلجة المرض المذي ظهرت عوارضه وصار الشخص يعاني منه ومن أثماره وعلائمه، بل تعالج المرض الكامن الذي ستظهر علائمه في يوم من الأيام .

لماء جاء في الفقه الرضوي: **«أن الحبة السوداء مباركة تخرج الداء الدفين** من الـبدن <sup>(۲)</sup> إذا كـان معـنى الدفـين هـو الكـامن، مع احتمل إرادة المعالجة الجذريـة، بـأن تجعـل الحـل الـذي تصل إليه بحالة من المناعة بحيث لا تظهر فيه العوارض والأوجاع فهو احتمل آخر.

 طب الأئمة: ٥٩، عن الحسن بن شاذان، عن أبي جعفر، عن أبي الحسن الظفاة، مكارم الأخلاق: ١٨٦ .

(٢) فقه الرضا الظيلة: ٢٤٦.

٢٩٨ ..... ٢٩٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظير، العلاج العام

## شروط العلاج بالحبة السوداء

الأول: أخذ عـد مفـرد، خمسة أو سبعة، فكل ما ورد هو التوصية بعدد مفرد كما سيأتي .

نعم همناك مموارد وردت التوصية بأخذ وزن معين فيها كوزن دانق أو عشرة دراهم وهكذا.

المثاني: وهو الشرط الأساسي، هو الإيمان ولا تنفع غير المؤمن، فقد روى في الجعفريات بسنده عن جعفر بن محمد الخلا عن آبائه عن علي بن أبي طالب الخلا قل، قل رسول الله يخلل لرجل اشتكى بطنه: اخذ شربة من عسل، وألت فيها ثلاث حبات شونيز أو خمس أو سبع، ثم اشربه تبرأ بإذن الله تبارك وتعالى، فقل رجل من أهل المدينة لجعفر بن محمد عليهما السلام وهو عند محمد<sup>(1)</sup> من جلة أهل المدينة وقد وصف له هذا، فقل الرجل من أهل المدينة: يا جعفر فقد فعلنا هذا فما رأينا ينفعنا، فقل جعفر بن محمد الخلاة: «إنما ينفع أهل الإيمان، ولا يسفع أهمل النفاق، وعسى أن تكون منافقاً وأخذته على غير تصديق منك لرسول الله يخلط، فنكس الرجل رأسه<sup>(٢)</sup>.

فهذا كما بينا سابقاً يلل على دخل التصديق في حصول الشفاء في هذا السنخ من الدواء.

الثالث: يلـزم معـرفة كيفـية اسـتعمل الحبة السوداء بالأكل، مطحوناً وغـير مطحـون، أوالنفخ في الأنف أو بتقطير مائها في الأنف وغيرها، مع لزوم معرفة مقدار الاستعمل، ومحل الاستعمل.

- (۱) المراد بمحمد هذا هو حاكم المدينة يومها كما يظهر من سائر الروايات.
- ۲) الجعفريات: ٢٤٤، مستدرك الوسائل٢١٦: ٣٦٨ بإسناده عن جعفر بن محمد الشاير....

التداوي بالأعشاب والعقاقير ......

الرابع : -وهو أهمها- الإيصل إلى الموضع المتوجع، لقول أبي عبد الله الظيم في العسل والحبة السوداء: فإنما هما شفاء حيثما وقعه.

والكيفيات بعضها مذكورة في الأخبار كالنفخ في الأنف بعد طحنها أو تقطير مائها فيه بعد تنقيعها للإيصال إلى الرأس أو تناولها مع العسل للإيصال إلى البطن أو عامة الجوف، وستأتي تفاصيل أخرى في العلاجات الخاصة.

وقــد تكــون هــنالك طــرق مبــتكرة كالتزريق بالأبر والتقطير في العين والأذن والوضــع على الموضع بشكل دهن أو مسحوق وغيرها فإن قوله فحيثما وقعاء يفتح اليد في طريقة الإيصل، ويدعمه أنها دواء من كل داء.

## بعض الأمراض التي تعالجها الحبة السوداء

١- قراقـر البطن ووجع البطن، فقد روى ابن بسطام بسنده عن ذريح
 قـل، قلـت لأبـي عبد الله التكل لأجد في بطني قراقر ووجعاً، قل: الما يمنعك من
 الحبة السوداء ؛ فإن فيها شفاء من كل داء إلا السام»<sup>(١)</sup>.

والتأكيد إنما يكون على وجع البطن، فقد جاء في رواية أخرى عن ذريح أنه شكا قراقر في بطنه إلى أبي عبد الله الثلاث، فقل: «أتوجعك ؟» قل: نعم، قل: «ما يمنعك من الحبة السوداء والعسل لها وذكر له كيف يصنع<sup>(٢)</sup>.

وفي روايـة أخرى أن رسول الله ﷺ قال لرجل اشتكى بطنه: الحذ شربة مـن عسل وألق فيها ثلاث حبات شونيز أو خمس أو سبع، ثم اشربه تبرأ بإذن الله تبارك وتعالى<sup>(٣)</sup>.

٣٠٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام ٣٠٠

بل مطلق أوجاع الجوف لما روي أن رجلاً شكا إلى رسول الله ﷺ وجعاً يجـــده في جوفه فقل: فخذ شربة عسل وألق فيها ثلاث حبات شونيز أو خمساً او سبعاً واشربه تبرأ بإذن الله، ففعل ذلك الرجل فبرئ<sup>(')</sup>.

بـل حـتى الأمـراض الصـعبة التي تحتلج إلى العمليات الجراحية لرواية الـرجل الـذي داواه الـيهودي بشـق بطنه واستخراج شيء منها وقول الرسول بعد اعتراضه على ذلك: "إن خير الدواء الحجامة والفصلا والحبة السوداء»<sup>(٢)</sup>.

٢- الحمس الغب أي التي تكون يوماً ويوماً لا كما سيأتي،فقد ورد عن
 أبسي الحسس التك ومسئل عسن الحمس الغلب الغالبة، فقل: ايؤخذ العسل والشونيز ويلعق منه ثلاث لعقات، فإنها تنقلع ...،<sup>(٣)</sup> .

٣- حصر البول (البروستات) فقد روى الطبرسي عن الفضل قل: شكوت إلى أبي عبد الله الثيلا أني ألقى من البول شدة، فقل: (خذ من الشونيز في آخر الليل<sup>(1)</sup>.

٤- الحمر ٥- الصداع

٦- الـرمد، فقـد روي عـن أبي الله الظلام قل: «إن في الشونيز شفاء من كـل داء، فأنـا آخـذه للحمى والصداع والرمد ولوجع البطن ولكل ما يعرض من الأوجاع يشفيني الله عزوجل بها<sup>(٥)</sup>.

- (1) دعائم الإسلام ٢: ١٣٥.
- (٢) دعائم الإسلام ٢: ١٤٤.
  - (٣) طب الأثمة: ٥١.
- (٤) مكارم الأخلاق: ١٨٦.
- (٥) مكارم الأخلاق: ١٨٦.

| ۳۰۱ | والعقاقير | بالأعشاب | التداوي |
|-----|-----------|----------|---------|
|-----|-----------|----------|---------|

وهــناك أمـراض أخـرى تدخل الحبة السوداء في دوائها ستأتي في علاج آحاد الأمراض إن شـاء الله .

تنبيه

كلما تعرضت الأخبار للأدوية العامة تكتفي بذكر أنها دواء لكل داء وقد تستثني السام وتسكت، إلا الأخبار الواردة في الحبة السوداء فإن الإمام يبادر بعد ذكر أنها دواءً لكل داء إلا السام ويقول: «ألا أدلك على ما لم يستئن فيه رسول الله يَؤَلِيُهُ ؟» فيقول: نعم، فيقول: «الدعاء، فإنه يرد القضاء، وقد أبرم إبراماً ويضم أصابعه من كفيه جميعاً، ويجمعها جميعاً واحدة إلى الأخرى الخنصر بحيال الخنصر كأنه يريك شيئاً.

فلماذا هذا التدارك في خصوص الحبة السوداء فيه احتمالات:

منها: أن السائل مبتلى بداء السام لا تنفعه الحبة السوداء، بل ولا ينفعه والحل هذه سوى الدعاء، ولذلك بلار الإمام التلك إلى الاستدراك لما علم من حل السائل الذي سأله هل أن الرسول تتلك قل ذلك في الحبة السوداء، وعرف منه أن لم ير نفعاً منها، ولا تنفعه، فتداركه بذلك.

ومنها: علم الإمام عدم وجدان الكثير لشرط الحبة السوداء، أعني الإيمان الكامل بقـول الرسـول ﷺ وعـدم الاعتقاد بذلك لنفي الأطباء نفعها بذلك الحد، أو عدم اعتنائهم بها بذلك الحد من الاعتناء.

ومنها: عدم معرفة الناس بكيفية الاستفادة منها، وهو له أنحاء يحتاج إلى اختراعات واسعة وتجارب مستمرة ومهارة خاصة بحيث يُقيَّم المعالج كيفية العلاج بها وكيفية التداوي بها سعوطاً أو أكلاً أو شرباً، طحناً أو بدونه، أو تقطيراً في الأنف أو استخلاصاً من مادتها وتزريقها وغيرها، فهي سر من الأسرار سيكشف تقدم العلم الستار عنه . ٣٠٢ ..... ورامة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام ٢٠٢

الحرمل

والمعروف في أوساطنا أن الحرمل نشرة لدفع العين، والأخبار تذكر له خواصاً دوائية ومنافع وقائية، وهي تشيد به لكثرة أهميته، حتى أن بعضها يوعز نفعه إلى ما يوكل به من القوى العلوية، أعني القوى الخيرة الكونية، منها ما يرويه الطبرسي عن النبي يَتَلَيُهُ قل: هما أنبت الحرمل شجرة ولا ورقة ولا زهرة إلا وملك موكل بهما حتى تصل إلى من تصل إليه أو تصير حطاماً، وإنَّ في أصلها وفرعها نشرة، وفي حبها شفاء من اثنين وسبعين داعاً<sup>(٢)</sup>.

وروى الـنعمان عـن علي الظلا أنه قال: هما من شجرة حرمل إلا ومعها ملائكة يحرسونها حـتى تصـل إلى مـن وصـلت، وفي أصل الحرمل نشرة وفي فرعها شفاء من اثنين وسبعين داءا<sup>(٣)</sup>.

وروى هـذه الرواية في الجعفريات بسند معتبر عن علي بن أبي طالب التكلي<sup>(٤)</sup> ورسول الله تيزلي والمهـم في ذلك الخاصية الدوائية الموجودة فيها بحيث تـداوي اثـنين وسبعين داء، تجعلـه الرواية الأول لحبه والثانية لفرعه، فيحتمل إرادة الحب من الفرع، أو ما يشمل الحب.

وفي رواية ثالثة عن أبي عبد الله اللغة أنه سئل عن الحرمل واللبان، فقـل: «أمـا الحـرمل فما تقلقل له عرق في الأرض ولا ارتفع له فرع في السماء إلا وكُـل بـه ملـك حـتى يصـير حطامـاً أو يصـير إلى ما صارت، وإن الشيطان ليتنكـب سـبعين داراً دون الـدار التي هو فيها، وهو شفاء من سبعين داء أهونه

(۱) وهو بالفارسية «سيند، اسغند» وبالإنكليزية «WILD RUE HARMEL » واسمه العلمي.
 STIN KWEED «RHAZYA STRICTA».

- (٢) مكارم الأخلاق : ١٨٦.
- (٣) دعائم الإسلام ٢: ١٥٠ ح ٥٢٥.
  - (٤) الجعفريات : ٢٤٤.

التداوي بالأعشاب والعقاقير سيسمين المستعمل المتعاقبي التعاوي بالأعشاب والعقاقير سيسمع

الجنام فلا تغفلوا عنه<sup>(()</sup>، وأنا أستفيد من هذه الروايات وأمثالها وجود موجودات نافعة في الجو وفي بعض الأشياء بل كلها تتقابل مع الموجودات الضارة كالشياطين والمكروبات، عملى أن العلم اكتشف الضارة منها وركَّز عليها، ولم يركز عملى النافعة، وليست هي مثل المكروبات النافعة في الأمعاء وغيرها والمكروبات المخمرة، بل هي وراء كل عمل يعود نفعه للناس.

المراد بسبعين داء هـي الأدواء الميكروبـية بقريـنة قوله الظلاق قبل ذلك «وإن الشـيطان ليتنكب سبعين داراً دون الدار التي هو فيها على ما استظهرناه مـن إرادة المكـروب مـن كلمة الشيطان مثل هذه الاستعمالات، وأن الجاري في الأخـبار التعبير عن الأمراض الحماوية الميكروبية بسبعين داء؛ لأن عددها قد لا يتجاوز ذلك.

والنتيجة أنَّ السرواية تعزو السر في دوائية الحرمل إلى إبعاده الشيطان، وإن كسان المستفاد منها هو أن نفس شجرة الحرمل تفعل ذلك وليس الحب أو جـزء آخـر مـنها، ولكسن التعلـيل بتوكيل الملك حتى يصير حطاماً قد يلزم منه الإبعاد حتى في مثل الحب ما لم يصر حطاماً.

وتوكيل الملك بها هـو سرُ آخر فيها يضيف لها خواصاً أخرى دوائية تـزيد بـه على معالجة سبعين داء، ولذا جاء في الروايتين الأوليين اثنين وسبعين داء.

كما أن الـروايات تضيف إلى الأمـراض الحماويـة مثل تقطير البول، يـرويه ابن بسطام بسنده عن أبي بصير قل شكا عمرو الأفرق إلى الباقر التخلا تقطير البول، فقل: فخذ الحرمل واغسله بالماء البارد ست مرات وبالماء الحار مرة واحـدة ثـم يجفـف في الظـل ثم يلت بدهن جل خالص ثم يستف على الريق

طب الأثمة: ٦٨.

٣٠٤ ..... ٢٠٤ ..... ٢٠٤ من المطفى علم الرسول المصطفى علم العلاج العام

سـفاً؛ فإنـه يقطـع التقطير بإذن الله تعالى<sup>(١)</sup>، والعملية هي تجفيف الحرمل بعد غسـله وذلـك بـأن يوضـع في مكـان لا تبلغه الشمس حتى يجف ثم يضاف له وهـن الجـل وهـو ورد الـياسمين بجمـيع ألوانه ويخلط معه بمقدار قليل بحيث لا يصبح سائلاً، ثم يتناوله على الريق وحله من دون أن يتناول معه شيء .

وفي روايـة أخـرى عن النبي ﷺ قل: **م**ن شرب الحرمل أربعين صباحاً كـل يـوم مثقالاً لاستنارت الحكمة في قُلْبه، وعوفي من اثنين وسبعين داء أهونه الجذام»<sup>(۲)</sup>.

فهـي تـــل عــلى زيلاتــه في العقل والدرك والفطنة بالإضافة إلى علاج الجذام وسبعين نوعاً من المرض.

#### السناه

عما يبدو أن إرشاد الرسول علم إلى السناجاء وفق السياسة التعديلية، بيد أن المناس في زمانه كانوا يتداوون بالشبرم خصوصاً في الاستمشاء (أي تليين المبطن)، فإنه رأى الشبرم عند أسماء بنت عميس وهي تريد أن تشربه فقل: إنه حار يارأو قل باروأمرها بالسنا<sup>(٤)</sup>، وفي رواية أخرى أنه سألها بمَ تستمشين قالت: بالشبرم قل: فإنه حار يار واستمشي بالسنه<sup>(٥)</sup>،وقوله حار يا ر أو بار هو إتباعان ويقل: حران بران.

 (١) طب الأئمة : ١٨، عن محمد بن إبراهيم العلوي، عن فضالة، عن محمد بن أبي بصير، عن أبيه.
 (٢) البحار ٥٩ : ٢٢٥ عن الفردوس.
 (٣) وقد يعرف بالسنا مكي لأن موطنه الأصلي مكة واسمه بالإنكليزية SENA واسمه العلمي دها.
 (٣) والحجازي منه دACUTITOLIA واسمه العلمي دامين دامين الماني.
 (٤) البحار ٥٩: ٢١٩، عن الفائق.
 (٥) سنن ابن ماجة٢: ١٤٢١ ح١١٤٦. ومـن ثم جاء التأكيد على السنا في عدة روايات والتعريف به إلى أبعد الحدود، عند ما يروى عن رسول الله ﷺ أنه قل: اإياكم والشبرم، فإنه حار بار، عليكم بالسنا فتداووا به، فلو دفع شيء الموت لدفعه السنا<sup>(۱)</sup>.

وفي روايـة أخرى معتبرة أنه ﷺ قل: «تداووا بالسنا، فإنه لو كان شيء يـرد الموت لرده السنا<sup>(٢)</sup>. فإن هذا غاية ما يمكن أن يقل في وصف دوائية شيء وكثرة نفعه، وشدة تأثيره.

وفي رواية ثالثة: «عليكم بالسنا فتداووا به، فلو دفع الموت شيء دفعه السنا»<sup>(٣)</sup>. وهذه الروايات والتعابير الواردة فيها وإن دلت على عدم دفع الموت بشيء حتى السنا، ولكن تثبت له خاصية دوائية عظيمة بحيث أنه يكاد أن يدفع الموت مهما كان سببه من الأمراض، فيثبت له نوع من العمومية.

وقـد تسـتفاد العمومية بشكل أوضح من قول الرسول ﷺ "لو كان في شيء شفاء لكان في السنا<sup>(٤)</sup> فليس المقصود بهذا الكلام إلا التمجيد والمبالغة في الـتأثير والـنفع، غـير أن هذه الرواية والروايات السابقة وإن كان فيها دلالة عـلى نحـو مـن العمـوم ولكن لا يمكن استفادة التعميم لكل داء منها بوضوح وتبقى تحتفظ بنوع من الإبهام والإجمل من ناحية ما يداوي منه السنا.

نعم هنك رواية جاء فيها بعض التفصيل مروية عن الصادق الظيّرة قل: «لو عـلم الـناس مـا في السـنا لبلغوا مثقالاً منه مثقالين ذهباً، أما أنه أمان من الـبهق والـبرص والجـذام والجـنون والفـالج واللقوة، ويؤخذ مع الزبيب الأحمر الـذي لا نوىلـه ويجعـل معـه هليـلج كابلي وأصفر وأسود أجزاء سواء، يؤخذ

- (1) دعائم الإسلام ٢: ١٤٩ ح ٥٣٤.
- (٢) قـرب الإسـناد : ١١٠ ح ٢٧٩، عـن سعد بن طريف، عن الحسين بن علوان، عن جعفر،
  - عن أبيه، عن جابر بن عبد الله الأنصاري، قل قل رسول الله عله.
    - (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٨.
    - (٤) طب النبي ﷺ للمستغفري: ٢٦، البحار ٥٩ : ٣٠٠.

٣٠٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

على الريق مقدار ثلاثة دراهم، وإذا آويت إلى فراشك مثله، وهو سيد الأدوية<sup>(١)</sup>، وسيأتي الكلام عن أنواع الهليلج.

ولا يمكـن أن نبـتً بـأن السـنا يـداوي من جميع الأمراض المذكورة في الـرواية لأن التعـبير بكـلمة المان، قد تعني الوقاية ليس أكثر، ولا يستفاد منها العلاج بوضوح، ولكن لا ننفي إمكان ذلك.

والمهــم ثبوت الخاصية الدوائية العظيمة للسنا، خصوصاً مع ورود ذلك في الرواية المعتبرة المارة التي يرويها الحميري رحمة الله عليه.

ولعـل السـر في دوائية السنا هو التليين وإخراج الفضول، فهو نحو من التداوي كما يأتي، وهو يعلج المرة كما جاء في رواية التثليث الدالة على معلجة المشي \_ وهو التليين \_ لثلث الأمراض تقريباً.

## الإهليلج (هليلج)

من العقباقير المطروحة في الطب الإسلامي هـي الإهليلج والبليلج والأمـلج<sup>(٦)</sup> تسـتعمل معـاً في عـنة مـوارد ويدخـل كـل واحـد مـنها خصوصاً الإهليلج في تركيب كثير من الأدوية.

وهي ممدوحة بعالي المدح عند ما يقول الرسول ﷺ : «الهليلجة السوداء مـن شـجر الجنة»<sup>(١)</sup> ولا تقل الهليلجة الصفراء والكابلية عنها بحسب الأهمية

(١) مكارم الأخلاق: ١٨١.

(۲) وهمو بالفارسية الهليما، وبالإنكليزية (MYROBALAN، واسمه العلمي ( BELLERIC)
 MYROBALAN

(٣) الاصلج بالفارسية فأمله، وبالإنكليزية فEMBLICM YROBALAN، والاسم العلمي فAOFFICINALIS،

(٤) البحار ٥٩: ٢٣٧ نقلاً عن الفردوس.

التداوي بالأعشاب والعقاقير ......

فهـي الأخرى نافعة وتدخل في كثير من الأدوية، كما تغني فيما أطلقت الأخبار ولم تعين أي هليلج مراد فيكفي أي نوع منه.

ويـبدو أن الـتداوي بهـا كان معروفاً من السابق، لما جاء في الخبر الذي يـرويه الكلـيني (أن موسـى بن عمران اللي% شكا إلى ربه تعالى البلة والرطوبة، فأمـر الله تعـالى أن يأخذ الهليلج والبليلج والأملج فيعجنه بالعسل ويأخذه، ثم قل أبو عبد الله اللي%: هو الذي يسمونه عندكم الطريفل<sup>(۱)</sup>.

والطريفل دواء مركب معروف وله تركيبات مختلفة أحدها هذا الذي يذكره الخبر، والتركيب الأخر يرويه ابن عباس عن النبي ﷺ قل: «الهليلج الأسود وبليلج وأملج يغلى بسمن البقر ويعجن بالعسل، يعني الطريفل<sup>(٢)</sup>.

والعقباقير المطروحة في الطب اليوناني وغيره كثيرة بينما المطروحة في الطب الإسلامي محدودة، لسيس لأجل فقر الطب الإسلامي، بل للاعتقاد بأن ذلك المقدار هو الطب الكافي والأفضل على الدوام.

بدليل أن الإمام موسى بن جعفر اللغ قد اشتكى فجاء المترفعون بالأدوية\_يعني الأطباء\_فجعلوا يصفون له العجائب، فقل: أين يذهب بكم؟ اقتصروا على سيد هذه الأدوية الهليلج والرازيانج والسكر في استقبل الصيف ثلاثة أشبهر في كل شهر ثلاث مرات، وفي استقبل الشتاء ثلاثة أشهر في كل شهر ثلاثة أيام ثبلاث مرات، يجعل موضع الرازيانج مصطكي فلا يحرض إلا مرض الموتا<sup>(٣)</sup>. والرواية عجيبة تلل على عدم صحة التشريق والتغريب في

(١) الكافي ٨: ١٩٣ ح ٢٣٨، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن سعيد بن جناح، عن أبي عبد الله الظلار.
 (٢) البحار ٥٩: ٢٤٠ ح ٢.
 (٢) البحار ٥٩: ٥٠٠ ح ٢.
 (٣) طب الأئمة : ٥٠، عن السري بن أحمد بن السري، عن محمد بن يحيى الأرمني، عن محمد بن سنان، عن الرضا الظلار وقل سمعت موسى بن جعفر الظلار.

٣٠٨ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

مجــال الــتداوي واختيار الأدوية وأنواع العلاج والاقتصار على العلاج المطروح من قبلهم بيي

وهــناك روايـة تؤكـد على الهليلج وتذكر استعمل الاهليلج الأسود في كل ثلاثة أيام وأقلّه في كل جمعة وأقلّه في كل شهر<sup>(١)</sup>.

وتـبقى عمومـية دوائيـته ونفعها لأمراض كثيرة، فقد روي: «في الهليلج شفاء من سبعين داءًا<sup>(٣)</sup>.

وفي روايـة عـن الحسـين بـن علـي بـن أبي طالب الظّيّة قل: «لو علم الــناس مــا في الهليـلج الأصفر لاشتروها بوزنها ذهباً وقل لرجل من أصحابه: الحذ هليلجة صفراء وسبع حبات فلفل واسحقها وانخلها واكتحل بهاه<sup>(٣)</sup>.

وهــناك أدويـة مركـبة يلخل في تركيبها الهليلج تعالج أمراض كثيرة مثل الحصـاة، والثفل المجتمع في المثانة، والبلغم، والبواسير، ورخاوة الأضراس، ونتن الفـم، والـنفس العـالي، ووجـع المعلة، ووجع الخاصرة، وصفار الوجه، وبياض العين، ووجع الرأس، والجراحات وغيرها مما سيأتي تفصيلة.

#### القسيط (

جاء في تعـريف القسط أنه دواء طيب الريح يستعمل بخوراً، وقيل: هو عـود يتـبخر بـه وهو من عقاقير البحر، وقيل هو نوعان الأبيض وهو البحري والآخر الهنِدي وهو غليظ أسود .

- (۱) البحار ٥٩ : ۲۸۷.
- (٢) البحار ٥٩ : ٢٨٧.
- (٣) طب الأئمة : ٨٦ عن المسيب بن واضح وكان يخدم العسكري المتية، عن أبيه عن جده عن جده عن جده عن جده عن جعفر بن محمد التية أبيه عن جده عن الحسين بن علي المتية .
   (٤) PRYONC (٤)

التداوي بالأعشاب والعقاقير .....

ويـدل عـلى أنـه دواء مـا روي عـن رسـول الله ﷺ أنـه قـل: <sup>الن</sup>حير ما تداويـتم بـه الحجامـة والشـونيز والقسـط<sup>ه(١)</sup>، ففي ذلك دلالة على دخوله في عـلاج كـثير من الأمراض؛ لأنه في صف الحجامة والشونيز ومفضّل على جميع الأدوية.

وأما أنه بحري فيدل عليه قـول الـنبي ﷺ في حديث آخر: الخير ما تداويتم به الحجامة والقسط البحري<sup>: (٢)</sup>.

ويدل على أن التداوي به بالتبخر به، ما روي عن محمد بن علي بن جعفر عن أبي الحسن الرضا التلك قل: فمن أخذ من الحمام خزفة فحك بها جسده فأصابه البرص فلا يلومن إلا نفسه، ومن اغتسل من الماء الذي قد اغتسل فيه فأصابه الجذام فلا يلومن إلا نفسه قل محمد بن علي، فقلت لأبي الحسن التكلا: إن أهل المدينة يقولون: إن فيه شفاء من العين، فقل: «كذبوا يغتسل فيه الجنب من الحرام والزاني والناصب الذي هو شرهما وكل خلق من خلق الله ثم يكون فيه شفاء من العين، إنما شفاء العين قراءة الحمد و المعوذتين وآية الكرسي، والبخور بالقسط والم واللبان»<sup>(7)</sup>.

والمعتقد أن المراد هي الأمراض التي تحصل بإصابة العين والحسد، فإن المبخور بالقسط بعد الحمد والمعوذتين وآية الكرسي يعالج هذا السنخ من الأمراض، ولا يلمزم أن يكمون العلاج به دائماً بنحو البخور، مع الالتفات إلى أن سنخ المرض الحاصل بالعين يختلف بحسب الجوهر والذات، وإن كان بحسب العوارض يشبه غيره من الأمراض، وقد تعرضنا لدليله في كتاب الأمراض.

- (۱) طب النبي ﷺ للمستغفري: ۳۱.
  - (٢) عوالي اللئالي ١: ١٠٣ ح ٣٤٠.
- (٣) الكافي ٦: ٥٠٣ ح ٢٨، عن الحسين بن عمد، ومحمد بن يجيى، عن علي بن محمد بن سعد، عن محمد بن سالم، عن موسى بن عبد الله بن موسى عن محمد بن علي بن جعفر، وغالب رواتها مجاهيل.

٣٠ ..... ٢١٠ مستقبق المعلمي عليه العام المسطفى عليه العلاج العام

ويقل: إن القسط هندي وعربي، وله شواهد في الأخبار

### الثفاء والنانخواه

روي عـن رسـول الله ﷺ قـل: «الـثفاء دواء لكـل داء، ولم يداو الورم والضـربان بمـثلمه<sup>(۱)</sup>، فهـو مهـم جـداً ولكـن الإشكل في تعيينه، فقد قيل هو النانخواه، ولا شك أن النانخواه دواء ويدخل في تركيب كثير من الأدوية.

وقيل: هو حب الرشاد وقيل هو: الخردل.

ومهما يكن من ذلك فقد ورد في النانخواه: اأنه إذا أُخذ مع الجوز يحرقان البواسير، ويطردان الريح، ويحسنان اللون، ويخشنان المعدة، ويسخنان الكلى<sup>(٢)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٩١.
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٩١.

## التداوي بالبقول

### الكراث

وقد ورد التأكيد على الكراث كواحد من البقول والتعريف به ووصفه بأنـه سـيد البقول، ولاشك أنه من البقول الأساسية التي يختارها الناس في أكثر الـبلدان، ولكـن لا يعدو عندهم أن يكون بقلاً وغذاءاً، ولا يطرح كدواء يعالج به ولا يصفه طبيب لمريض.

بيـنما توجد في الأخبار والروايات دلالات على دوائيته وعلاجه لبعض الأمراض، خصوصاً الأمراض اللموية، كفقر الدم، والنزف، وغيرها.

ونحسن نذكر الروايات الملاحة له والذاكرة لفضله ثم نعطف على روايات المتداوي به، فقد روى الكليني عن رسول الله يجلي وقد ذكرت البقول عنده، فقل: «كلوا الكراث، فإن مثله في البقول، كمثل الخبز في سائر الطعام أو قال الإدام الشك من محمد بن يعقوب<sup>(٢)</sup>.

وروي أن رسول الله ﷺ قسل وقيد ذكر عينده المبقول: اسنام البقول ورأسها الكبراث، وفضله عملى البقول كفضل الخبز على سائر الأشياء، وفيه بركة، وهي بقلتي وبقلة الأنبياء قبلي، وأنا أحبه وآكله، وكأني أنظر إلى نباته في الجنة يبرق ورقه خضرة وحسناً<sup>(7)</sup>.

۱) الكراث بالفارسية اتره وبالانكليزية المحدة واسمه العلمي (۱) مالكراث.

(٢) الكافي ٦: ٣٦٥ ح ٥، عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن محمد بن عيسى أو غيره، عن عبد الرحمن بن حمله بن زكريا، عن أبي عبد الله الظلام، وروا، البرقي في المحاسن ٢: ٢٢ ح ٨٨.

(٣) المحاسن٢: ١٣- ح١٩٦، عن أبيه، عن وهب بن وهب،عن جعفر بن محمدعن آبائه عليه .

٣١٢ ..... المطغى يَبْلُقُ، العلاج العام ٢١٢

ولعـل التشـبيه له بالخـبز لما في الاستغناء به عن غيره وعدم كفاية غيره عنه، ولما فيه من القيمة الغذائية، وعمومية أكله، كما أن أكل الخبز عام .

وروى البرقي عن إبراهيم بن عبد الحميد قل، قلت لأبي عبدالله الظيئة: إنهـم يقولـون في الهـندباء يقطـر عليه قطرة من الجنة، فقل: «إن كان في الهندباء قطـرة ففـي الكـراث سـتا<sup>(۱)</sup>، وفي رواية سبع<sup>(۲)</sup>، وفي ثالثة أنه ينغمس في ماء الجنة<sup>(۳)</sup>.

وأما روايات التداوي به:

فقد روى الكليني والبرقي، عن فرات بن أحنف، قل: سئل أبو عبد الله الطلاع عـن الكـراث، فقـل: اكلـه؛ فـإنَّ فـيه أربع خصل: يطيب النكهة، ويطرد الرياح، ويقطع البواسير، وهو أمان من الجذامه<sup>(؟)</sup>.

والسائل وإن لم يكـن مريضـاً، ولكـن الإمـام أراد ترغيـبه فوصف له الخـواص الدوائـية للكـراث، وهـنك روايـات تذكر مرض السائل فيصف له الإمام الكراث.

(١) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ١٢٧، عن علي بن محمد القاساني، عن بسطام بن مرة الفارسي، عن عبد الله بن بكر الفارسي، قل، قل حدثني أبو العباس المكي الأعرج، عن إبراهيم بن عبد الحميد.
(٢) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ١٩٣، الكافي٦: ٢٦٦ ح٧، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن بعض أصحابه، عن حنك بن مدير المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ١٩٣، عن أبي عبد الله الظيري.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ١٩٢، عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي أسبى عبد الله، عن عن محمد الحمد بن أحمد بن أبي عبد الله، عن عمل العمد الحمد بن أحمد بن أبي عبد الله، عن عمل الحمد بن عمل المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ١٩٢، عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ٢٩٢، عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ٢٢٥ عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ٢٢٥ عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي المحابية.
(٣) المحاسن ٢: ٥١٠ ح ٢٢٥ عن إبراهيم بن عقبة الحزاعي، عن يحيي بن سليمان، عن أبي المحابية.
(٣) المحابية عن حدور من المي بن عمد بن بندار، عن أبيه عن عمد بن علي الهمداني، عن عمد بن علي الممداني، عن عمد بن علي الممداني، عن عمر و بن عيسي، عن فرات بن أحنف، وفي المحاسن ٢: ٥٠٠ ح ٢٢٥، عن عمد بن علي الممداني.

منها: ما روي أن غلاماً لأبي الحسن اللك اشتكى فسأل عنه؟ فقيل: به طحل، فقله: «أطعموه الكراث ثلاثة أيام» يقول الراوي: فأطعمناه فقعد الدم ثم برئ<sup>(۱)</sup>.

والمستفاد من الرواية هو حصول خلل في طحل الغلام إما التهاب أو تسورم صار على أثره ينزف الدم، أي يخرج الدم من غرج الغائط، فذكر الإمام التلكة أن علاجه الكراث، وطريقته أن يطعم الكراث لمدة ثلاث أيام، وهناك رواية تلل على أن علاج الطحل هو أن يقلى الكراث بسمن<sup>(٢)</sup>.

وروى الـبرقي عن سلمة قل: اشتكيت بللدينة شكلة شديدة، فأتيت أبا الحسـن الظلام فقــل لـي: «أراك مصـفراً» قلـت: نعـم، قل: اكل الكراث، فأكلته فبرئت»<sup>(٢)</sup>.

وإذا لم يكـن في هـذا المريض نزفٌ يؤدي إلى صفرة الوجه كما هو ظاهر الخبر، فهو يعني أن الكراث يزيد في الدم، ويعالج مثل فقر الدم.

وسيأتي في علاج البواسير وعدم انقطاع الطمث روايات العلاج بالكراث وماء الكراث، وأنت ترى أن خواصه العلاجية تدور حول فقر الدم ونزف الدم بالدرجة الأولى، ويضاف إليه طرد الريح، والتأمين من الجذام وتطييب نكهة الفم، وغير ذلك.

(۳) المحاسن ۲: ۵۱۱ ح ۲۰.

٢١٤ ..... ٢١٤ معلمي عليه، العلاج العام في طب الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

بقي أمران :

الأول: لعل السر في دوائيته، هو قدرته على توليد بعض مكونات الدم خصوصاً ما يؤدي وجوده إلى حمرة الوجه، وما يؤدي إلى انقطاع النزف، والتئام الجروح.

وهــناك سـر آخـر تشير إليه الروايات، وهو ما يقطر عليه من ماء الجنة. أي المـاء الخــالص الــذي يحـتوي عــلى عناصر حياتية للإنسان، وهو يعمل كما يعمل ماء الجنة، الذي إذا شربه الإنسان لم يمرض ولا تصيبه آفة.

ولكن روايات القطرة من الجنة وإن كانت متعددة ولكن لا يعتمد على أسـنادها، إلا أن يكفي تعددها، إذا لم تكـن محـتلفة الألفاظ وفي دلالة بعضها كـلام؛ لأن الـرواية الأولى شرطية تقول: «إن كان في الهندياء قطرة ففي الكراث ست» ولا تـدل على الوجود القطعي، ورواية الانغماس مروية بنحو آخر وهو «منغمس في ماء في الجنة، ومعلوم أن كل نبات الجنة منغمس في الماء.

وروى الـبرقي، عـن بعض أصحابنا، عن حنان بن سدير قل: كنت مع أبسي عـبد الله الطلا عـلى المـائدة، فملـت على الهندباء، فقل لي: فيا حنان، لم لا تأكل الكراث؟، فقلت: لما جاء عنكم من الرواية في الهندباء، قل: فوما الذي جاء عـنا فيه؟، قل، قلت: إنه يقطر عليه قطرة من الجنة في كل يوم، قل: فقل: افعلى الكراث إذن سبع، قلت: فكيف تأكله؟ قل: فاقطع أُصوله، واقذف رؤوسه،<sup>(۱)</sup>.

وسسؤال الإمـام التخلة مـاذا جـاء عـنهم يُحـدث نوعاً من الترديد، بينما المسـتفاد مـن عامـة الـروايات أنـه كـان معـروفاً بين الناس، وهذا ما يحتاج إلى الفحص والاختبار.

الأمر الثاني :

كيفية أكله، فقد دلت الرواية السابقة على لزوم قطع رؤوسه وأُصوله، فلا يؤكل سوى الساق الخضراء.

(۱) المحاسن۲: ۵۱۳ ح۲۹۳.

التداوي بالبقول .......

وهل يغسل أو يؤكل من دون غسل؟ مقتضى سقوط قطرات عليه من الجنة عدم غسله، وروى رجل أنه رأى أبا الحسن الظلا بحراسان يأكل الكراث من البستان كما هو، فقيل: إن فيه السماد، فقل: الا يعلق به منه شيءًا<sup>(۱)</sup> وفي بعض أنحاء المعالجة به أنه يطبخ من دون أن يغسل.

ومع ذلك فقد روى الكليني روايتين تدلان على مشاهدة أبي الحسن الطّيَّةُ يقطع الكراث بأصوله فيغسله بالماء ويأكله<sup>(٢)</sup>: يروي الثانية عن سهل ين زيـاد عن محمد بن الوليد، عن يونس بن يعقوب، والسند معتبر، لأن الأمر في سهل سهل، والكليني يروي عن العدة عن سهل، بينما روايات أكله من دون غسل ضعيفة بالإرسل وغيره.

الثالث: الكراث أنواع، منه الشامي ذو الأصل البصلي، والنبطي، وهو أشد حرافة من الشبامي وفيه شيء من قبض، ولذلك يقطع الدم، والثالث البري وهو المعروف بالقرط، وهو أردأ من الأول، وهو أشبه بالدواء منه بالطعام.

والموجود في الأخبار العلاجية هـو النبطي والأبيض، ولعلهما واحد؛ لأنه ورد في علاج البواسير الخذ كراثاً بيضاء فتقطع رأسها الأبيض، في نقل<sup>(٣)</sup>، اوكـراثاً نبطياً فـيقطع رأسـه الأبيض، في نقل آخر<sup>(٤)</sup>، ولعل تسميته بالأبيض باعتبار بياض أُصوله لأن أُصول الشامي بصلية حمراء.

والنبطي هـو مـا ينبـت في بـلاد النـبط، أي بـين العـراقين، في الحدود الإيرانية العراقية.

- المحاسن ٢: ٥١٢ ح ٢٨٦، عن داود بن أبي داود عن رجل رأى أبا الحسن....
  - (٢) الكافية: ١٦٥ -٢، ٣.
    - (٣) طب الأثمة:٣٢.
  - (٤) القصول المهمة ٦: ١١٨.

٣١ ..... ١٦٢ ..... ٢١٢ معطفي علم الرسول المصطفى علمه العلاج العام

وإن كمان السبري أشسبه بمالدواء من غيره، ولكن ظاهر الأخبار إرادة الكراث السذي يؤكمل، ويستعارف الاسستفادة منه، لأنها تعرّفه بأنه سيد البقول، وتقطر عليه قطرات من الجنة، ويسمّد، وغير ذلك، وجميعا آيات على عدم إرادة السبري، فلا يبقى سوء الشامي والنبطي، وبصلي الأصول وأبيضها، والمتعين هو الثاني، أي النبطي الأبيض.

الحلية

لم يسرد في السنداوي بالحلسبة سوى روايتين أو ثلاث، ولكنها تحمل معان عظيمة أهمها عن السنبي ﷺ أنه قل: «تداووا بالحلبة، فلو تعلم أمتي مالها في الحلسبة لتداووا بها ولو بوزنها ذهباً رواه في الدعائم والمكارم<sup>(٢)</sup> مرسلاً ولكن رواه مسنداً في كستاب الجعفريات<sup>(٣)</sup> وفي السبحار عن أصل قديم للتلعكبري بغالب الظن<sup>(٤)</sup>.

ومضمونها الأمر بالمتداوي بالحلبة إرشاداً إلى ما فيها من الخواص العظيمة الدوائية، وهي تعطف كما هي العادة في وصف العلاج الإسلامي على التعريف بالدواء لتمثل أن القيمة الدوائية للحلبة تعادل القيمة السوقية للذهب، وأن قيمتها من بين الأدوية والأعشاب المتداوى بها مثل قيمة الذهب إذا قيست إلى باقي الفلزات.

(١) واسمهـــا بالفارســـية اشـــنبليلة، وبالإنكلــيزية المحالمة، والاســـم العـــلمي (TRIGONELLA GRACUM.

(٢) دعائم الإسلام ٢: ١٤٩ ح ٥٣٤، مكارم الأخلاق : ١٨٧.

- (٣) الجعفريات : ٢٤٥، عن عبد الله بن محمد، عن محمد بن محمد، عن موسى بن إسماعيل عن أبيه، عن جده، عن جعفر بن محمد وفي الجعفريات كلام.
- (٤) البحار ٥٩: ٢٢٣، عن سهل بن أحمد الديبلجي عن محمد بن محمد إلى آخرالسند السابق.

التداوي بالبقول ......

ولا يستفاد منها عدد الأمراض التي تعالج منها الحلبة ولم تذكر سوى أنها دواء في الجملة، ولكن يمكن الاعتماد على إطلاق الكلام وإطلاق قوله «لـتداوت بهـا »، فهـو يفـيد نوعـاً مـن التعميم إلا أن يقل بأن المراد التداوي بالحلبة فيما كان دواؤه الحلبة لا كل مرض، وعندها تصير مجملة.

وهــناك روايـة تحدد نوع الأمراض التي تعالج منها الحلبة يرويها الكليني بســنده عــن بكـر بن صالح قل: سمعت أبا الحسن الأول الكلا يقول: امن الريح الشــابكة والحام والأبردة في المفاصل تأخذ كف حلبة وكف تين يابس تغمرهما بالمـاء وتطـبخهما في قدر نظيفة ثم تصفى، ثم تبرد ثم تشربه يوماً وتغب يوماً حتى تشرب منه تمام أيامك قدر قدح رويه<sup>(۱)</sup>.

ولو تم سندها لدلت على أن الحلبة تـداوي مـن الـريح التي تعني الأوجاع والالتهابات ويعبَّر عنها بالاستبراد الذي يمكن أن يحصل في أي موضع من البدن، والحام سيأتي الكلام عنه والأبردة هي وجع وعلة معروفة تحصل من غلبة الـبرد والـرطوبة كالروماتـيزم، والجـامع فهي حارة تعالج الأمراض الباردة التي لها أنواع مختلفة.

ويـبقى الكـلام في معنى الحلبة، فهي عندنا من البقول، ولكن في كتاب الـنهاية يقـول: هـي حـب معـروف، وقـيل: هـي ثمـرة العضاه، والحلبة العرفج والقـتاد<sup>(٢)</sup>، ويصـحح مـا عـندنا مـا في لسان العرب من أن الحلبة نبتة لها حب أصفر يتعالج بها ويبيت فيؤكل.

(۱) الكافي ٨: ١٩١ ح ٢٢١، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن بكر بن صلح على الكافي ٨: ١٩١ حسن المحلمة وبكر ضعيف جداً كثير التفرد بالغرائب.
 (٢) النهاية ١: ٤٠٦ .

٣١٨ ...... ٢١٨ ...... ٢١٨ المطفى عظيه المسطفى عظيه المسطفى عظيه، العلاج العام

السعتر»

أصل السعتر بالسين وقد يكتب بالصلا\_أي الصعتر\_لئلا يلتبس بالشعير، وهو نبت معروف يعتبر بقلاً وغذاءً في بعض النواحي، ودواءاً في نواحي أخرى.

والمهم خواصه الدوائية، فأكثر ما ورد فيه أنه كان دواء أمير المؤمنين التَّلَكُلُا وكان يقول: «إنه يصير للمعدة خملاً كخمل القطيفة» روى ذلك الكليني<sup>(٢)</sup> والبرقي<sup>(٦)</sup>.

ولا يمكن تأسيس أصل طبي على أساس هذه الرواية الضعيفة، ولكن هـنك بعـض المؤيـدات، فقـد روى البرقي مرسلاً: أن الصعتر يدبغ المعدة، وفي حديث آخر: أن الصعتر ينبت زئبر المعدة<sup>(1)</sup>، وزئبرها خملها وهدبها، وقيل: المراد هـو أنه يعمل عمل الخمل، أي يجذب الرطوبة، وليس يجعل لها بثوراً وخلاً، ولكـن لا داعي لكـل ذلـك التكلف وكل ذلك التجوز، ولا مانع من الالتزام بانه يجعل لها خلاً وينبت لها خلاً.

نعم بـناءاً عـلى روايـة الحُر في كتاب الوسائل من اأنه ينبت بين زئبر المعدة يكون هو الظاهر، وهذا خلاف ما هو موجود في المحاسن، كما أن الموجود في الكافي أنه يصير للمعدة خملاً كخمل القطيفة.

(۱) وهمو بالغارسية أويشمن والإنكلميزية THYME والاسم العملمي THYMUS
 (۱) وهمو بالغارسية الويشمن والإنكلميزية (UUGARIS)

(٢) الكافي ٦: ٢٧٥ ح ١، عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن زيلا الفتدي عن أبي الحسن التلكي
 عن أبي الحسن الأول التلك، وزيلا من عمد الواقفة المستبدين بأموال أبي الحسن التلك.
 (٣) المحاسن ٢: ٩٤٥ ح ٢٠، عن أبي يوسف، عن زيلد
 (٤) المحاسن ٢: ٢١٥ ح ٢٠٠.

والمؤيد الآخر لدوائيته ما رواه الكليني بسنده عن بعض الواسطيين. عن أبي الحسن الظلاة أنه شكا إليه رطوبة فأمره أن يستف السعتر على الريق<sup>(1)</sup>.

وهـذه الرواية فيها إرسل وضعف أيضاً، ومثلها ما روي عن النبي ﷺ أنـه دعـا بالهاضـوم والصـعتر والحـبة السوداء فكان يستفه إذا أكل البياض أو طعامـاً له غائلـة، وكـان يجعلـه مـع الملح الجريش ويفتتح به الطعام، ويقول: «ما أبـالي إذا تغلايـته مـا أكلـت مـن شـيءة، وكان يقول: «هو يقوي المعدة ويقطع البلغم، وهو أمان من اللقوة"<sup>(٢)</sup>.

والمؤيد الثالث لدوائية السعتر ما رواه الطبرسي عن الصلاق التمليم قال: «أربعة أشياء تجلبو البصر وتنفع ولا تضر، فقيل له: ما هي؟ فقل: «السعتر والمبلح، والنانخواه والجوز إذا اجتمعن، فقيل له: ولأي شيء تصلح هذه الأربعة إذا اجتمعن، فقبل : المنانخواه والجوز يجرقان البواسير ويطردان الريح ويحسنان اللون، ويخشنان المعنة ويسخنان الكلي، والسعتر والملح يطردان الرياح عن الفواد ويفتحان السلده ويجرقان البلغم، ويدران الماء، ويطيبان النكهة، ويلينان المعدة، ويذهبان الرياح الخبيئة من الفم، ويصلبان الذكر»<sup>(1)</sup>.

وهذا المقدار يدخل السعتر في الأدوية العامة، ولكن لا تثبت العمومية لكـل دواء بشـيء مـن تلـك الأدلـة، فإن كونه دواء أمير المؤمنين الليكة يعني أنه التيكة كـان يسـتعمله في كـثير مـن الأحيان ولأمراض مختلفة، ولكن لا يعني أنه دواء لكل داء.

 (۱) الكافي ٦: ٢٧٥ ح ٢، عن محمد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن علي بن سليمان، عن بعض الواسطيين عن أبي الحسن التلك.
 (۲) مكارم الأخلاق : ١٨٧، والبياض يراد به مثل البيض أو خصوص بياضه، ومثل اللبن، بل كل غير اللحم من الأطعمة كالشحم.
 (۳) مكارم الأخلاق : ١٩١. ٣٢٠ ..... وأكثر ما يثبت بتلك الأدلة كونه دواء للمعدة ومقو لها، والمعدة إذا وأكثر ما يثبت بتلك الأدلة كونه دواء للمعدة ومقو لها، والمعدة إذا صلحت صلح البدن؛ لأن المعدة بيت الداء، ويبقى الباقي خاضعاً للتجربة.

#### الهندباء

كان الهاندباء في السابق يُعد واحداً من البقول، واليوم هو عشب من الأعشاب يتداوى بابذره وورقه وبعرَقه، وقد جاءت الأخبار بفضله والتعريف به إلى أقصى الحدود، حتى أن الروايات المتواترة تذكر أنه عليه كل يوم قطرة من ماء الجنة وتوصي بعدم نفضه عند أكله.

وروي أنهــا بقلـة رسول الله ﷺ وأنه قل فيها: اكاني أنظر إلى الهندباء يهتز إلى الجنة ا<sup>(٢)</sup> وعن علي الﷺ اعليكم بالهندباء فإنه أخرج من الجنةا<sup>(٣)</sup>.

والروايات الدالة على أنه يقطر عليه من الجنة كثيرة، منها المروي عن رسول الله ﷺ قسل: «كلوا الهندباء من غير أن ينفض، فإنه ليس منها من ورقه إلا وفيها من ماء الجنة»<sup>(٤)</sup>.

(۱) وهمو بالفارسية اكاسني وبالإنكليزية (CHICPRY) والاسم العلمي ( CICHORIUM)
 (۱) المعلمي ( INTYBUS).

- (٣) المحاسن ٢: ٥٠٧ ح٢٥٤، عن أبيه، عمن حدثه، عن أبي حفص الابار، عن أبي عبد الله عن آبائه الظيرة.

وعمن أمير المؤمنين الطّيّة: «كلوا الهندياء فما من صباح إلا وعليها قطرة ممن قطر الجمنة، فإذا أكلتموها فلا تنفضوها قل أبو عبد الله الطّيّة: «وكان أبي الطّيّة ينهانا أن ننفضه إذا أكلناه"<sup>(۱)</sup>.

ولعل المراد أن عليه قطرة ماء من سنخ ماء الجنة، وليس المراد أنه يسقط علـيها مـن الجـنة قطرة فيدخل في معنى مجازي وحقائق لا نعلمها، والمراد نهاية خلوصه وعذوبته وصفائه ونفعه.

والمهم في هـذا المقـام بـيان مدى دوائيتها وخواصها الشفائية، فهذا ما يمكـن اسـتفادته مـن الأخبار، خصوصاً وقائيتها ودفعها للأمراض بالإضافة إلى نفعها وزيادتها في الولد في مجل دفع العقم، وذكورية الولد لمن رغب في ذلك.

فقد ورد عن الرضا ﷺ : اعليكم بأكل بقلة الهندباء فإنه تزيد في المل والولد، ومن أراد أن يكثر ماله وولده فليدمن أكل الهندباءا<sup>(٢)</sup>.

وفي روايـة عن أبي عبد الله اﷺ: **ا**من سرَّه أن يكثر ماله وولده الذكور فليكثر من أكل الهندباءا<sup>(٢)</sup>.

وفي مجــل الوقايـة الـرواية عــن أبي عبد الله الطلاة: فمن بات وفي جوفه سـبع ورقــات مـن الهندباء أمن من القولنج ليلته تلك إن شـاء الله<sup>(٤)</sup> وما رواه

(١) الكمافية: ٣١٣ ح<sup>0</sup>، عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله عن بعض أصحابنا، عن الكمافية: ٣١٣ ح<sup>0</sup>، عن عدة من أصحابنا، عن أجمد بن أبي عبد الله الظلاة قل، قل أمير المؤمنين قمل، قل أمير المؤمنين قمل، عن مثنى المؤمنين قمل، عن مثنى بن زياد، عن المي عبد الله الظلاة قل، قل أمير المؤمنين أبي بصير، عن أبي عبد الله الظلاة قل، قل أمير المؤمنين قمل، قل أمير المؤمنين قمل، قل أمير المؤمنين أبي عبد الله الظلاة قل، قل أمير المؤمنين أبي عبد الله الخلاة قل، قل أمير أبي عبد الله الظلاة قل، قل أمير المؤمنين ألفية.
 (٢) المحاسن٢: ٥٠٩ ح٢٦٢، عن أبيه، عمن ذكره، عن أبي بصير قل قل أبو عبد الله الظلاة.

(٤) الكافية: ٣٦٢ ح١، كن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن المشكرية، عن المحكم، عن المشكرية، عن المسلمية، عن المشكرية، ع

٣٣٢ ..... ٢٣٢ ..... ٢٣٢ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

الطبرسي عن الصلاق الكلا: همن أكبل الهندباء كتب من الأمنين يوم ذلك وليلتمه<sup>(۱)</sup>.

وأطـرف مـا ورد فيه في مجل الوقاية رواية الراوندي عن النبي ﷺ قل: «مـن أكـل الهـندباء ثــم نــام علـيه لم يحل فيه سحر ولاسم، ولا يقربه شيء من الدواب لا حية ولا عقرب حتى يصبحه<sup>(٢)</sup>.

وأما العلاج والتداوي بها فيلل عليه ما رواه الكليني بسنده عن الرضا التلكة قـل: «الهـندباء شـفاء من ألف داء، ما من داء في جوف الإنسان إلا قمعه الهـندباء، قـل: ودعـا به يوماً لبعض الحشم كان يأخذه الحمى والصداع فأمر أن يـنق ثـم يصير على قرطاس وصب عليه دهن البنفسج ووضعه على جبينه ثم قل: «أما إنه يذهب بالحمى ويذهب بالصداع»<sup>(٣)</sup>.

ولعمل الألف نسوع من المرض هو عدد الأمراض التي تصيب جوف الإنستان لسيس أكمثر ممنها ولا أقمل بقريمنة قوله بعد ذكر الألف ما من داء في جوف الإنسان إلا قمعه الهندباء، يعني بها الألف.

فقد لا يشمل الأمراض الجلدية وحتى مثل العصبية والنفسية إذ لا تعد من أمراض الجوف، ولكن جاء في بعض الروايات المارة أنه يحسن الوجه<sup>(٤)</sup> بما يدل على أن له تأثيراً على الجلد أيضاً.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٧٧.
- (٢) دعوات الراوندي : ٦٧.
- (٣) الكافية: ٣٦٣ ح٩، عن عنة من أصحابنا، عن سهل بن زيك عن محمد بن إسحاعيل قل سمعت الرضا الملكة يقول.....
- (3) المحامسين؟: ٥٠٩ ح١٦٢، عن بعضهم، عن أبي عبد الله الظلاة قال: (عليك بالهندباء فإنه يزيد في الماء ويحسن الوجه.

التداوي بالبقول ......

ويـدل عـلى التعميم لكل داء ما رواه الخزاز القمي بسنده عن الزهري قـل دخلـت عـلى علي بن الحسين الثلثة في المرض الذي توفي فيه، إذ قدّم إليه طبق فيه الخبز والهندباء، فقل لي: اكله فقلت : قد أكلت يا بن رسول الله، قال: إنـه الهـندباء، قلـت : ومـا فضـل الهـندباء؟ قـل : الما من ورقة من الهندباء إلا وعليها قطرة من ماء الجنة، فيه شفاء من كل داء، الخبر<sup>(1)</sup>.

بقي الكلام في طبع الهندباء:

فـإن المشـهور بـين الـناس أنهـا بـاردة ولكـن الأئمـة المظلم أنبئوا عن اعـتدالها، فقـد روى الكليني عن محمد بن الفيض قل: تغديت مع أبي عبد الله الظلاق وعـلى الخـوان بقـل ومعـنا شيخ فجعل يتنكب الهندباء فقل أبو عبد الله الظلاة : «أمـا أنـتم فـتزعمون أن الهـندباء باردة، وليست كذلك، ولكنها معتدلة، وفضلها على البقول، كفضلنا على الناسه<sup>(٢)</sup>.

وبزعمـنا فهـذا أعظـم مـا يوصف له شيّ، وليس فوقه فضل، ويزيدها فضـلاً توصيفها بالاعـتدال الذي يوجب تعديل الطبائع ومعالجة كل من الحار والبارد فيقتضي تعميماً أوسع وأشمل في مجل التداوي بها.

ولكن جاء في خبر آخر عن رجل عن أبي عبد الله الله قل: اعليك بالهندباء فإنه يزيد في الماء ويحسن الولد وهو حار لين يزيد في الولد الذكورة").

٣٢٤ ..... ٢٢٤ ..... ٢٢٤ معلقي عظيم المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلم المعلم المعلم

فكيف يكون حاراً وقـد ذكرت الرواية السابقه أنه معتلل، والمناسب لـزيادة الذكـورة كونـه حـاراً كمـا هـو معروف، وبملاحظة ما نقل من أن شهوة الرجل أو ماءه إذا غلب أو سبق شهوة المرأة وماءها خرج الولد ذكراً.

والـرواية كما ترى مرسلة، بالإضافة إلى ورودها في مورد توهم البرودة، فقوـله حـار يعـني ليس ببارد، وليس هو حار بالفعل، وحاله حل ورود الأمر في مورد توهم الحظر لا يفيد أكثر من عدم الحرمة والتساوي، ولا يفيد الوجوب.

السلق

تعود عملية التداوي بالسلق إلى زمان النبي موسى التمني لما أصاب قوماً من بني إسرائيل الجذام والبرص والبياض فشكوا ذلك إلى موسى التمنية وشكا ذلك موسى التمنية إلى الله سبحانه وتعالى فأوحى الله إليه مرهم يأكلوا لحم البقر بالسلق، فقد ورد ذلك بعدة طرق وبألفاظ مختلفة<sup>(٢)</sup>.

وقــد جـاء في الأخـبار والـروايات التعريف بالسلق والتأكيد على أكله بالإضــافة إلى بيان الخواص الدوائية له، منها ما رواه الكليني بسند صحيح عن أبي الحسن الظيّرة قل: (نعم البقلة السلق)<sup>(٣)</sup>.

وقــل أبـو الحسـن الرضــا الظيّرة لأحمـد بن محمد بن أبي نصر: «يا أحمد كـيف شــهوتك للـبقل؟، فقلـت : إنـي لأشـتهي عامـته، قل: «فإذا كان كذلك فعلـيك بالسـلق؛ فإنه ينبت على شاطئ الفردوس، وفيه شفاء من الأدواء، وهو

- وهو بالفارسية ابرگ جندرا وبالإنكليزية BEETROOT.
- (٢) الكاني ٦: ٣٦٠ ١، ٢، ص ٣٦٩ ١، ٦، الخاسن ٢: ١٩٥ ٧٢٤ ٧٢١.
- (٣) الكافي ٦: ٣٦٩ ح ٢، عـدة مـن أصـحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن محمد بن عبد الحمـيد، عـن صـفوان بـن يحمي، عـن أبي الحسن الظلا، وفي المحاسن ٢: ٥٢٠، عن محمد بن الحميد.

التداوي بالبقول ......

يغليظ العظم، وينبت اللحم، ولولا أن تمسه أيدي الخاطئين لكانت الورقة منه تستر رجالاً» قلت: من أحب البقول إليَّ، فقل: «احمد الله على معرفتك به وفي حديث آخر: «يشد العقل ويصفي الدم»<sup>(۱)</sup>.

وهـذا حديـث جـامع مـبارك يــنل على بركة السلق وكثرة فوائنه، التي أهمهـا أنـه فـيه شفاء من الأدواء، وكلمة الأدواء عامة في الجملة، فقد تعني كل داء، وكـلمة ففـيه، قـبل كلمة شفاء تنل على وجود خواص دوائية فيه قد يحتاج إلى مـزجها مـع شيء آخر كلحم البقر في مثل الجذام والبرص، وقد يكون شيئاً آخر بالنسبة إلى مرض آخر.

وفي رواية معتبرة أخرى يرويها الكليني عن أبي الحسن الرضا اللكة أنه قال: «أطعموا مرضاكم السلق\_يعني ورقه\_ فإن فيه شفاء ولا داء معه ولا غائلة له، ويهدئ نوم المريض، واجتنبوا أصله فإنه يهيج السوداء»<sup>(٢)</sup>.

ولسيس فيه أنه شفاء من الأدواء ولكن قوله الطعموا مرضاكم، فيه نوع مـن العمـوم، أي كـل مرض، والمرضى على إطلاقهم، والسبب في إطعامهم أن فيه شفاء، فلا يختص بمرض خاص ولا طائفة خاصة.

والأمراض الـتي ثبـت أن السلق يعـالج مـنها إلى حد الآن هو الجذام والـبرص، ورقّة العظام، والهزال لأنه ينبت اللحم، وكَدَر الدم لأنه يصفي الدم، وضعف العقلَ لأنه يشد العقل، والبرسام.

وتضعيف إلىيه الأخبار الأخرى ضعف الأعصاب، وحرارة الدم، مثل ما روي عن الإمام الرضا الظيلة قل: «عليكم بالسلق، فإنه ينبت على شاطئ نهر في

(۱) المحاسن ۲: ۱۹۹۰ ح ۲۲۰، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر قل قل أبو الحسن الرضا.
 (۲) الكماني ۲: ۳۲۹ ح ٤، محمد بن يجيى، عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عيسى، عن أبي الحسن الرضا الليم.

٣٦ ..... ٢٣٦ ..... دراسة في طب الرسول المعطفي على العلاج العام

الفردوس، وفيه شفاء من كل داء، وهو يشد العصب، ويطفئ حرارة الدم، ويغلظ العظام»<sup>(١)</sup>.

والمهم في هـذه الـرواية أنهـا تصـرح بأن فيه شفاء من كل داء، ولو تم سـندها لثبتت العمومية والشـفائية من كل داء له، فهو أقصى ما نهدف إليه، ولعـل ظهـور الـروايات المعتـبرة السابقة مع تصريح هذه الروايات المؤيدة يتم العموم في المقام.

ويؤكد هـ له العمومية مـ ارواه في الـ بحار : «نعم البقلة السلق، ينبت بشـ اطئ الفردوس، وفيها شفاء من الأوجاع كلها، وتشد العصب، وتظهر الدم، وتغلَّظ العظم»<sup>(٢)</sup>.

فقوله الأوجاع كلها لا يترك مجالاً للترديد في العمومية والاستغراق. بقي أمور:

الأول: حذرت الروايات من أصوله وعروقه، ففي بعض الروايات المارة: «واجتنبوا أصله فإنه يهيج السوداء، والمراد بالأصل فيه احتمالان، الأول هو جـذره الغليظ الذي يسمى بالبنجر والشوندر الذي يعتلا الناس أكله ويلقون ورقـه، الـثاني؛ هـو السـاق المتصل بـالورق الذي قد يأتي التعبير عنه بالعرق، وقلعه شرط التداوي بالسلق من الجذام والبرص، فقد روى الكليني بسند فيه رفع عن أبي عبد الله الظيلاة قل: «إن الله عزوجل رفع عن اليهود الجذام بأكلهم السلق وقلعهم العروق»<sup>(7)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق : ١٨١.
  - (٢) البحار ٥٩: ٢٨٥.
- (٣) الكافي : ٣٦٩٦ ح ١ عــده مــن أصـحابنا، عــن أحمـد بن أبي عبد الله، على الحسن بن علي، عن ابن عنمان رفعه إلى أبي عبد الله عليه.

التداوي بالبقول ......

بينما يحتمل البعض إرادة العروق الموجودة في اللحم؛ لأنه عمل اليهود الـيوم، ولكـن ظاهر الكلام هو عروق نفس السلق، وإلا لقل بقلعهم عروق ا للحم، ويستفاد ذلك بشكل أوضح من ما رواه الطبرسي عن الصلاق التخيئة قل: «إنَّ الله تعـالى رفع عن اليهود الجذام بأكلهم السلق ورميهم العروق،<sup>(۱)</sup> فظاهره عروق السلق.

وما رواه الكليني بسند معتبر عن أبي الحسن الرضا ﷺ قل: «أطعموا مرضاكم السلق يعني ورقه؛ فإن فيه شفاء ولا داء معه، ولا غائلة له، ويهدئ نوم المريض<sup>(٢)</sup> فقو له يعني ورقه يريد إخراج كل ما عدا الورق من دائرة الدوائية، فتكون قرينة على إرادة عروق نفس السلق من الروايات السابقة.

الـثاني: أهـم مـا يداويه السلق هو رقة العظام، ولعل المراد تآكلها وهو المـرض المشهور والشائع هذه الأيام، الذي هو معدود من الأمراض التي لا دواء لها، فتكون فيه والحل هذه فائدة عظيمة، تنفع المبتلي بذلك، إذا داوم على أكله، وما بأس بذلك، إذ هو غذاء وبقلً كثير التواجد.

الثالث: تضيف بعض الأخبار إلى الأمراض مرض البرسام، والسام الموت والبرابن، وهو التهاب في الحجاب الحلجز على ما يبدو يصعب علاجه وهي تبالغ في ذلك وفي معالجة الجذام حتى ورد أن السلق يقمع عرق الجذام، وما دخل جوف المبرسم مثل ورق السلق<sup>(٣)</sup>.

مكارم الأخلاق : ١٨١.
 ١٦) الكافي ٢ : ٢٦٩ ح ٤، محمد بن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عيسى، عن أبي الحسن الرضا الملك.
 (٣) الكافي ٢ : ٢٦٩ ح ٥، محمد بسن يحيى، عن محمد بن عيسى، عن بعض الحصينيين، عن أبي الحسن الملك.

# التداوي بالخضر الباذنجان

لا زال أمر التداوي بالباننجان من الأسرار الولوية، لأنه لا ينفع إلا من عوفه، ولا يعرفه إلا من عرفهم ولا يعرفهم إلا مؤمن، بيد أن دوائيته نسبية، من أكله على أنه داء كان داءً ومن أكله على أنه دواء كان دواء، وما زالت العامة تذمه وتشكو من حرارته، فقد روي أنه كان بين يدي سيدي علي بن الحسين عليهما السلام باننجان مقلو بالزيت وعينيه رمدة وهو يأكل منه، قال الراوي؛ فقلت: يا بسن رسول الله، تأكل من هذا وهو نار؟! فقل لي: «اسكت، إن أبي حدثني عن جدي عليهم السلام قل: الباننجان من شحمة الأرض، وهو طيب في كل شيء يقع فيها<sup>(۱)</sup>، فإن الخالد في أذهان الناس أنه نار، وهو كذلك لن خلد في ذهنه ذلك، وقول الإمام «اسكت» فيه سر سنشير إليه.

وروي عن السنبي يَظْلُمُ أن كان في دار جابر، فقدم إليه البلانجان، فجعل يأكل، فقل: إن فيه الحرارة، فقل: فيا جابر، إنها أول شجرة آمنت بالله، اقلوه وانضجوه وزيّتوه ولبَّنوه، فإن يزيد في الحكمة"<sup>(٢)</sup>، وقد يعترض البعض أن الشجرة كيف تؤمن بالله سبحانه وتعالى فيرد هذه الأحلايث، ولكنه كيف يرد القرآن حيث يقول: ﴿ وَالنَجْمُوالشَّجَرُ يَسْجُدَانِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٨٤.
- (٢) دعوات الراوندي: ٦٨.
  - (٣) الرحمن : ٦.

٣٠٠ ..... ٢٣٠ المعطفي على المعلم المعلمي على المعلمي المعلمي المعلمي المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم

وفي روايـة أخـرى عـن رسـول ﷺ: اكلوا البلانجان وأكثروا منها، فإنها أول شجرة آمنت بالله عز وجلّ<sup>(۱)</sup>.

وأما علاج البلانجان للأمراض ودوائيته وعموميتها، فهو حديث آخر له أدلـة كـثيرة مـنها مـا يـرويه الـبرقي والكليني عن أبي عبد الله الظّظَة قل: «كلوا البلانجان، فإنه يذهب بالداء، ولا داء لمه<sup>(٢)</sup>.

وروي عـن الصـلاق الطيخة: اعليكم بالباننجان البوراني، فإنه شفاء يؤمن من البرص، وكذا المقلي بالزيت<sup>(٣)</sup>.

وورد الباذنجان أن للشاب والشيخ، وينفي الداء ويصلح الطبيعة، (<sup>؛)</sup>.

وهـذه الـروايات مطلقـة من ناحية ما يداوي منه البلانجان، وهناك رواية تفـيد العمومـية يـرويها ابنا بسطام عن أبي عبد الله الظّلا: «كلوا البلانجان؛ فإنه شفاء من كل داءه<sup>(°)</sup>.

وهُـناك روايـة تقـيده بـزمان خاص يرويها الطبرسي عن الصلاق الظَّيَّة: قــل: «أكـشروا الـباننجان عــند جذاذ النخل؛ فإنه شفاء من كل داء، يزيد في بهاء

أبي يعفور قل قل أبو عبد الله الحجر.

التداوي بالخضر ......

الوجــه، ويلــين العـروق، ويــزيد في مــاء الوجـــه<sup>(١)</sup>، وهما مثبتان ويأتي ما يؤيد الإطلاق، وأما حديث حرارته وبرودته فقد وردت فيه روايات كثيرة.

مـنها ما يرويه البرقي والكليني بسندين أن أبا الحسن الثالث الطَّلَّة قل لـبعض قهارمـته: «اسـتكثر لنا من البلانجان، فإنه حار في وقت الحرارة، وبارد في وقت البرودة، معتدل في الأوقات كلها، جيد على كل حل،<sup>(٢)</sup>.

ومنها ما رواه الكليني رواية جامعة أن بعضهم قل لبعض مواليه: «أقلل لــنا من البصل، وأكثر لنا من الباذنجان، فقل له مستفهماً: الباذنجان؟! قل: «نعم، الـباذنجان جــامع الطعــم، مــنفي الــداء، صالح للطبيعة، منصف في أحواله، صالح للشـيخ والشـلب، معـتدل في حـرارته وبـرودته، حار في مكان الحرارة، وبارد في مكان البرودة<sup>(7)</sup>.

وأما السر الموجود في البلانجان فهو كونه داء لمن أكله على أنه داء، ودواء لمن أكلمه عملى أنه دواء، فهو نحو خاص من الدوائية تقدم الكلام عنها، ويسل عليه روايسات، منها ما رواه المستغفري عن النبي يتلي قل: ذكل البلانجان وأكثره، فإنهما تسجرة رأيتها في الجنة، فمن أكلها على أنها داء كانت داء، ومن أكلها على أنها دواء كانت دواء<sup>(٤)</sup>.

(١) مكارم الأخلاق: ١٨٤.

(٢) المحاسن ٢: ٥٢٦ ح٧٥٩، عن السياري عن بعض البغداديين أن أبا الحسن الثالث المع الكافية: ١٧٦ ح٢، عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد عن بعض أصحابنا قال قال أبو الحسن الثالث المح .

- (٣) الكافي: ٢٧٣ ح٣.
- (٤) طب النبي 🎎 : ٢٨.

٢٣٢ ..... ٢٣٣ المطفى عَلَيْهُ، العلاج العام

ومـن الفـردوس قل رسول الله ﷺ: اكلوا الباننجان فإنها شجرة رأيتها في جنة المأوى، وشهدت لله بالحق، ولي بالنبوة، ولعلي الظيرة بالولاية، فمن أكلها على أنها داء كانت داء، ومن أكلها على أنها دواء كانت دواءً<sup>(1)</sup>.

وإنما قـل علي بـن الحسين التي الله عن أكله «اسكت» لأجل أن ذلـك القـول يـورث الإعـتقاد بضرر الباذنجان فيكون له ضرراً بالفعل؛ لأن من أكل الباذنجان على أنه داء كان داء.

ولعـل أهـم مـا يعالجـه الـباننجان هـو قيامه بتعديل الطبائع كما مر في بعـض الـروايات بأنـه "مصـلح للطبـيعة" وخصوصـاً السوداء لما ورد أنه "جيد للسـوداء ولا يضـر بالصـفراء"<sup>(٢)</sup>، بالإضافة إلى تليين العروق فهو يعالج أمراضاً خطيرة تسمى بتصلب الشرايين.

فـلم يـبق سـوى طائفة من الروايات التي مضونها «الباذنجان عند جذاذ الـنحل لا داء فيه<sup>(٣)</sup>، أو «إذا أدرك الرطب ونضج ذهب ضرر الباذنجان»<sup>(٤)</sup>، فهو لمن اعتقد ضرره، وأما من يراه دواء فهو له دواء على كل حل، وهو معتدل على كل حل.

ويـبقى ضعف أكثر الروايات الواردة في البلانجان بل جلها، فقد لا يضر بعــد كــثرتها وتعدد طرق نقلها بحيث يمتنع تواطئ الجميع على الكذب، وهناك بعض قرائن الإطمئنان في بعضها.

## الثوم

لا شــك في دوائـية الــثوم، فإنـه العنصر الأول والأساسي لأهم الأدوية المركـبة كـدواء الشـافية ودواء محمـد ﷺ مـع معروفـية التدواي به في أوساط

- (١) مكارم الأخلاق: ١٨٤.
  - (٢) طب الأثمة: ١٣٩.
- (٣) المحاسن٢: ٢٦٥ ح٧٥٦،عن السياري، عن موسى بن هارون، عن أبي الحسن الرضا الظلَّة.
  - (٤) المحاسن٢: ٢٥٥ ح٧٥٥، عن بعض أصحابنا قل قل أبو عبد الله الكلا.

التداوي بالخضر ......

الـناس وإقـرار الأئمـة لذلـك، فقـد روى علـي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفـر علـيهما السـلام قـل: سألته عن الثوم والبصل يجعل في الدواء قبل أن يطـبخ، قـل: «لا بـأس»<sup>(١)</sup>، فكـأن جعلـه في الـدواء كان رائجاً ومعروفاً، ويبقى الكلام في دليل السؤال عن ذلك.

فقـد روي عـن أبـي عـبد الله ال<del>كلا</del> أنه سئل عن أكل البصل، فقل: «لا بـأس بـه نـياً وفي القـدر، ولا بأس بأن يتداوى بالثوم، ولكن إذا كان ذلك فلا يخرج إلى المسجده<sup>(٢)</sup>.

ولعل ذلك السؤال ونفي البأس هنا ناشئ من نهي رسول الله ﷺ عن الـثوم، ولكـن النهي إنما صدر لريحه، ولذا روي محمد بن مسلم عن أببي جعفر التلك قـل سـألته عن أكل الثوم، فقل: «إنما نهى رسول الله ﷺ عنه لريحه فقل: مـن أكـل هذه البقلة الخبيئة فلا يقرب مسجدنا، فأما من أكله ولم يأت المسجد فلا بأس»<sup>(٣)</sup>.

والمستفاد من عامة الأخبار أن الثوم ليس غذاءاً بحيث يؤكل كل يوم. بـل هو دواء يؤكل عند الحلجة، ولذا روي عن أحدهما بسند صحيح عن زرارة قـل: حدثني من أصدق من أصحابنا قل: سألت أحدهما عن الثوم، فقل: «أعد كل صلاة صليتها ما دمت تأكلمه<sup>(٤)</sup>.

٣٢٤ ..... ٢٣٤ ..... ٢٢٢ المطفى على الرسول المصطفى على العلاج العام

ولعمل الوجمه فميه همو إبعماده الملائكية الذين لحضورهم عند الصلاة أهممية بالغمة، فقمد روي عمن رسمول الله الطلاة أنه قال: اكلوا الثوم فلو لا أني أُناجي الملك لأكلتها<sup>(١)</sup> فهذا يعني أن تركه إنما هو لأمر أكثر أهمية.

ونجد أن الرسول ﷺ أمر بأكله مع إبعاده الملك لما فيه من الفوائد العظيمة وهو دواء، لـذا روي أن رسول الله ﷺ قال: «كلوا الثوم وتداووا به، فـإن فـيه شـفاء مـن سـبعين داءه<sup>(٢)</sup>، وفي نقل المستغفري: «كلوا الثوم، فإن فيها شفاء من سبعين داءه<sup>(٣)</sup>.

وأعظم الفائدة في الثوم أنه يداوي الاستبراد الذي يعبر عنه بالريح في الأخبار، وقد جاء في الرسالة الذهبية: «ومن أراد أن لا يصيبه ريح في بدنه فليأكل المثوم كل سبعة أيام"، فإذا لا يصح أكل الثوم كل يوم، فهذه الرواية حددته بكل سبعة أيام في الحالات الاعتيادية، ولكن إذا تناوله الإنسان كدواء، يلزم أن يأخذه بالمقدار اللازم وبصورة عامة لما كان الثوم حاراً، فهو يعالج الأمراض الباردة.

ووردت التوصية بأكله مطبوخاً، فقد روي عن علي ﷺ الا يصلح أكل الــثوم إلا مطبوخاًًا<sup>(°)</sup> ولعله لتقليل رائحته، كما وردت الرخصة بأكله نياً، كما مر.

اليصل

لا يمكـن قطـع النظر عن البصل عند سرد العلاجات العامة وإن لم يرد التصـريح بأنـه دواء لكـل داء أو سـبعين داء ولا أقـل ولا أكثر، ولكن جاء أنه

- (١) مكارم الأخلاق: ١٨٢
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٨٢.
- (٣) طب النبي 🇱 : ٣٠.
- (٤) الرسالة اللعبية: ٤١.
- (٥) مكارم الأخلاق : ١٨٢.

التداوي بالخضر ......

يعالج أصنافاً مختلفة من الأمراض، فقد ورد: **ا**نه يذهب بالنصب ويشد العصب ويـزيد في المـاء والخطـا ويذهـب بـالحمى<sup>(١)</sup>. فيـتفاوت العـلاج بـه من علاج الأمـراض العصبية إلى التناسلية إلى ضعف البدن إلى الأمراض الحماوية وهي لا تقـل عـن سبعين داء وفي خـبر آخـر: **ا**ن البصل يطيب الفم ويشد الظهر ويـرق البشـرة<sup>(٢)</sup>، فهـذه جوانب أخرى من العلاج تشمل بعض أمراض الفم والعظام والأمراض الجلدية.

وفي خـبر ثالـث: «أنـه يطيـب الـنكهة ويذهـب بالـبلغم، ويـزيد في الجمـاع»<sup>(٦)</sup>، وعـلاج الـبلغم يعـدُّ علاجاً جذرياً لطائفة من الأمراض، وفي خبر آخـر: «كلـوا البصـل فإن فيه ثلاث خصل: يطيب النكهة ويشد اللثة ويزيد في الماءا<sup>(١)</sup>.

وفي خبر رابع: **ف**يزيد في الماء واجماع<sup>(°)</sup>. وفي خـبر خــامس: اأنه يجلي البصر، وينقي الشعر... ويذهب بالحماء \_\_ وهو السواد في الوجه \_ والإعياء<sup>(۱)</sup>.

ولا تـتوقف فوائـد البصـل عـند هـذا الحد، وهناك جانب آخر في آثار البصـل وفوائــد مهــم جــداً، وهو دفعه الوباء والداء عن الداخل إلى بلد غير بلده إذا أكل من بصلها، فقد ورد: «إذا دخلتم بلداً فكلوا من بقله وبصله يطرد

 المحاسن ٢: ٥٢٢، ح٧٢٧، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن عمر بن شمر، عن جابر قل قل أبو عبد الله الظلار، الكافي: ٢٧٤.

- (٢) المحاسن٢: ٢٢٢ ح٨٦، الكافي٦: ٢٧٤ ح١.
  - (۳) المحاسن۲: ۲۲۰ –۷۳۹.
  - (٤) المحاسن٢: ٥٢٢ ٧٣٩.
    - ٥) الكافية: ٢٧٤ ٢.
- (٦) البحار ٦٣: ٢٥٢ ح٢١، نقلاً عن الفردوس.

٣٦ ..... ١٣٦ ..... ٢٣٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

عنكم داء ويذهب بالنصب ويشد العضد ويزيد في الماء ويذهب بالحمي<sup>(")</sup>، وورد عن رسول الله ﷺ (إذا دخلتم بلداً فكلوا من بصلها يطرد عنكم وباءهه<sup>(٢)</sup>، فهي تدل على أن الداخل لبلد غير بلده يكون في معرض الابتلاء بالأصراض التي لا تؤثر في أهل ذلك البلد لخصولهم على المناعة بمرور الزمان، بينما الغريب يكون فاقداً لهذه المناعة فهو بحاجة إلى ما يقويه ويدفع عنه غائلة تلك الأمراض وهو البصل، بما فيه من القوة والحرارة.

وبذلك يندفع الإشكل على دوائية البصل أو على عمومية دوائيته، فلا يبقى شك في دوائيته ولا في عموميتها بعد كل ذلك النقل، وستأتي تفاصيل ما يعالج منه البصل في العلاجات الخاصة.

#### الشلغم

هذا الدواء من الأسرار الولوية أيضاً، فقد ورد: "عليكم بالشلجم، فكلوه واغذوه واكتموه إلا عن أهله، فما من أحد إلا وبه عرق الجذام فأذيبوه بأكله<sup>(٦)</sup>، وفي خبر آخر يرويه الكليني: "عليكم بالسلجم فكلوه وأديموا أكله واكتموه إلا عن أهله، فما من أحد إلا وبه عرق من الجذام فأذيبوه بأكله<sup>(٤)</sup> وفي خبر ثالث: «كلوا السلجم ولا تخبروا أعدائناً<sup>(٥)</sup>، ولعبل واحدة من تلك الأسرار المعالجة العرقية التي تعادل المعالجة الجينية هذه الأيام، ومعناه أن الشلغم يقوم بمعالجة عرقية، وذلك بإذابة عرق الجذام أو قمعه على اختلاف التعابير

- (١) طب النبي على للمستغفري: ٣١.
  - (۲) المحاسن۲: ۲۲۰ ۷٤.
  - (٣) مكارم الأخلاق: ١٨١.
    - (٤) الكافية: ٢٧٢ -٤.
      - (٥) الكافية: ٢٧٢.

التداوي بالخضر ......١٢٢

الموجـودة في الأخـبار، وهذا باب وسيع وهام جداً في مجل العلاج الجذري، وهو مـن الأسـرار الـتي يمكــن التوصل إليها عبر مطالعة تأثيرات الشلجم والزكام وغيرهما مما يعالج معالجة عرقية.

والثاني المقصود من معالجة الشلجم للجذام أكثر مما يظهر بالنظرة الأولى، فقد جاء في كثير من الأدوية العامة أنها تعالج سبعين نوع من البلاء أهونها الجذام، وأولها الجذام، وأذلها الجذام وغير ذلك مما يدل على أن معالجة الجذام تستلزم معالجة كثير من الأمراض، وبعبارة أخرى أن علاج الجذام هو علاج لكثير من الأمراض، وما يعالج الجذام يعالج الكثير من الأمراض، وذلك لأن الجذام كما هو مستفلا من عامة الأخبار له منشأ عرقي ومنشأ مكروبي خارجي، فما يعالج منه يعني أن له القدرة على القيام بمعالجة عرقية ومكروبية، والأمراض لا تخرج عن هاتين الدائرتين.

فالسر في الشلغم أن يحظى بهاتين القدرتين، ويقوم بإجراء التعديلين في كل جانب منهما.

ولعـل هـذا بعـض السـر الموجـود في الشـلغم، وهو التوجيه المناسب لـوزود الأخبار الكثيرة في معالجة الشلغم للجذام وبألفاظ متفاوتة، فليس ذلك الإصرار إلا لسر ولعل يعض السر هو ما ذكرناه.

فقد روى البرقي عن أبي عبد الله اللك: «ليس أحد إلا وبه عرق من الجذام، فأذيبوه بالشلجم»<sup>(1)</sup>.

وروى الكلـيني وابـنا بسـطام عـن العبد الصالح الظيّة: «عليك باللفت فكلـه يعـني السـلجم، فإنـه لـيس مـن أحـد إلا وـله عرق من الجذام واللفت ٣٢٨ ..... ٢٣٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه العلاج العام

يذيبهه<sup>(۱)</sup>، وروى أيضاً: الما من أحد إلا وفيه عرق من الجدام فأذيبوه بالسلجما<sup>(۲)</sup>.

وغير ذلك، فقد يدلنا كل ذلك التأكيد على أن الأمر أكثر مما هو متصور ومتعقل، وهو بحاجة إلى تجارب وتقدم ومرور زمان، وأن المسألة ليست مسألة علاج الجذام وحده أو مجرد الوقاية منه، ولذا ورد اما من احد إلا وبه عرق من الجذام وإن اللفت وهو الشلجم يذيبه، فكلوه في زمانه يذهب عنكم كل داءه<sup>(٣)</sup>، وهذه العمومية التي نريد إثباتها بعد إثبات أصل الدوائية.

وتسبقى مسألة المزمان فقمد حددتمه الرواية بزمان كثرة الشلغم لا كل زمان، وتؤكمه المرواية الأخرى <sup>و</sup>ما من أحد إلا وفيه عرق من الجذام، فكلوا الشلجم في زمانه يذهب به عنكمه<sup>(٤)</sup>.

وهـناك روايـة يسـأل فـيها الـراوي عـن أكلـه: نـياً أو مطبوحاً، فأجابه: «كلاهمه»<sup>(٥)</sup>.

- (١) الكافية: ١٧٢ م.
- (٢) الكانية: ٢٧٢ ح٢، ٣، والخاسن٢: ٢٥٥ ح٧٥١.
  - (۳) المحاسن۲: ۲۰ ح۷۱ .
  - (٤) المحاسن ٢: ٢٥ ح٧٥١.
    - (٥) طب الأئمة: ١٠٥.

## التداوي بالفاكهة

المنقول في الأخبار أن الفاكهة بصورة عامة هي دواء، ولكن تشترط الأخبار أن تكون ناضجة وفي بعضها أن يكون في إبانه، مثل ما جاء في الفقه الرضوي: «ونروي أن الثمار إذا أدركت ففيها الشفاء، لقوله: ﴿ كُلُوا مِنَ تُمَرِه إِذَا أَثْمَرَكُ <sup>(۱)</sup>، وقد ورد التأكيد على خصوص بعض الفواكه مثل التين والتفاح والسفرجل والرمان والإجماص والعنب والاترج، ونحن نذكر ما جاء الدليل الخاص بكونه شفاء عاماً.

#### التين

التين فاكهة معروفة هي أشبه شيء بنبات الجنة عظيمة الفائدة قد أقسم بها الله سبحانه وتعالى في كتابه، وتنعت لها خواص طبية متعددة، ووردت بذلك الأخبار، منها ما روي من أنه أُهدي إلى النبي تظلير طبق عليه تين، فقل لأصحابه: «كلوا، فلو قلت فاكهة نزلت من الجنة، لقلت هذه، لأنها فاكهة بلا عجم، فإنها تقطع البواسير وتنفع من النقرس<sup>(۲)</sup>.

وحيث جعل على العلة في شباهتها بنبات الجنة هو عدم وجود النوى فيها؛ لأن العجم هو النوى، فقد يعطينا قاعدة كلية حاكية عن عظم فائدة كل

- فقه الرضا الظينة: ١٤٢، والآية في سورة الأنعام: ١٤١.
- (٢) وهو بالفارسية انجير، وبالإنكليزية (FIG» واسمه العلمي (FICU CARICA».
  - (٣) مكارم الأخلاق: ١٧٣.

٣٢٠ ..... ٢٢٠ المطفى عظم، العلاج العام

فاكهـة لا نوى فيها كالموز، وقد يكون الشبه بفاكهة الجنة في فقدانها النوى فقط دون سائر الصفات.

ومهما يكـن مـن ذلـك فقد ذكرت الرواية خواصاً دوائية للتين أهمها معالجة البواسير والنقرس.

وفي روايـة أخـرى عـنه ﷺ: «كلوا التين الرطب واليابس، فإنه يزيد في الجمـاع ويقطـع البواسير وينفع من النقرس والأبردة<sup>(١)</sup> مما يدل على أن التين حار ينفع من الأبردة التي تكون في الجوف.

وعن أمير المؤمنين الظيِّ أنه قل: «أكل التين يُلين السدد وهو نافع لرياح القولنج فأكثروا منه بالنهار، وكلوه بالليل ولا تكثروا منعا<sup>(٢)</sup>.

ومن أهم ما يعلجه التين هو فتح السده إذا كان المقصود به عامة السدد وليس خصوص السدد الذي يحصل في الأمعاء بعلل مختلفة، فإنه قد ينفع من مثل انسداد العروق، بالإضافة إلى أن الرواية ذكرت نفعه لرياح القولنج الذي هو انسداد في الأمعاء الغليظة بعد كونه وقاية منه، ففي رواية عن النبي يتلا: أن أكله أمان من القولنج<sup>(٢)</sup>، وتؤكد الروايات الأخرى عن أمير المؤمنين التلا والإمام الرضا التلا على نفعه للقولنج<sup>(٤)</sup>، بحيث يستفاد منها أكثر من الوقاية أعني، العلاج والمداواة.

فالروايات تستحدث عن فوائسد عظيمة وعملاج أمراض كالبواسير والنقرس وفتح السدد، وغيرها، كل ذلك وغيره يثبت رغم ضعف أسنادها لأنه جماء في الخمر الصحيح الذي يرويه الكليني والبرقي بسندهما عن أبي الحسن

- (١) مكارم الأخلاق : ١٧٤.
  - (٢) طب الأئمة : ١٣٧.
- (٣) طب النبي للمستغفري : ٢٧.
  - (٤) انظر طب الأئمة : ١٣٧.

الرضا اللَّه قال: «الـتين يذهـب بالـبخر، ويشد الفم والعظم، وينبت الشعر، ويذهـب بـالداء، ولا يحـتاج معـه إلى دواء، وقـال اللَّهُ: الـتين أشبه شيء بنبات الجنة»<sup>(1)</sup>.

فهي وإن أضافت إلى ما تذكره الأخبار المارة من الأمراض التي يعالجها أكـل الـتين، مـثل عـلاج رائحـة الفـم الكريهة، وتقويته الفم والعظام وإنباته الشـعر، ولعله في الموضع الذي تساقط عنه الشعر أو المراد الشعر المفيد كشعر الأنـف، بـل هـو الشـعر بصـورة عامـة، تعطـف على ذلك علاجه للداء الذي يحتمل فيه إرادة كـل داء أي جـنس الـداء، أو خصـوص الداء المذكور في هذا الخـبر، أي الـداء المعهود فهو احتمل آخر، أو الداء الذي يعالج منه التين فيكون مجمـلاً احتمالاً ثالـشاً. وفي كـل الأحـوال يكـون فـيه نـوع من العمومية وعدم الاختصاص بداء معين، ولكن لا يثبت به علاجه لكل داء.

وفي هذا الحديث زيلاة خطيرة تقول: إنه يذهب بالداء حتى لا يحتاج معه إلى دواء، حيث يشعر بأن غير التين مما قيل إنه يذهب بالداء قد يحتاج معه إلى الـدواء ولا يمتلك هذه الصفة، أي عدم الحلجة مع أكله إلى الدواء، غير أنه مجرد استشعار لا ينطبق عليه شيء من أدوات الظهور وقواعده.

بقي أمران:

الأول: تذكر بعـض الأخبار فائدة عظيمة لحليب التين، يرويها البرقي بسـنده عـن أيـي جعفـر اللَّكْلَا في النبي حزقيل وابتلائه بقرحة على كبده فآذته، فخشـع لله وتذلـل وقعـد عـلى الرماد فأوحى الله إليه، أن خذ لبن التين فحكّه على صدرك من خارج، ففعل فسكن عنه ذلك<sup>(٢)</sup>.

(١) الكافي ٦: ٢٥٨ ح ١، عـن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عـن أبـي الحسـن الرضـا الظلام، وعن بن زيك عن أحمد بن الأشعث عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، وفي المحاسن ٢: ٥٥٤ عن أحمد بن محمد بن أبي نصر.
(٢) المحاسـن ٢: ٥٥٣ ح ٩٠٢، عـن بعض أصحابه، عن رجل سمله، عن أبي حزة الثمالي عن أبي جعفر الظلام. ٢٢٢ ..... ٢٢٢ ..... ٢٢٢ ..... مرامة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ولعـل المـراد بالصدر هو موضع القرحة، وإن كانت الرواية مطلقة من ناحـية ذكـر الصـدر، وقـد يكـون له منافع من نواحي أُخرى بحلجة إلى التجربة والاختبار.

الـثاني: إذا كـان الشيء دواء فلا منع من أن تكون له عوارض جانبية، وإدمـان أكـل التين يقمل الجسد، لما جاء في الرسالة الذهبية: اوأكل التين يقمل منه الجسـد إذا أدمن عليما<sup>(۱)</sup>، ولعل إقمل الجسد هو وجود القمل فيه، أو هو علة أُخرى.

الثالث: في الحديث: همن أراد أن يرق قلبه، فليدمن أكل البلس وهو المتين<sup>(٢)</sup> وهذا يمل على أن أكل التين له الأثر على القلب أيضاً، باعتبار أن قساوة القلب معدودة في الأخبار من أنواع المرض.

### التفاح

ورد التأكيد على التفاح في الأخبار بشكل واسع، وقد ذكروا له فوائد عظيمة ومتعددة في مجل التداوي به ودفع الأفات الضارة بالبدن كالسموم والسحر والسلمم وغيرها، مع نعته بسرعة التأثير بل قد يحصل عند الإنسان فكرة أن الـتفاح هو أفضل دواء، لما ورد عن محمد بن الفيض قل، قلت لأبي عبد الله الظيلا: يمرض منا الريض فيأمره المعالجون بالحمية، فقل: (لكنا أهل بيت لا نحتمي إلا من التمر، ونتداوى بالتفاح والماء الباره<sup>(٣)</sup>.

- (١) الرسالة الذهبية: ٢٩، مستدرك الوسائل٢١: ٤٠٤ ح٢٠٣٤١، البحار٥٩: ٢٢١.
  - (۲) مكارم الأخلاق : ۱۷۳.
- (٣) الكمافي ٨: ٣٦٧ ح ٤٤١، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عبد الرحمن بن حملا عن محمد بن إسحاق، عن محمد بن الفيض.

التداوي بالفاكهة ......

وأقـدّر مـن هذا الحديث أن من يعرف فضل التفاح وكيفية التداوي به وزمان استعماله لا يحتاج إلى دواء آخر، وإن كان المحتمل إرادة خصوص التداوي من الحمى، لأن المعروف والمروي هو إذهابه بالحمى وإبراده الجوف.

فقد ذكر لأبي عبد الله الطلة الحمى فقل الطلة: إنا أهل بيت لا نتداوى إلا بإفاضة الماء المبارد يصب عليمنا وأكمل التفاح<sup>(1)</sup>. والسؤال وإن كان عن الحمى ولكن الجواب عام قد يفهم منه معنى التداوي من كل داء بصورة عامة بالتفاح ولكن المعروف أن صب الماء المبارد على المريض يكون في مرض الحمى فقط، أو عامة الأمراض التي تكون فيها الحمى.

ويؤكد ذلك المعنى ما رواه البرقي عنه الملي قل: «أطعموا محموميكم التفاح، فما من شيء أنفع من التفاح»<sup>(٢)</sup>.

وكذلك جميع الروايات الدالة عملى إسكانه الحرارة وإطفائه وإبراده الجوف وهي متعددة منها ما رواه الكليني والبرقي بسندهما عن درست بن أبي منصور، قل: بعثني المفضل بن عمر إلى أبي عبد الله الظلام بلطف فدخلت عليه في يوم صائف وقدامه طبق فيه تضاح أخضر، فو الله إن صبرت أن قلت له: جعلت فداك أتأكل من هذا والناس يكرهونه؟! فقل لي كأنه لم يزل يعرفني: وعكت في ليلتي هذه فبعثت فأتيت به فأكلته، وهو يقلع الحمى ويسكن الحرارة، فقدمت فأصبت أهلي محمومين فأطعمتهم فأقلعت الحمى عنهم<sup>(1)</sup>.

| <ol> <li>۱) الكافي ٦: ٢٥٦ ح٩، عـن عـلة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن يعقوب بن</li> </ol> |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يزيد، عن القندي، عن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله الملية.                                         |
| (٢) المحاسن ٢: ٥٥١ ح ٨٩٢ عن بعضهم، عن أبي عبد الله ﷺ.                                              |
| (٣) الكافي٦: ٣٥٥ ح٢، عن علي بن محمد بن بندار، عن أبيه، عن محمد بن علي الهمداني،                    |
| عن عبد الله سنان، عن درست بن أبي منصور.                                                            |

٣٤٤ ..... ٢٤٤ ..... ٢٤٤ من المصطفى عَظَيْهُ، العلاج العام

وليس في رواية البرقي كلمة (بلطف) ولعل المراد به ما يستعمل للحمى، بعثه المفضل بيد درست للإمام التي لما علم مرضه، فلما دخل عليه تفاجأ برؤية المتفاح الأخضر قدام الإمام التي لما روي عن النبي يتله من أنه يورث النسيان<sup>(۱)</sup> وكراهة الناس له على أثر ذلك النهي، فأطلعه الإمام على أن هذا يقلع الحمى ويسكن الحرارة، والإقلاع هو القيام بمعلجة جذرية للحمى يأتي الكلام عن سر ذلك، والإسكان هو الهدوء بعد الهيجان كأن الحرارة هائجة ماضية في أخذ الجسد والاستيلاء عليه، والتفاح يسكنها ويهدئها، ولعله يقوم بعملين أحدهما معالجة جذرية تعني تغلب بدن الإنسان على الرض، والثاني الحد من حدة الصراع الدائر فيه بين المدافعات والحمى الواردة.

والمهم أن هذه الرواية تذكر التفلح الأخضر، ولكن ليس فيها دلالة عـلى انحصـار الدوائية فيه، فلعل الوقت لم يكن وقت نضج التفاح لأنه ينضج آخر الصيف، والرواية تتكلم عن أوله، فهو المستشعر من قوله في يوم صائف، إذ لابـد أن يكـون في ذليك الزمان أيام يوم صائف ويوم معتدل يكون في الربيع أو أول الصيف.

ولكن هـناك روايـة أُخـرى قد يستفلا منها اعتبار كونه أخضر، يرويها الـبرقي بسنده عن سليمان بن درستويه الواسطي قل: وجهني المفضل بن عمر بحوائـج إلى أبـي عـبد الله الكلكة، فإذا قدامه تفلح أخضر، فقلت: جعلت فداك ما هـذا؟ قـل: <sup>و</sup>يـا سليمان إني وعكت البارحة فبعثت إلى هذا لأكله استطفئ به الحرارة ويبرد الجوف ويذهب بالحميا<sup>(۲)</sup>.

فهـي تفقـد القـرائن الدالـة عـلى كونـه في زمـان لا يوجد إلا التفاح الأخضر، بالإضافة إلى وجود إشارة الإمام إليه وقوله بعثت إلى هذا\_يعني التفاح

(١) انظر الفقيه ٤: ٣٦١.

(۲) المحاسن ۲: ۵۰۲ حکم عن محمد بن جمه ور، عن الحسن بن مثنى، عن سليمان بن درستويه الواسطي..... التداوي بالفاكهة ......

الأخضر\_لآكلـه اسـتطفئ بـه \_يعـني الـتفلح الأخضر\_الحرارة، ويبرد الجوف ويذهـب بـالحمى يعـني الـتفاح الأخضر، لأنه لم يقل التفاح يطفئ الحرارة وقال «هـذا يطفئ الحرارة أي التفاح الأخضر، فلا وجه لحمل الكلام على أن التفاح الأخضر هو البلل الاضطراري للتفاح الناضج.

ف الدواء مــن الحمــى والوعـك هو التفلح الأخضر وله عوارض جانبية وهي إيراثه النسيان.

ومهما يكن من ذلك فالتفاح ينفع من الحمى بحسب هذه الروايات، وقوله التليخ استداوى بالستفلح والماء البارد، كل القرائن تشهد بأنه من الحمى، ومع ذلك لا يفقسد عموميته؛ لأن الأمراض التي تصلحبها الحمى كثيرة. ولكن هل إن التفاح دواء لغير الحمى من الأمراض، وهل له عمومية أشمل؟

فبالذي يظهر من الأخبار عدم اقتصار دوائيته على الحمى، لأنه روى الكليني بسنده عن زيلد بن مروان، قل: أصاب الناس وباء بمكة فكتبت إلى أبي الحسن التمكيز فكتب إليّ: اكل التفاح<sup>(١)</sup>، وفي نقل البرقي: اأصاب الناس وباء ونحسن بمكة، فأصابني فكتبت إلى أبي الحسن التمكيز فكتب إلي: كل التفاح فأكلته فعوفيت،<sup>(١)</sup>

وليس الوباء في هذه الروايات هو الحمى وإن روي الوباء هو الحمى<sup>(٣)</sup>، بيد أن هناك رواية أخرى تبينه يرويها الكليني عن زياد قل: دخلت المدينة ومعي أخي سيف فأصاب الناس برعاف، فكان الرجل إذا رعف يومين مات، فرجعت

- (١) الكافي ٢: ٣٥٦ ح<sup>٥</sup>، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن زياد بن مروان، قل... .
   (٢) المحاسن ٢: ٣٥٥ ح١٩٧ عن أبي يوسف، عن القندي، قل... .
  - (٣) الكافي ٦: ٨٨ ح١.

٢٤٦ ..... ٢٤٦ مستنبع المصطفى على الرسول المصطفى على العلاج العام

إلى الممنزل، فبإذا سيف يرعف رعافاً شديداً، فلخلت على أبي الحسن الظِّئر قل: «يا زياد أطعم سيفاً التفاح» فأطعمته إياه فبرئ<sup>(١)</sup>

وهـ له تــــل عــلى أن الوبــاء كان هو الرعاف وليس الحمى، وليس فيه التقييد بالتفاح الأخضر، مما يدل على أن التقييد بالأخضر مختص بالحمى.

وروى الـنعمان عن جعفر بن محمد الظلم أن رجلاً كتب إليه من أرض وبيئة يخبره بوبئها، فكتب إليه: «عليك بالتفاح فكله، ففعل ذلك فعوفي<sup>(٢)</sup>.

وهـناك رواية تدل على أنه ينفع للرعاف بصورة عامة وإن لم يكن وباءاً يـرويها الكلـيني بسـند معتـبر عـن ابـن بكـير، قل: رعفت سنة بالمدينة فسأل أصـحابنا أبـا عـبد الله الظيلا عـن شـيء يمسك الـرعاف، فقل : «اسقوه سويق الـتفلح، فسـقوني فانقطع عني الرعاف»<sup>(٦)</sup>. ولعل علة الرعاف الحرارة، والتفلح يبرد الجوف.

والتفاح ينفع من السم أيضاً؛ لما روي عن أبي عبد الله اللجة أنه قل: «ما أعـرف للسـموم أنفـع مـن سويق التفلح"<sup>(٤)</sup> وقول الإمام الجح «ما أعرف» يعني عندنا أنه ليس هناك أنفع منه.

ولعـل المراد بالسموم ما يسقى الإنسان أو يأكله عفواً من إلسموم وقد يشمل مثل سم الحية والعقرب، وتدل عليه بخصوصه رواية يرويها الكليني عن

(١) الكافي ٦: ٣٥٦ ح٤، عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن يعقوب بن يزيد، عن زياد القندي.
 (٢) دعائم الإسلام٢: ١٤٨ ح٥٢٥.
 (٢) دعائم الإسلام٢: ١٤٨ ح٥٢٥.
 (٣) الكافي ٦: ٣٥٦ ح٦، عن أبسي على الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن فضل،

عن ابن بكير، والرواية معتبرة. (٤) الكـافي٦: ٣٥٦ ح٧، عـن محمد بن يحيى، عن محمد بن موسى، عن بعض أصحابنا رفعه إلى أبي عبد الله الظلا.

التداوي بالفاكهة .....

أحمد بن محمد بن يزيد قال: كان إذا لسع إنساناً من أهل الدار الحية أو عقرب قال: «اسقوه سويق التفاح»<sup>(١)</sup>.

وفي فضاء أوسع يدور الحديث القائل: «التفلح ينفع من خصل عدة: من السم والسحر واللمم يعرض من أهل الأرض والبلغم الغالب، وليس شيء أسرع منه منفعة»<sup>(٢)</sup>.

ولعبل مثل السحر يدخل في الأمراض النفسية، واللمم هي الأمراض العصبية، لأن اللمم عبارة أخرى عن الجنون.

وبهـذا نحرز للتفاح دائرة واسعة وطيفاً كبيراً في مجل العلاج والتداوي. ويكـون مـن الأدويـة العامـة الـتي تتعدى دائرة الأمراض التي تصاحبها الحمى وتشمل الأمراض العصبية والنفسية والسموم وغيرها.

بسل كمل داء ومسرض؛ لمما ورد عسن جعفو بن محمد الظلاة قل: «لو يعلم الناس ما في التفاح ما داووا مرضاهم إلا بها<sup>(٢)</sup>. وفي رواية أخرى زيادة: «ألا وإنه أسرع منفعة للفؤاد خاصة وأنه نضوح»<sup>(٤)</sup>.

وأوضح من جميع ذلك ما يرويه ابن بسطام عن الباقر الظلا قل: «إذا أردت أكـل الـتفاح فشمه، ثم كله، فإنك إذا فعلت ذلك أخرج من جسدك كل داء وغائلة وسكن ما يوجد من قبل الأرواح كلهه<sup>(٥)</sup>.

 ٣٤٨ ..... ٣٤٨ يجلع المعلمي عليه العلاج العام المعلمي المعلمي المعلاج العام

والأرواح هي الآلام على ما يبدو، وإن كان احتمل إرادة كل ما فيه روح من المكروب والفيروس وباقي الهوام قوياً.

والمهم استفادة العموم منه ودوائية التفاح لكل داء ومرض، فهو صعب جداً حتى في هذا الحل وبهنه الكيفية لأن إخراج كل داء قد يعني ما يمكن أن يبتلى به الإنسان من الداء بالقوة، وما يكون في الجسد مقوماته وأُصوله فالتفاح يخرجها كي لا يبتلى بها، وهو معنى الوقاية، وليس هو العلاج بعد الابتلاء بالمرض، وإن كان احتمال إرادة العلاج يقوى إذا ضم إليه رواية فما داووا مرضاهم إلا به.

بقي الكلام في سر دوائية التفلح:

ولعـل السـر هـو تقويـته المعدة؛ لما ورد في عدة روايات «التفاح نضوح المعـدة<sup>(١)</sup> وإن كـان هـناك إجـال في كـلمة نضوح، فقد يفسّرها ما ورد أن أمير المؤمنين التخير قال: «كلوا التفاح فإنه يدبغ المعدة<sup>(٢)</sup>.

ولأن قـوة المعـدة وهضمها للطعام بشكل جيد سيؤدي إلى تقوية الجسد والتغلـب عـلى الأمـراض، لأن المروي والمعروف أن المعدة بيت الداء، وسيأتي تفصيل الكلام في علاجه للمعدة وأمراض المعدة في الأدوية الخاصة.

والسـر الآخـر هو إبراده الجوف حيث يعالج جميع الأمراض التي منشأها الحرارة؛ لأن عمل الأطباء هو معالجة الحار بالقار والقار بالحار وقد أقره أبو عبد الله الظّيَلاً كما جاء في المقدمة.

التداوى بالفاكهة .....

#### الزبيب

129.....

الزبيب ملعة غذائية مهمة وكان يعد واحداً من الأطعمة الأساسية في الأزمنة السابقة، والأخبار تذكر له قيمة وقائية وحتى دوائية وتعلّه واحداً من الأدوية العامة التي تعالج أصناف من المرض منها العصبية والنفسية ويعالج المرة والبلغم، وحتى ضعف القلب.

فقـد روى الكلـيني عـن أبي عبد الله الظلا قل: «الزبيب يشد العصب ويذهب بالنصب ويطيب النفس»<sup>(۱)</sup>.

وفي رواية يرويها الصدوق عن أبي عبد الله قل قل رسول الله: اعليكم بالزبيب فإنه يكشف المرة ويذهب بالبلغم ويشد العصب، ويذهب بالإعياء، ويحسن الخلق، ويطيب النفس، ويذهب بالغم<sup>(٢)</sup>، حيث تضيف هذه الرواية معالجته للمرة والبلغم إلى الأمراض العصبية، وهي معالجة جذرية تترتب عليها معالجة طائفة كبيرة من الأمراض.

ويـروى أنـه أهدي إلى رسول الله ﷺ طبق مغطى، فكشف الغطاء عنه ثـم قل: «كلوا بسم الله، نعم الطعام الزبيب، يشد العصب، ويذهب بالوصب، ويطفئ الغضب، ويرضي الـرب، ويذهب بالبلغم، ويطيب النكهة ويصفي اللـون<sup>(٣)</sup>، وقـد ألفت هذا الحديث انتباهي إلى دأب النبي ﷺ والأئمة عليهم السـلام أنهـم كـانوا إذا قـدم لهـم طعامـاً أو فاكهة، وكان عندهم أحد يبادرون

(١) الكافي ٦: ٣٥٢ ح٦، عن عدة من أصحابنا عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر قل حدثني رجل من أهل مصر عن أبي عبد الله الثليميني
 (٢) الخصل: ٣٤٤، عن محمد البغدادي، عن أبي القاسم عبد الله بن أحمد الطائي، عن أبيه، عن علي الله ، عيون أخبار الرضا أبيه، عن علي الله ، عن علي الله ، عيون أخبار الرضا الله ٢٤
 (٣) الاختصاص للشيخ الفيد: ١٣٢.

٣٥٠ ..... ٢٥٠ ..... ٢٥٠ من المطفى عظام المصطفى عظام العلاج العام

فـيذكرون له فوائـد ذلك الطعام وما ينفع له من الأمراض والعلل أو يذكرون مضـاره إذا كـان فـيه ضـرر، فهـي سـنة حسـنة يحبذ لأهل العلم وعامة المؤمنين الاقتداء بنبيهم وأئمتهم عليك في مجل توعية صحية عمومية ظريفة للغاية.

والروايات الذاكرة لفوائد الزبيب كثيرة يستفاد منها عمومية مداواته للأمراض وعدم اختصاصه بمرض أو مرضين، ومع ذلك هناك روايات تدل على دوائيته على الإطلاق منها ما يرويه الطبرسي عن النبي يَزَان: «عليكم بالزبيب، فإنه يطفئ المرة ويأكل البلغم ويصح الجسم، ويحسن الخلق، ويشد العصب، ويذهب بالوصب<sup>(۱)</sup> والوصب هو المرض والوجع الدائم ونحول الجسم وقد يطلق على التعب والفتور في البدن، والنصب المذكور في الروايات السابقة أيضاً تعني المداء إذا كانت النون مضمومة، وإذا كانت مفتوحة فهي الداء.

وقبل ذلك فإن محل الشاهد هو قوله "يصح الجسم" وهو وارد في رواية أكثر أهمية يرويها الطوسي عن علي الملك قلل: «إن الزبيب يشد القلب، ويذهب بالمرض، ويطفئ الحرارة، ويطيب النفس)(").

غـير أن أكـثر الـروايات تــلل على دفعه للأمراض وإيجابه الوقاية منها وتحدده بإحدى وعشرين زبيبة.

منها المروي عن رسول الله يَظْنَ الله من أكمل كل يوم إحدى وعشرين زبيبة منزوعة العجم على الريق لم يمرض إلا المرض الذي يموت فيه<sup>(٣)</sup>، فلم يقيد ذلمك سوى بكونه منزوعة العجم أي النوى وعلى الريق، وهناك روايات أُخرى تفرض قيود أُخرى، منها المروي عن أمير المؤمنين الطّخ قل: امن اصطبح

- (١) مكارم الأخلاق : ٧٥.
- (٢) أمالي الطوسي 1: ٢٧٢.
- (٢) دعائم الإسلام٢: ١٤٨ ح٢٢٥.

التداوي بالفاكهة ...... ٢٥١

بالمحلى وعشرين زبيبة حمراء لم يمرض إلا مرض الموت إن شاء الله<sup>(')</sup>، فهي تقيده بأن يكون الزبيب أحمر، وهناك رواية تقيده بكونه أحمر على الريق، يرويها الكليني عن أمير المؤمنين التي الحدى وعشرون زبيبة حمراء في كل يوم على الريق تدفع جميع الأمراض إلا مرض الموت<sup>(۲)</sup>. وهناك رواية تضيف قيد آخر، يرويها البرقي عن أبي عبد الله التي قل: امن أدمن إحدى وعشرين زبيبة حمراء لم يمرض إلا مرض الموت<sup>(۲)</sup>، فهي تضيف قيد الإدمان والاستمرار على ذلك، وباقي الروايات تشعر به.

ويبقى السر في دوائية الزبيب فهو إذهابه الغم وتطييبه النفس، فهو يعالج معالجة نفسية لأن أكثر الأمراض نفسية تعالج بالتطييب فيكون عمله هو نفس عمل الطبيب لرواية ما يصنع الناس بالمعالج قل «يطيب بأنفسهم» والزبيب يطيب النفس كما جاء في الأخبار المارة، وبعد ذلك فهو يعالج المرة والبلغم وهو معالجة جذرية لطائفة كثيرة من الأمراض. وأنت تلاحظ أن الروايات جميعها تتحدث عن الوقاية ودفع الإبتلاء بالمرض، دون رفعه بعد الإبتلاء به.

الرمان

لا تنستهي مسنافع الرمان ولا تحصى آثاره الطيبة بيد أنه من فواكه الجنة، روى ذلــك الــبرقي عن أبي عبد الله الظير قل: فخمس من فاكهة الجنة في الدنيا: الــرمان الملاســي، والــتفلح الشعشــعاني، والســفرجل، والعنــب، والرطـب

(١) المحاسن ٢: ٥٤٨ عن النوفلي عن السكوني، عن جعفر عن أبيه عن علي الظلام الكافي ٦:
 (٢٥ ح١ عن علي بن إبراهيم، عن أبيه عن النوفلي.
 (٢) الكافي ٦: ٢٥١، ح٢، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الظلام قل قل أمير المؤمنين الظلام.
 (٢) المحاسن ٢: ٥٤٥ ح٢٨٨.

٢٥٢ ..... ٢٥٢ ..... ٢٥٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيم، العلاج العام

المشان<sup>»(1)</sup>، ونحن ذكرنا هذه الأربعة مما عدا الرمان في مجل العلاج والتداوي بها في العلاجات العامة لأنها بين أن تكون دواء لكل داء، أو دواء لطائفة كبيرة من الأمراض، والأخبار تذكر أن الرمان أفضل منها جميعاً، بل من جميع الفواكه، لما رواه البرقي عن أبي جعفر الظلاق قل: «الفاكهة عشرون ومائة لون سيدها الرمان»<sup>(۲)</sup>، والإخبار بعدد ألوان الفاكهة في ذلك الزمان الذي تنعدم فيه الاتصالات لا يكون إلا من طريق الوحي وإخبار الرسل والملهمين.

والمهم أن الرمان سيد الفاكهة ولذلك علل وأسباب ولأن له آثار تفقدها سائر الفواكه نذكرها بالترتيب.

١\_ الرمان يصلح كمل فاسد، فقد روي عن أبي عبد الله التلك قل: «شيئان صلحان لم يدخلا جوفاً قط فاسداً إلا أصلحاء، وشيئان فاسدان لم يدخلا جوفاً قبط صلحاً إلا أفسداه، فالصلحان الرمان والماء الفاتر، والفاسدان الجبن والقديد الغاب"<sup>(٣)</sup>، فالرمان يعلج الجوف، ابتداء من الفم ومروراً بالمعدة وانتهاءاً بنهاية الأمعاء، وقد يشمل كل الجوف حتى القلب والكبد والطحال وغيرها.

٢\_ يأكله الشبعان والجوعان، روي في عدة أخبار ما مضمونه: (لم يأكل الرمان جائع إلا أجزأه، ولم يأكل شبعان إلا أمرأها<sup>(٤)</sup>، ولعل هذا هو الغذاء الوحيد الذي يؤكل قبل الطعام وبعده، ولا يعد أكله من إدخل الطعام على الطعام الضار.

 (١) المحاسن ٢: ٢٢٥ ح٢٢٨، الكافي ٦: ٣٤٩ ح١ وفيه: الومان الأمليسي، والتفاح الشيسقان، والعنب الرازقي، والأمليسي الفاقد للنوى.
 (٢) المحاسن ٢: ٣٢٥ ح٢٨.
 (٣) المحاسن ٢: ٣٢٦ ح٢٤ ، الكافي ٦: ٢٦٤ ح٥.

(٤) المحاسن ٢: ٤٠ - ٢٢٨ -

التداوى بالفاكهة ...... ٢٥٢

<sup>٣</sup>\_فيه حبة من الجنة، فقد ورد في عدة أخبار أن الرمان فيه حبة من رمان الجنة وهي توصي باستيفائها قل رسول الله يتلة: في كل رمانة حبة من رمان الجنة فكلوا ما ينتثر من الرمان<sup>(1)</sup>، وفي الخبر عن أبي جعفر وأبي عبد الله التلك قالا: "ما على وجه الأرض ثمرة كان أحب إلى رسول الله يتلة من الرمان، وقد كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التك أنه كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التلك أنه كان والله يتلة من الرمان، وقد كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التك أنه كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التك أنه كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التك أنه كان والله إذا أكلها أحب أن لا يشركه فيها أحده<sup>(1)</sup>، وعن أمير المؤمنين التك أنه من الرمان وقد كان والله إذا أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات كان إذا أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات كان إذا أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات كان إذا أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات كان إذا أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات من الجنته فقيل له: فإن اليهودي والنصراني ومن سواهما يأكلونها؟ قل: «إذا كان ألمن أله من الحنة فقيل أذ أكل الرمان بسط تحته منديلاً، فسئل عن ذلك؟ فقل: «ألا أن فيه حبات من ذلك بعث الله ملكاً فانتزعها لكيلا يأكلهه<sup>(7)</sup>، أي لا يوفق لأكلها لأن طبع من ذلك بعث الله ملكاً فانتزعها لكيلا يأكلهه<sup>(7)</sup>، أي لا يوفق لأكلها لأن طبع ألى ذلك بعث الله ملكاً فانتزعها لكيلا يأكلهه<sup>(7)</sup>، أي لا يوفق لأكلها لأن طبع ألى ألمان ألمان الأرمان الأربي ومن موان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان أله ألمان أله أله ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان أله أله ملكاً فانتزعها لكيلا يأكلهه والروايات بذلك المعنى كثيرة ألمان ألمان أله ألمان أله أله ألمان ألمان

٤\_ معالجته بيت الداء، فللعدة بيت الداء، والرمان يعالج المعدة ويدبغها إذا أكل بشحمه والكلام في ذلك آت في علاج أمراض المعدة.

٥\_ يجمع بـين الأمـراض البدنية والنفسية والعصبية، كالوسوسة فهو يعالج منها كما سيأتي.

٦... يطرد الشـيطان، خصوصـاً شـيطان الوسوسة وهو ينير القلب فلا يذنب الإنسان لملة من الزمن إذا أكله.

٧\_ يعالج بعض الطبائع فقد ورد: اكل الرمان بعد الحجامة \_ رماناً حلواً \_ فإنه يسكن الدم ويصفي الدم في الجوف<sup>(1)</sup>، وورد أن أربعة يعدلن الطبائع: الرمان السوراني، والبسر المطبوخ والبنفسج والهندباء<sup>(٥)</sup>، وهذه أهم

- (۱) المحاسن ۲: ۵۶۲ ح ۸۳۸
  - (۲) المحاسن۲: ۵٤۱ ح۲۳۸
- (٣) المحاسن ٢: ٥٤١ ح٥٣٨ الكافي ٦: ٣٥٣ ح٧.
  - (٤) طب الأثمة: ٥٩.
  - (٥) الخصل: ٢٤٩ -١١٣.

٣٥٤ ..... ٢٥٤ ..... درامة في طب الرمول المصطفى على العلاج العام

معالجة جذرية، لأن المرض لا يكون إلا بزيلاة بعض الطبائع وغلبتها، ما عدا مثل الجرح.

والعجيب ما في الرمان هو تنوع آثاره فهو يقوي الذهن ويطيب المنفس ويقويها ويمنير القلب ويصلح الجهاز الهضمي وعامة الجوف ويهضم الطعام ويصفي الدم ويحييه ويعدل الطبائع ويزيد في ماء الرجل ويحسن الولد، ويسرع في نشوء الصبيان ويعيمنهم عملى الكلام، إلا أنه نهمي عمن الخلل بعوده<sup>(1)</sup>.

ويـروى عـن أبـي عـبد الله ال<del>كلة</del> أنه قل: «لو كنت بالعراق لأكلت كل يوم رمانة سورانية واغتمست في الفرات غمسة<sup>(٢)</sup>.

فالـرمان يعـالج أمـراض الجوف ويصلح ما فسد منه، وماء الفرات يعالج العاهات الظاهرية والأمراض الجلدية.

ويـــل عــلى عمومـية نفعه أيضاً ما رواه الكليني عن أبي عبد الله الظير أنــه قل في حديث: «ثلاث لا يؤكلن وهن يسمن، وثلاث يؤكلن وهن يهزلن، واثنان ينفعان من كل شيء ولا يضران من شيء... واللذان ينفعان من كل شي ولا يضران من شيء: فالماء الفاتر والرمان...ه<sup>(٣)</sup>.

والأفضل في أكثر تلك الآثار هو الرمان الحلو ما عدا البطن وخصوص المعدة فقد ورد: «أن المز أصلح في البطن<sup>؟(؟)</sup>، وفي رواية أُخرى «كلوا الرمان المز بشحمه فإنه دباغ المعدة"<sup>(٥)</sup>.

(۱) انظر الحاسن ۲: ۲۳ ، ۲۶٤، وص٥٣٥ \_ ٥٤٩، والكافي ٦: ٣١٢ \_ ٢٥٥، وص٣٥٣ \_ ٣٥٥، ودعائم الإسلاما: ١٢٣، ومستلوك الوسائل ١٦: ٣٩٥ \_ ٣٩٢.

- (٢) المحاسن ٢: ٥٤٠ ح ٨٢٤
  - (٣) الكاني: ٣٥ -٧.
  - (٤) الكافية: ٢٥٤ ١٤.
  - (٥) الكافية: ٢٥٤ ١٢

## السفرجل

السفرجل واحد من ثمار الجنة، لما ورد: الحس من فاكهة الجنة المارة وعد منها السفرجل، وليس هناك دليل على دوائية السفرجل بصورة عامة، وذكرت الأخبار ما يعالج منه وهو آت في العلاجات الخاصة، فهو يعالج بعض أمراض القلب وبعض الأمراض الجلدية وهو يحسن الولد ويحسن الوجه ويطيب الريح ويعالج طوائف مختلفة من الأمراض، مما يدخله في العلاجات العامة في الجملة.

الغبيراء

وتسمى الغبيراء بتمر العجم أيضاً، وهو من الفاكهة الكثيرة الفائدة، بحيث يعالج كل جزء منها نوعاً من الأمراض، فقد روى الكليني عن أبي عبد الله التي الغبيراء لحمه ينبت اللحم، عظمه ينبت العظم، وجلده ينبت الجلد، ومع ذلك فإنه يسخن الكليتين ويديغ المعدة، وهو أمان من البواسير والتقطير، ويقوي الساقين، ويقمع عرق الجذام<sup>(۱)</sup> وكفى بهذا الخبر دليلاً على دوائية الغبيراء وعموميتها، وتنوع فوائدها، التي تشمل معلجة الهزال وقلة اللحم، وكذا أمراض العظام وضعفها فهي ترمم نقائصها وتجبر كسورها واحتكاكها والجميع يكمن في قوله "عظمه ينبت العظم"<sup>(۲)</sup>.

 (۱) الغبيراء يقبل لهما بالفارسية استجدا وبالإنكليزية الاحتاث وبالفرنسية الا CHALET والاسم العلمي العلمي المحافية المحافية المحافية المحافية المحافية المحافية المحافية العلمي العلمي عن محمد بن محمد بن موسى، عن أحمد بن الحسن بن علي، عن أبيه، عن ابن بكير أنه سمع أبا عبد الله التي يقول... . ٢٥٦ ...... ٢٥٦ من المعلمي علم الرسول المصطفى عظم العلاج العام

وكذا فإنها تعالج أمراض الجلد وترمم نقائصه ونقائص مكوناته، بالإضافة إلى تسخينه الكليتين الذي يبدو ضروري ولازم لسلامتها، كما تدبغ المعدة وتقويها ليعقبه سلامة الجسد فإنها بيت الداء.

وإذا أضيف إلى ذلك وقايته من البواسير المرتبط بآخر الجهاز الهضمي والتقطير المرتبط بالجهاز البولي وغلة البروستات والبواسير وتقويتها للساقين ويضاف إليه معالجتها للحمى لأن رسول الله يتليز دخل على علي بن أبي طالب التيز وهو محموم فأمره بأكل الغبيراء<sup>(١)</sup>، وغيرها فإنه تثبت بذلك دوائية عامة للغبيراء وتدل على معالجتها لطوائف متعلدة من الأمراض في نواحي متعددة من الجسد وأعضاء مختلفة.

العناب

العناب معدود في الأخبار من الفواكه، وإنه ليبهرني قول الأئمة علي الفضل العناب على الفاكهة كفضلنا على الناس<sup>(7)</sup> فلا أستطيع أن أقدر الفضل الموجود في العناب والفائلة الموجودة فيه، ولا أقل من نفي وجود الضرر فيه لأنهم علي معصومون عن الخطأ، وأقدر فيه تمام النفع لوجوده في وجودهم عليه فلا يقب بلخمي الألمي عند حد ولا يقتصر على مداواة الحمي لما ورد عنهم : "العناب يذهب بلخمي"

- (١) عيون أخبار الرضا الخلاة: ٤٧.
- (۲) العـناب بالفارسية معنّاب وبالإنكليزية (JUJUBE TREE) وبالفرنسية (JUJUBIER) والاسم العلمي ZIZYBHUSJUJUBA MILL).
  - (٣) مكارم الأخلاق: ١٧٦.
  - (٤) طب النبي 🇱 للمستغفري: ٢٩.

ويتمكن الإنسان أن يداوي أنواع المرض به، كما حكي أن البعض قل كانت عيني قد ابيضت ولم أكن أبصر بها شيئاً، فرايت علياً أمير المؤمنين الظير في المنام، فقلت: يما سيدي عيني قد آلت إلى ما ترى، فقل: فخذ العناب فدقه واكتحل بعه فأخذته ودققته بمنواه وكحلتها به فانجلت عن عيني الظلمة، ونظرت إليها فإذا هي صحيحة<sup>(۱)</sup>، فإذا قطعنا النظر عن قولهم فغمن رآنا فقد رآناه يكون ذلك من الإلهامات المترتبة على معرفة فضل العناب.

## التداوي بالشحم والسمن واللحم

ورد في عــدة روايات «أن من أكل لقمة شحم أخرجت مثلها من الداء» أو «أنزلت مثلها من الداء»<sup>(١)</sup>.

وبذلـك يـنطرح عـدة أسـئلة، كالسؤال عن المراد بالشحم، وعن الداء الخـارج والـنازل ومـا هـو المقصود من المثلية، هل المثلية في الحجم والمقدار، أو المثلية في الدهنية والمادة، فيكون هناك دهن نافع يخرج دهناً ضاراً يكون داءاً.

أما نوع الشحم فقد بينته الأخبار وتعضدها القرينة القرآنية، فقد جل هـذا السـؤال في ذهـن زرارة فقـل: قلـت لأبـي عـبد الله اللغيم: جعلـت فـداك الشحمة التي تخرج مثلها من الداء، أي شحمة هي؟ قل: أهي شحمة البقر، وما سـألني يـا زرارة أحـد قـبلك<sup>(٢)</sup>، فهذا يحكي غفلة عامة الناس عن حقيقة طبية مروية ومسموعة، ولكن لا يعرفون المراد بها، وفي رواية أخرى عنه اللغيم في قول الـنبي يتماي من أكل لقمة من الشحم أنزلت من الداء مثلها، فقل: الأك شحم البقر،<sup>(٢)</sup>

والقريسنة القرآنسية هـي قو\_له تعـالى:﴿ فَبِظُلُم مِنِ ٱلَّذِينِ حَادُوا حَرَّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتِ أُحِلَّتُ لَهُمْهُ <sup>(٤)</sup>، فقد حرموا على أنفسهم شحوم البقر، وحرمها

- انظر المحاسن ٢: ٢٦٤ ح٢٩ \_ ٤٦٦، والكافي٦: ٢٦١ ح٤ \_ ٦، والفقيه٦: ٢٥٢ ح٢٢٣، والفقيه٦: ٢٥٢ ح٢٣٥، وعيون أخبار المرضا المحية٤: ٤٢٠ مكارم الأخلاق: ١٥٩.
  - (٢) الكافي٦: ٣١١ ح٦، المحاسن٢: ٤٦٥ ح٢٤٦، عن بعض أصحابنا بلغ به زرارة.
    - (٢) المحاسن٢: ٤٦٥ ح٢٢١.
      - (٤) النساء : ١٦٠.

٣٠٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

الله، سـبحانه علـيهم بظـلمهم وتحـريمهم، وهي من الطيبات بنص القرآن، فما يعبر عنه القرآن بالطيبات ينبغي أن يكون نافعاً كثير النفع، خل من الضرر.

وأما حديث المثلية، ونوع الداء المخرج بتناول الشحم فلم تصرح به الأخبار، ولـنا أن نتمسـك بـإطلاق المثلـية ونقول المراد المثلية بالحجم والمقدار بالإضـافة إلى المثلية في الجنس أي الدهنية، فيتقوى احتمل إرادة إخراجه للدهن الضـار الموجـود في الـدم، يعـني بـنفس المقدار المأكول، فالكسترول النافع يدفع الضار بنفس النسبة، كما يحتمل إرادة المثلية في الحجم والمقدار فقط ويبقى نوع المرض والـداء المخـرج بحاجـة إلى الـتجربة والإحصـاء، وأما التعبير بالإخراج والإنزال فلعل المراد به إخراجه عن طريق البول أو البراز.

وسـتأتي مـداواة الشـحم للبَطَن والهزال الحاصل منه إذا طرح الشحم المـذاب على الأرز، وللجرح في خصوص شحم المعز، وروى الطبرسي عن أبي عـبد الله الظيلة وذكر لحم البقر عنده قل: األبانها دواء، وشحومها شفاء، ولحومها داءا<sup>(')</sup>، وهي الأخرى مطلقة ولا تقيده بالمثلية.

السمن

السمن هـ و مـا يخـرج مـن مـن اللـبن بالمخض، فهو الزبد أو الدهن المـأخوذ مـنه، والظاهـر هـو الدهـن، وقـد وردت الـروايات الكـثيرة المادحة له والمعرفة بأنه دواء شفاء ولكن في خصوص سمن البقر.

ف للدح للجميع والدوائية لسمن البقر، ويدل على ذلك ما روي عن أبي عبد الله الظلا: «نعم الإدام السمن»<sup>(٢)</sup>.

(١) مكارم الأخلاق: ١٥٩.

(٢) المحاسن٢: ٤٩٨ ح٦٠٥، الكافي: ٢٣٥ ح٥، عن عدة من أصحابنا عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه، عن المطلب بن زياد،عن أبي عبد الله المليج والرواية معتبرة، دعوات الراوندي: ٦٦. التداوي بالشحم والسمن ......٣١

وفي علة روايات أأنه ما دخل جوفاً مثله<sup>(1)</sup>.

وأما الدوائية في سمن البقر، فقد ط عليها ما روي بسند معتبر عن أمير المؤمنين الظيلا: «مون البقر شفاء»<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان هناك ترديد في كلمة شفاء فقد روي عن علي الظلام قوله: «سمن الـبقر دواء»<sup>(٣)</sup>، والـروايات بمضـمون «ألبان البقر دواء، وسمونها شفاء، ولحومها داء»<sup>(٤)</sup>، كثيرة ومتعلدة.

فلا يـبقى شـك في دوائية السمن، ولكن الروايات لم تفصل أكثر من ذلك، أي لم تدل على ما يداوي منه ولا مقدار ما يداوي منه من الأمراض، نعم في روايـة: امـن أكل لقمة سمينة نزل مثلها من الداء من جسده<sup>(°)</sup> إذا كان المراد بالسمينة، هي اللقمة التي فيها السمن، فيأتي فيه نفس الكلام المار في الشحم.

واسـتثنت الأخـبار السـمن للشيخ، أي كبير السن، فقد روي عن أبي عـبد الله اللجة قـل: السـمن ما دخل جوفاً مثله، وإني لأكرهه للشيخ<sup>(١)</sup>، وقل أبو عبد الله اللجة لشيخ: اجتنب السمن فإنه لا يلائم الشيخ<sup>،(٧)</sup>.

(٧) المحاسن٢: ٤٩٨ ح٢،٦٠٧ الوشاء، عن حملا بن عثمان عن أبي عبد الله التملي وهو معتبر.

٣١٢ ------ الرسول المصطفى عَظَافٍ، العلاج العام ٣٦٢

وهـنك روايـة معتـبرة أخـرى تحـد المـراد بالشيخ وزمان الأكل، يرويها الكلـيني عـن أبـي عبد الله الظيلا قل: **ا**إذا بلغ الرجل خمسين سنة فلا يبيتن وفي جوف شيء من السمن<sup>(۱)</sup>، وهذا يعني المنع من أكله في المساء للشيخ وحتى في الـنهار إذا كـان يبقى في الجوف إلى زمان النوم، والصحيح مبغوضيته له في كل حل.

شم إن الروايات عملى خملاف المعروف بين الناس تجعل السمن في الصيف أفضل منه في الشتاء، فقد روي بسند معتبر عن أمير المؤمنين التمالاً قل: «السمن دواء وهو في الصيف خير منه في الشتاء، وما دخل جوفاً مثلها<sup>(٢)</sup>.

فإنه وإن كان في الصيف يؤدي إلى الدوران وثقل الرأس وعدم قبول النفس له على أثر حرارة الجو وميل النفس إلى الأطعمة الباردة الخفيفة، ولكن العلة في أفضليته هي سرعة خروجه من البلدن على أثر التعرق وغيره، بينما في الشتاء تستقبله النفس وترغب إليه، ولكنه يمكث في البلدن على أثر برودة الجو ويصعب خروجه.

وهــناك إشــكل يحــدث بســبب هذه الرواية، وهي أنها تفرض الدوائية لمطلق السمن ولا تقيده بسمن البقر ولا مانع من إثبات الإطلاق بها خصوصاً مع اعتبار سندها إلا أن يدعى انصرافها إلى سمن البقر بقرينة سائر الروايات.

وأهم ما في السمن دخوله في دواء الشافية من الأدوية المركبة، وهو دواء يعالج أكثر الأمراض كما مر.

(١) الكافية: ١٣٥ ح٤، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حماد بن عثمان، عن أبي عمير، عن حماد بن عثمان، عن أبي عبد الله التيكير.
 (٢) الكافية: ١٣٥ ح٢، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله التيكير قل قل أمير المؤمنين التيكير.

| ти | والسمن | التداوي بالشحم |
|----|--------|----------------|
|----|--------|----------------|

اللحم

اللحم غذاء وإدام وهو سيد الطعام في الدنيا والآخرة وقد يكون في بعض الحالات دواء خصوصاً لمن كان به ضعف وهزال، أو كان وجهه أصفر قليل الدم وموعوكة، كما أن بعض أنواع اللحوم كلحم بعض أنواع الطير كالدراج يعلج بعض الأمراض فأصل دوائيته يرويها الشيخ الصدوق عن علي بن أبي طالب الملاة قعل: ذكر عند النبي يتلا اللحم والشحم، فقل: «ليس منهما بضعة تقع في المعدة إلا أنبتت مكانها شغاء، وأخرجت من مكانها داءه<sup>(1)</sup>، وهناك أخبار مضمونها «اللحم ينبت اللحم، أو «ينمي اللحم» في علاج الهزال، وأخبار كثيرة مضمونها «إذا ضعف المؤمن فليأكل اللحم باللهن» يأتي الكلام عنها أيضاً.

ويســتثنى من اللحم لحم البقر فهو داء كما جاء في أخبار كثيرة تقدمت الإشارة إليها في بحث السمن، إلا أن مرقه يعالج الجذام كما سياتي.

وفي مقـابل ذلـك ورد التأكـيد على لحم الغنم، وأنها على العكس من الـبقر الحـم الغـنم دواء ولبـنها داء<sup>(٣)</sup>، وفي لبـنها الـروايات مختلفة كما مر في التداوي بالألبان.

عـلى أن الأخـبار تؤكـد عـلى عـدم الإكثار منه وأن يكون أكله في كل ثلاثة أيام مرة، لأن له ضراوة كضراوة الخمر، وتأتي تفاصيله في كتاب سر البقاء والسلامة إن شاء الله تعالى.

- (١) عيون أخبار الرضا المجاد: ٤٤ ح ١٣٠.
  - (٢) المحاسن ٢: ٤١٥ ح ٤٢٢ \_ ٤٣٤.
  - (٣) طب النبي ﷺ للمستغفري: ٢٩٦.

٣١٤ ..... ٢٦٤ ..... ٢٦٤ معلاج العام

#### الزيت

الزيـت دهـنة الأخيار وإدام المصطفى وطعام الأتقياء، مسحت بالقدس مرتين، وبوركت مقبلة، وبوركت مدبرة، وما كان دهن الأولين إلا الزيت، وهو أحب الأصباغ إلى رسول الله يتلي كما جاءت بذلك الأنباء.

ولا يجهل المناس فضل الزيت ولا يترددون في فوائده، والمهم معرفة دوائيته وما يداوي منه من الأمراض والأخبار تذكر له فوائد كثيرة وتدل على دفعه للأمراض، فقد روي عن رسول الله تظلير أنه قل: اعليكم بالزيت فإنه يكشف المرة ويذهب البلغم، ويشد العصب، ويذهب بالضنا، ويحسن الخلق، ويطيب النفس، ويذهب بالغم،<sup>(1)</sup>، والضنا هو المرض، فالزيت يذهب المرض وهذا ما نهدف إلى إثباته بالمرحلة الأولى، ومن بعده العمومية، فقد تستفاد من تنوع الأمراض التي يعالج منها، وما يقوم به من المعالجة الجذرية أعني كشف المرة، وإذه ال البلغم، فيترتب عليه معالجة أمراض كثيرة معالجة جذرية، بالإضافة إلى معالجة بعض الأمراض العصبية النفسية، والجلدية لانه يدهن به من تشقق اليدين ومعالجة الجروح والخراج والدمل بعد بطه، ويخرج مع الدقيق ويتدلك به فهو نافع.

ويعـود بعـض السـر في دوائيته إلى ما ورد عن النبي ﷺ أنه قال لعلي الﷺ: اعليك بالزيت فكله وادهن به، فإنه من أكله وادهن به لم يقربه الشيطان أربعين يوماً<sup>(٢)</sup>، والشيطان هو أحد عوامل المرض كما مر.

والزيـت هو المأخوذ من الزيتون، والزيتون من شجرة مباركة وله فوائد عديدة، فهو يطرد الرياح ويزيد في الماء والجماع.

- عيون أخبار الرضا الظلا ١: ٣٩، وقريب منه ما في صحيفة الرضا الظلا: ٤٥.
  - (٢) عيون أخبار الرضا الشلاة: ٤٦، صحيفة الرضا الشلا: ٧٢.

### التداوي بالكي

الكي بالـنار من طب العرب يعالجون به مرضاهم خصوصاً الأمراض المستعصية والمزمـنة، وهـم يعـتقدون به كل الاعتقاد ويعظّمونه أشد التعظيم، وفي نفس الوقت يترددون في التداوي به ويقولون: آخر الدواء الكي، إنما يُلجأ إلـيه إذا لم يـنجع غـيره مـن الدواء، لما فيه من الألم الشديد والتشويه واحتمل العطب.

ولَما جـاء الـنبي ﷺ أقـرٌ دوائيته ولكن نهى عن التداوي به لما فيه من التشويه واحتمل التلف، ولذا جاءت الروايات متفاوتة.

فقد روي أنه ﷺ نهى عن الكي<sup>(١)</sup>، وروي: أنه اكتوى رجل من أصحابه وهو قدائم على رأسه<sup>(٢)</sup>، وهو يعني رضله بهذا العمل وإقراره له. وروي أنه ﷺ أبغض الكي ومن يكتوي، فقل: «لن يتوكّل من اكتوى أو استرقى<sup>(٣)</sup>،وروي أنه ﷺ قدل: «الشفاء في ثلاث: في شرطة حجام، أو شربة عسل، أو كية،بنار وأنا أنهى عن الكي<sup>(٤)</sup> وفي رواية: «أنهى أُمتي عن الكي<sup>(°)</sup>.

٣٦٦ ..... ٢٦٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ويسروى أنه كوى سعد بن معلاً على الكحلة<sup>(1)</sup>، واكتوى غير واحد من الصحابة عنده<sup>(٢)</sup>، وروي أنه قمل: فإن كمان في شميء من أدويتكم خير ففي شرطة حجم، أو شربة عسل، أو لذعمة بمنار توافق المداء، وما أحب أن أكمتويا<sup>(٣)</sup>، بمل في رواية ثالثة: فإن كان في شيء مما يتداوون به خير ففي بزعة حجام أو لذعة بنارا<sup>(٤)</sup>.

ولسـنا نجدنـا في حيرة من هذا التضارب في الروايات بعد ضعف جميع الروايات ووجود الروايات التي تجمع بينها وتحل ذلك التعارض.

فقـد روي أن جعفـر بـن محمـد اللخة قـل: الا بـأس بالكي، والذي فيه الـنهي فذلـك ما يتخوف منه الهلاك وما يشوّه الخلق، فأما غير ذلك مما يرجو به البرء فلا بأسا<sup>(°)</sup>. وهذا يعني أن نفس الروايات المقررة للكي تدل على صدور النهي فيه، وفي نفس الوقت تحل التعارض الموجود مع الروايات المقررة.

وروى ابـنا بسـطام بسـندهما عـن أبـي الحسـن العسكري، عن آبائه علـيهم السـلام قل: قيل للصلاق الظلام : الرجل يكتوي بالنار، وربما قتل وربما تخلص؟ قل: قد اكتوى رجل على عهد رسول الله يظلم وهو قائم على رأسه<sup>(1)</sup> فيـبدو أن احـتمل الهلاك أوجد الترديد في ذهن السائل، وقد يضاف إليه سماعه بأخبار النهي أو عامة الأخبار المتضاربة، فجاء يسأل عن الكي الذي فيه احتمل الشفاء واحتمل الهلاك، وأنا أفهم منه رجحان احتمل النجاة عنده، ولا أقل من مساواته لاحتمل الهلاك، ليس أكثر، فهذا هو حد الجواز وحدوده، والنهي يعني

- (١) عوالي اللئالي ١: ٢٥ ح ١٤٢، والكحلة لعله الأكحل، وهو عرق في اليد.
  - (٢) البحار ٥٩: ١٣٥.
  - (٣) البحار ٥٩: ١٣٧.
  - (٤) عوالي اللئالي ١: ٧٥ ١٤٧.
    - (٥) دعائم الإسلام ٢: ١٤٦.
  - (٦) هي نفس رواية طب الأئمة المارة.

العلاج بالكي ......

إذا رجح احتمل الهلاك أو كمان فيه التشويه، وهو الذي عبرت عنه الرواية السابقة ما يتخوف منه الهلاك، وتؤيده رواية الكليني بسنده عن إسماعيل بن الحسن المتطبب قمل، قلت لأبي عبد الله الثلاث: إني رجل من العرب ولي بالطب بصر، وطبي طب عربي، ولست آخذ عليه صفداً، قل: الاباس»، قلت: إنه نبط الجرح ونكوي بالنار؟ قمل: الابأس»، قلت: ونسقي هذه السموم الاسمحيقون والغاريقون؟ فقمل: الا بأس»، قلت: إنه ربما مات، قل: اوإن مات» قلت: نسقي عليه النبيذ؟ قل: اليس في حرام شفاء...ه (<sup>1)</sup>. فإن المستفاد من اقوله ربما مات» قلة احتمال الموت حتى يُعد مثل الصدفة والحدث لا أكثر.

ومن ثم جاء التأكيد على الكي بتلك الحدود حيث يروي ابن بسطام عن محمد بن مسلم قل: سألت أبا جعفر اللج هل يعالج بالكي؟ فقال: «إن الله جعل في الدواء بركة وشفاء وخيراً كثيراً، وما على الرجل أن يتداوى ولا بأس بهه<sup>(۲)</sup> فكل ذلك التأكيد لرفع الترديد الذي أصاب الناس جراء ما تناقلوه من النهي وسمعوه على الأفواه بحيث أوقع الناس في الطرف المقابل.

ومع كل تلك الأخبار لا يمكن الجزم في عدَّ الكي من العلاج الإسلامي إذ غاية ما نفهمه هو وجود التداوي بالكي في الأزمنة السابقة ولم يثبت من الأخبار أكثر من كونه من طب العرب، وهل هو علاج إسلامي أيضاً أو أن النظرية الإسلامية ترفضه بالمرة، فهو ما لا يمكن الجزم به؛ لعدم وجود خبر معتبر فيما عثرنا عليه من الأخبار ينفي أو يثبت ذلك، فيدخل عندها في الطب غير الإسلامي، إنما يستعمله من يضطر إليه ليس إلا.

(١) الكافي ٨ : ١٩٣ ح ٢٢٩، محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن محمد بن يحالد، عن محمد بين يحيى، عن أحمد بين يحيى، عن المحمد بين يحيى، عن المعلم.
 محمد بين يحيى، عن أخميه العالاء، عن إسماعيل من الحسن المتطبب. وإسماعيل والعلاء محمد بين يحيى، عن أخميه العالاء.
 مجهولان، والصفد: الأجر والعطاء.
 (٢) طب الأئمة : ٥٤ جعفر بين عبد الواحد، عن النضر بن سويد، عن عاصم بن حميد، عن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن حمد بن محمد بن محمد

٣٨ ..... ٢٦٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

كما أن الأخبار لم تبين كيفية الكي ومواضعه وزمانه وشروطه وهذا آية أخرى على عدم تبني النظرية الإسلامية لهذا السنخ من العلاج وإنما يرجع فيه إلى من يتداوى به، وباعتقادي أن سياسة الرسول يَظْلُمُ في مسألة الكي هي سياسته في مسألة العبيد سياسة نقضية تدريجية، فالإسلام نفى الرقية بالتدريج، بعد أن أقرَّ بها، ونقض هذا السنخ من التداوي والعلاج بالتدريج أيضاً بعد أن أقرَّ به.

## التداوي بأنواع التخلية الحقنة

نتيجة لصعوبة الظروف التي كان يعيشها سكان الجزيرة العربية وفقدان الزراعة الكافية وعدم توفر المواد الغذائية المتنوعة، واعتمادهم على الحبوب اليابسة كالقت والسلت وغيره، غلب على سكانها اليبوسة وغلبت على أمزجتهم المرة التي علاجها الاستمشاء واستعمال ما يلين البطن ويسهّل عملية التخلي كاحتقان الماء والدواء في السفل، فكانت الحقنة من طب العرب، وقد وردت أحاديث كثيرة تعدّ الحقنة من طب العرب.

وتخـتلف روايـات طـب العـرب في حصر الأدوية التي يتداوون بها من الثلاثة إلى السبعة.

فقـد روى ابـنا بسطام بسندهما عن أبي جعفر اللغة قل: «طب العرب في ثـلاث: شـرطة الحجامـة، والحقنة، وآخر الدواء الكي<sup>ه(١)</sup>، وعن أبي عبد الله اللخة قـل: «طـب العـرب في خمسـة: شـرطة الحجامة والحقنة والسعوط والقيء والحمام، وآخر الدواء الكي<sup>٩٢)</sup>.

ومـن روايـات السـبـع مـا روي عنه اللخة أيضاً: اطب العرب في سبعة: شـرطة الحجامة والحقنة والحمام والسعوط والقيء وشربة العسل، وآخر الدواء الكي، وربما يزاد فيه النورة<sup>(٣)</sup>.

(١) طب الأئمة : ٥٥، عن إبراهيم بن محمد، عن عبد الرحمن، عن إسحاق بن حسان، عن عيسى بن بشير الواسطي عن ابن سكان وزرارة قال، قال أبو جعفر محمد بن علي التخلا.
 (٢) طب الأئمة: ٥٥.
 (٣) طب الأئمة: ٥٥.

٣٧٠ ..... ٢٧٠ المصطفى عظير، العلاج العام ٢٧٠ .....

ووجــه قــول الإمــام طب العرب في ثلاثة أو خمسة أو سبعة هو بيان أن العــلاج المـتداول في زمانهم ليس من طب العرب في الغالب، وهو من الطب اليوناني أو الإسلامي أو الهندي أو ما شابه ذلك.

ويحتمل إرادة معنى آخر، وهو عـدم احتياج العرب إلى أكثر من هذه العلاجات، كما يحتمل إرادة بيان جهلهم بالدواء والعلاج ولا يعرفون أكثر من هذه العلاجات الثلاث إلى السبعة، وإن كان الاحتمل الأول هو الأقوى.

ووجه اختلاف الروايات في العدد هو اختلاف المناطق العربية في استعمالها للعلاجات، ففي بعض الأنحاء قد لا يتداول عندهم أكثر من ثلاثة أنواع من العلاج كسكان الصحاري والبدو، وقد يتداول بينهم سبعة علاجات كسكان المدن والبلدان التي يتوفر فيها الميله كالعراق، فيتبع حل السائل، ويكون الجواب بحسب حاله ومكانه.

والمهــم أن الأخـبار مهمـا زادت في عــدد أدوية العرب أو نقصت فهي تذكر الحقنة، مما يلل على كثرة تداولها والاستفادة منها في كل صقع.

وجماء الإسلام الذي بيَّن طب العرب ليقر هذا النوع من التداوي مع شيء من التوسعة، كما ويعطيه الصدارة في مجل العلاج وليحد من انكباب الناس على أنحاء الطب الأخرى.

ولـذا ورد عـن رسـول الله ﷺ: «الـدواء في أربعـة: الحجامـة، والحقنة، والنورة، والقيء»<sup>(۱)</sup>.

وعن أبي عبد الله الطلاء، والقيء، والحقنة»<sup>(٢)</sup>.

- (1) دعائم الإسلام ۲: ١٤٥ ح ٥١٢.
- (٢) طب الأنمة : ٥٥، عن المنذر بن عبد الله، عن حماد بن عيسى، عن حريز بن عبد الله، عن جعفر بن محمد الظلام.

التداوي بأنواع التخلية وتقوية المناعة .......

وتفسرها الرواية الأخرى عنه الظلام: فخير ما تداويتم به الحجامة، والسعوط، والحمام، والحقنة<sup>(١)</sup> فللقصود بقولهم الدواء أربعة يعني خير الدواء، وفي رواية أخرى عن الباقر الثلاث: فخير ما تداويتم به: الحقنة، والسعوط، والحجامة، والحمام<sup>(٢)</sup> ، وتشترك الروايات الحاصرة للدواء في أربعة والروايات الذاكرة لخير الدواء في الحقنة والحجامة، وإن اختلفت في بعض العلاجات الأخرى ولكن لا نبغي تأسيس أصول على هذه الروايات لضعف أسنادها واشتمالها على المجاهيل.

نعم هـناك روايـة معتبرة وصحيحة يرويها الكليني والصدوق عن أبي عـبد الله الظلاق قـل: «الـدواء أربعة: السعوط والحجامة والنورة والحقنة<sup>(٢)</sup> فهي تجعل هذه الأربعة كل الدواء كناية عن عظم أهميتها وإمكان الاكتفاء بها إذ لا يعـتاد الإنسـان استعمل الدواء من غيرها، فقد تكفيه هذه الأربعة في الغالب، ويمكن تأسيس أصل عليها أشرنا له في المقدمة.

والمهـم اتفـق جميع الروايات المارة واشتراكها في دوائية الحقنة، مع بيان نـوع مـن العمومـية لها، إذ تجعلها ربع الدواء، وهذا غاية ما نبغي إثباته في هذه المـرحلة، أعـني الدوائـية والعمومية، وهناك روايات أُخرى تسعفنا في بيان مجل التداوي بالحقنة.

٣٧٢ ..... ٢٧٢ الرسول المصطفى عظيم، العلاج العام

منها: ما روي عن رسول الله يتلك أنه قل: "إن أفضل ما تداويتم به الحقنة، وهي تعظم البطن، وتنقي داء الجوف، وتقوي البلن<sup>(()</sup>، وقد ذكرنا في بعض العلاجات أن داء الجوف لوحله يبلغ سبعين داءاً، أو حتى كل الداء ما عدا الأمراض الجلدية والعصبية والنفسية إذ لا يطلق على هذه الثلاثة داء الجوف، ولكن المراد في الغالب هو الداء المصاحب للحمى، وعلاج المرة وما يترتب على زيادتها من الأمراض، وقد يضاف له تقوية البدن.

والمهم أن هذه الرواية تجعل الحقنة أفضل ما تداوى به الناس، غير أنها تذكر له عارضة جانبية، وهي أنها تعظم البطن، ويؤيده ما يروى عن رسول الله يتذكر له عارضة جانبية، وهي أنها تعظم البطن، "، ولكن قد يورث تتلي قوله : "لا بأس بالحقنة لو لا أنها تعظم البطن"، ولكن قد يورث الترديد في صحة ذلك مما ورد عن الصادق التلي قل: "الحقنة هي من الدواء، وزعموا أنها تعظم البطن، وقد فعلها رجل صلحون"، فإن قوله ازعموا يشعر بعدم ثبوت ذلك، بل عدم صحته لأنه لا يقول للنبي تتل زعم، وقوله "فعلها رجل صلحون" دليل على نفعها وعدم وجود الضرر المعتد به فيها.

بقي شيء :

وهو سر دوائية الحقنة، فلا سبيل إلى إثبات كل السر، ولعل بعضه يعود إلى ما تقوم به من التنقية وتطهير المجاري السفلية؛ لقول رسول الله تتلق من أنها تنقي داء الجوف، فإن اجتماع الفضول فيها وعدم خروجها وكذا الرواسب سبب في حصول الأمراض، وهو علة غلبة المرة كما ذكرنا في كتاب الأمراض.

- (١) الخصل : ٦٣٧، حديث الأربعمانة.
  - (٢) دعائم ا لإسلام ٢: ١٤٥.

(٣) طب الأئمة : ٥٤، عن ابن ما شاء الله أبي عبد الله، عن المبارك بن حمله، عن زرعة، عن سماعة قل سمعت أبا عبد الله الظين. التداوي بأنواع التخلية وتقوية المناعة ......٣٧٢.....

كما أنها تـنفع مـن الحصر لما ورد «أن بعض الطير يحتقن من الحصر يصيبه بماء البحر فيسلم»<sup>(١)</sup>.

وتـنفع في إيصـل الـدواء والماء إلى البدن إذا لم يمكن إيصاله من ناحية أُخرى، والذي يدل على ذلك الروايات الناهية للصائم من أن يحتقن لما فيه من الإشـعار بـأن الاحتقان له خاصية الأكل والشرب، ولكن الأخبار تخصه بالمائع، ولا تمنع من الاحتقان بالجامد بالنسبة للصائم<sup>(٢)</sup>.

ويستفاد من بعض الأخبار خصوصية أُخبرى للحقنة هي الإذهاب بالريح الباردة، ولعله الاستبراد والالتهاب، خصوصاً إذا كان الاحتقان بالماء الحار أو الدواء الحار، لما جاء في الرسالة الذهبية : فومن أراد أن يذهب بالريح الباردة، فعليه بالحقنة والأدهان اللينة على الجسد، وعليه بالتكميد بالماء الحار في الابزن... ا<sup>(٣)</sup>.

القيء

إذا كانت المعدة بيت الداء، بمعنى اجتماع الأدواء عندها واستقرارها فيها، فمن الواضح أن القيء يكون نافعاً لأنه إخلاء لبيت الداء مما فيه وإخراج الداء منه.

وبذلك احتل القيء مرتبة سامية في العلاج الإسلامي حتى كان بمثابة ربع الدواء؛ لما روي عن رسول الله ﷺ قوله: «الدواء في أربعة : الحجامة والحقينة والنورة والقيء»<sup>(١)</sup>، فإذا كانت كلمة «في أربعة تحدث نوعاً من الترديد في الدوائية المطلقة.

- (١) التوحيد للمفضل : ١٠٧.
- (٢) انظر الكافي ٤: ١١٠ ح ٢\_٢.
- (٣) الرسالة الذهبية : ٤٢، والأبزن هو الكيس الذي يملأ بالماء الحار ويوضع على البدن.
  - (٤) دعائم الإسلام ٢: ١٤٥ ح ٥١٢.

٣٧٤ ..... ٢٧٤ المطفى على العلام العلام المعالم المعلمي المعالم المعالم المعالم المعام

ففي رواية معتبرة يرويها الصدوق عن أبي عبد الله الظلا: «الدواء أربعة: الحجامة والسعوط والحقينة والقيء»<sup>(١)</sup> فيكون القيء دواءً وعلاجاً من دون شك.

وبذلك تثبت الخصوصية الدوائية الإجمالية في مطلق القيء، ولكن العمومية لا تكون في مطلق القيء؛ لأن النظرية الإسلامية لا تكتفي بخلو المعدة كيفما اتفق في حصول البرء بنحو العموم، بل لابد من تعمد القيء والإقدام عليه في سبيل التخلّص من علد كبير من الأمراض.

فقـد ورد عـن أبـي جعفـر الـباقر الظلاة قل: امن تقيأ قبل أن يتقيأ كان أفضل من سبعين دواء، ويخرج القيء على هذه السبيل كل داء وعلقا<sup>(٢)</sup>.

ف القيء دواء، ولكن لـيس لكـل داء ولا لسبعين داء وإنما يكون دواء لسبعين داء إذا كـان سنحو العمد والقصد إلى ذلك من دون أن يفجأ المريض ويخرج من غير إرادته.

نعم قـد يكفي حصـول القـيء العفـوي في مـثل ألحمى فهو مشهود ومـروي، يـرويه الكلـيني عن أبي عبد الله الظلام قل: الحمى تخرج في ثلاث: في العـرق والـبطن والقـيءا<sup>(٢)</sup> لأن إطلاقـه يعـني خـروج الحمـى بكل واحد من الثلاثة كيفما اتفق.

(١) الحصل : ٢٤٩ - ٢١٢، عن محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفار، عن يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختري، عن أبي عبد الله الملكة.
 (٢) طب الأئمة : ١٧، عن جعفر بن منصور الروعي، عن الحسن بن علي بن يقطين، عن عمد بن فضيل، عن أبي جعفر الملكة.
 (٣) الحافي ٨ ٣٢٢ - ٢١٦، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن محمد بن خالد رفعه الحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن عمد بن علي بن يقطين، عن المرابعين يقطين، عن المرابعين ين الملكة.
 (٣) الحافي ٨ ٣٢٢ - ٢١٦، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد عن محمد بن خالد رفعه عمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن أحمد بن محمد بن عمد بن خالد رفعه إلى أبي عبد الله الملكة، ورواه في طب الأثمة: ٥٠ عن القسري بن أحمد القسري. عنه محمد بن يحيى، عن المرابي زينب الى أبي عبد المالي يقول... المالي عن يونس بن ظبيان، عن محمد بن إسماعيل بن أبي زينب قل سعت الباقر الملكة يقول... المالي عن المرابعين المالي من المرابعين المالي عن أبي محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن يحمد بن خالد رفعه إلى أبي عبد الله الملكة، ورواه في طب الأثمة: ٥٠ عن القسري بن أحمد بن إسماعيل بن أبي زينب الى أبي عبن المرابي يقول... المالي عن يونس بن ظبيان، عن محمد بن إسماعيل بن أبي زينب الى أبي عب الباقر الملكة، يقول... المالي معن المولي المالي ال

التداوي بأنواع التخلية وتقوية المناعة ......

ولكن في مثل استنزاف المرة السوداء التي هي السبب في حدوث كثير من الأمراض خصوصاً العصبية بحلجة إلى القيء العمدي؛ بدليل ما جاء في الرسالة الذهبية: قومن أراد أن يحرق السوداء، فعليه بكثرة القيء وقصد العروق ومداومة النورة<sup>(١)</sup>، ومعلوم أن ما يكلف به الإنسان ويطلب منه هو فعله الاختياري.

ومـن هـذه الـرواية يعـلم السر في كون القيء ربع الدواء، لأننا بيّنا في كـتاب الأمـراض أن الأمراض تحدث بزيلاة واحدة من الطبائع الأربع، وواحدة منها هي المرة السوداء والقيء يعالج منها.

بقي أمر:

وهو أن إطلاق أكثر الأخبار يقضي بنفع القيء في جميع الأوقات أو جميع حالات المرض، وذلك أن يدخل الإنسان إصبعه في حلقه ويقيئ ما في جوفه ويسلم، لكن رواية هن تقيأ قيل أن يتقيأه تدل على اختصاص القيء النافع والعمد إلى ذلك في صورة إمكان حصول القيء العفوي ووجود مقدماته، كأول حالات التهوع، بأن يبلار الشخص ويقيء عمداً قبل أن يسبقه القيء وليس في كل حل وإن كان مريضاً ولكن رواية استنزاف السوداء يستفاد منها خلاف ذلك وأن القيء المطلوب هو العمدي المبتدا، فتحمل رواية قبل أن يتقيأ على مثل الحمي.

#### الاستمشاع

جاء في روايـة التثليـث عن النبي ﷺ: «الداء ثلاثة والدواء ثلاثة، فأما الداء فالدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجامة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة المشي»<sup>(۲)</sup> وفسَّر المشي باستعماله المسهل، والرواية تجعله ثلث الدواء، أي يعالج

(٢) الفقيها: ١٢٦ -٢٩٩.

<sup>(</sup>١) الرسالة الذهبية: ٤٢.

٣٧٦ ..... ٢٧٦ مستقبق عليه العلم عليه الرسول المصطفى عليه العلاج العلم

الأسراض الـتي منشـؤها المـرة، الشـاملة للصـفراء والسـوداء بإطلاقهـا، وبعد ملاحظـة طـول فـترة سـلطان المرة التي تبدأ من الخامسة عشر من العمر وحتى الستين، فهي تعلج أكثر الأمراض المرتبطة بهذه الفترة.

وإذا لاحظـنا الـروايات المـتقدمة في السـنا وقـول الرسول ﷺ: «تداوا بالسـنا، فإنـه لـو كـان شيء يرد الموت لرده السنه<sup>(١)</sup> وقوله لأسماء بنت عميس: «بم تستمشين» فقالت بالشبرم، فقل: إنه حار بار وأمرها أن تستمشي بالسنا<sup>(٢)</sup>، يعلم أن الإستمشاء دواء وهو الحكمة في دوائية السنا كما مر.

وقد يصير جميع ذلك قرينة على صلاحية ما ورد عن إلنبي ﷺ: **ا**لخير ما تداويتم به المشيا<sup>(٣)</sup>.

ولكن هيهات لأن الروايات جميعها ضعيفة، أقواها من حيث السند رواية الصدوق وهي مرفوعة لم تحصل على دعم بين أخبارنا سوى روايات السنا، ولكن استفادة علية الاستمشاء لدوائيتها منها غير واضحة لأن التركيز فيها على نفس السنا وليس الاستمشاء، خصوصاً وقد ذكر أن يعالج كثيراً من الأمراض.

### أكل ما يسقط من الخوان

العـادة أن الـناس يسـتقذرون مـا يسقط من الأواني والصحون، أو ما يسـقط مـن المائدة ويتركونه حيث يعتقدون بإمراض من يأكله، والأمر بالنسبة للشريعة الإسلامية وتوصيات أهلها تماماً على العكس من ذلك.

- (١) قرب الإستاد:١١٠ ـ ٢٧٩.
- (۲) سنن ابن ملجة ۲: ۱۱٤٥ ح ۳٤٦١.
- (٣) الفائق في غريب الحديث ٣: ٢٤٥، البحار٥٩: ٢٢٩.

التداوي بأنواع التخلية وتقوية المناعة ......

فكـان الـنبي ﷺ يعـد أكـل ما يسقط من توقير النعم المؤدي إلى زوال الفقر والحيلولة دون حصول الإسراف، مع التوصية بغسله إذا كان قذراً<sup>(١)</sup>.

فقـد روي أن رسـول الله ﷺ قــل: امــن تتــبع ما يقع من مائدته فأكله ذهب عنه الفقر وعن ولده وولده إلى السابع<sup>(٢)</sup>.

وفي روايسة أخـرى عنه ﷺ: همن وجد كسرة أو تمرة ملقاة فأكلها، لم تقر في جوف حتى يغفر الله لما<sup>(٣)</sup> وفي رواية عن أبي عبد الله الظير: «أنه ينفي الفقر ويكثر الولد»<sup>(٤)</sup>.

ودخل ﷺ على عائشة فرأى كسرة كلا أن يطؤها فأخذها فأكلها وقل: «يسا حميراء أكسرمي جموار نعمة الله عليك؛ فإنها لم تنفر عن قوم فكادت تعود إليهم»<sup>(0)</sup>.

وأعجب ما في ذلك ما يروى من أن فيه الشفاء والدواء، فقد روى الكليني عن عبد الله الأرجاني قـل : كنت عند أبي عبد الله الظير وهو يأكل فرأيته يتتبع مثل السمسم من الطعام ما سقط من الخوان، فقلت: جعلت فداك تتبع هـذا؟! فقـل: فيـا عـبد الله هـذا رزقك فلا تدعه، أما إن فيه شفاءً من كل داعه<sup>(1)</sup>.

٣٧٨ ...... ٢٧٨ يتلغ، المعلاج العام ٢٧٨

والخوان هو ما يؤكل عليه الطعام ويسمّى السفرة وما يعمل من الفلز بدل السفرة وكذا يعني الإناء والظرف وما شابه ذلك.

وشكا إليه رجل ما يلقى من وجع الخاصرة، فقل: اما يمنعك من أكل ما يقع من الخوانه<sup>(1)</sup>.

وروى آخـر أنـه شكا إلى أبي عبد الله الظير وجع الخاصرة، فقـل: «عليك بما سقط من الخوان فكلمه، قـل: ففعلت ذلك فذهب عني، قـل إبراهيم: قد كنت أجد في الجانب الأيمن والأيسر، فأخذت ذلك فانتفعت به<sup>(٣)</sup>.

والروايات الدالة على دوائيته كثيرة ومتعددة بحيث لا يمكن إنكار ذلك خصوصاً مع وجود المعتبر فيما بينها.

وهـناك رواية تشترط الدوائية بأن يقصد بأكله الاستشفاء به والتداوي ولـيس مجـرد أكـل مـا يسقط من الخوان كاف في ذلك، يرويها الكليني والبرقي عـن أمـير المؤمـنين الظيلاة قل: فكلوا ما يسقط من الخوان، فإنه شفاء من كل داء بـإذن الله عـزوجل لمن أراد أن يستشفي بهه<sup>(٦)</sup>، وجاء ذلك في حديث الأربعمائة الـذي يرويه الشيخ الصدوق بزيلاة: فإذا أكل أحدكم طعاماً فمص أصابعه التي أكل بها قل الله عزوجل بارك الله فيكه<sup>(٤)</sup>.

(۱) الكافي ۲: ۳۰۰ ح٧، عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن عمد بن عمد بن خالد، عن عمد بن علي، عن إبراهيم بن مهزم، عن أبي الحسن الملا.
 (۲) الكافي ٦: ۳۰۰ ح٦، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبد الحميد عن عبد الله بن صلح الخنعمي قل شكوت.
 (۳) الكافي ٦: ۳۰۰ ح٦، عن عمد بن يحيى، عن أحمد بن عمد، عن القاسم بن يحيى، عن جد الحسن بن راشد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قل، قل أمير... ، المحاسن ٦: ٤٤٤ ح٣٠
 (۳) الكافي ٦: ۳۰٠ ح٦، عن علي بن إبراهيم عن أبيه عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم بن عبد الحميد عن عبد الله بن صلح الخنعمي قل شكوت.
 (۳) الكافي ٦: ٣٠٠ ح٦، عن عمد بن يحيى، عن أحمد بن عمد، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قل، قل أمير... ، المحاسن ٦: ٤٤٤ ح٣٢ عن القاسم... (٤) الخصل: ٦١٣.

التداوي بأنواع التخلية وتقوية المناعة .......

بقي أمران :

الأول: المراد بما يسقط من الخوان هو ما يسقط في المنازل وليس ما يسقط في الصحراء والطريق، لما ورد عن محمد بن الوليد الكرماني قل: أكلت بين يسلي أبي جعفر الظلام المثاني الظلام حتى إذا فرغت ورفع الخوان، ذهب الغلام يرفع ما وقع من فتات الطعام، فقل له: إما كان في الصحراء فدعه ولو فخذ شاة، وما كان في البيت فتتبعه والقطعه<sup>(1)</sup>.

وفي روايـة أخـرى: «مـن أكل في منزله طعاماً فسقط منه شيء فليتناوله. ومن أكل في الصحراء أو خارجاً فليتركه للطير والسبع<sup>(٢)</sup>.

كما يشترط أن لا يكون قذراً، لما روي عن رسول الله ﷺ : فمن وجد كسرة فأكلها كانت له حسنة، ومن وجدها في قذر فغسلها ثم رفعها كانت له سبعون حسنة<sup>(٦)</sup> غير أن هذا قد يختلف عما يسقط من الخوان لما سيأتي في الأمر الثاني.

الثاني: السر في دوائية ما يسقط من الخوان يرجع إلى وجود فرق بين الموجود في الخوان والساقط من الخوان، ولا يتصور الفرق في ذلك سوى تلوثه بمقدار قليل من المكروب باعتبار نظافة فرش الدور علاة واعتياد أهلها على ما فيها من المكروب والمعايشة السلمية الحاصلة بمرور الأيام، فهي تنفع في إيجلا المناعة، وقد يضاف له حكمة ثانية هي الحد من وجود المكروبات والحد من نشاطها، لأنها تتغذى على الساقط كما ذكرنا في بحث الشيطان، ولكن معالجته وجع الخاصرة وغيره من الداء قد لا يرتبط بهذه الحكمة.

- (۱) الفقيه ۲۵۲ ۲۵۷.
- (٢) المحاسن٢: ٤٤٥ ح٣٢٧، عن أبيه، عن معمر بن خلاد قل سمعت أبا الحسن الرضا الظيُّر.
- (٣) الكـافي٦: ٣٠٠ ح<sup>0</sup>، عــن حميد بن زياد عن الخشاب، عن ابن بقلح، عن عمرو بن جميع قل، قل رسول الله ﷺ.

## التداوي بالأطعمة الخفيفة

#### التداوى بالسويق

ورد التأكيد على السويق في روايات كثيرة وأخبار متنوعة، تذكر أنواعاً عديــــدة مــن السويق مثل سويق الحنطة وسويق الشعير وسويق العدس وسويق الجاورس وسويق الأرز وسويق الإقط، وسويق السلت وحتى مثل سويق التفاح واللوز، وأضاف البعض النبق والقرع وحب الرمان والغبيراء.

ولكـن في الغالـب يتخذ من دقيق الحنطة والشعير، ولعل إطلاق كلمة «السويق» ينصرف إلى سويق الحنطة.

والمراد بالسويق هو ما يتخذ من دقيق الحنطة أو الشعير أو نخالتهما أو مسحوق واحد من المذكورات.

وليس السويق هو نفس الدقيق أو المسحوق، بل هو ما يعمل منهما، وتجري عليه بعض العمليات التي تحتاج إلى مهارة خاصة ولها أفراد خاصون يسمون بالقلائين، لذا ورد في الخبر أنه يجوز بيع الدقيق بالسويق لأن السويق قد عمل فيه<sup>(۱)</sup>.

ولعل المراد بالعمل هو الطحن الدقيق والقلي، ولذا قيل: السويق هو مدقوق الحنطة والشعير، سمي بذلك لانسياقه في الحلق، وجاء التعبير بشربه ولعلمه معلول لدقته، وقيل: السويق دقيق مقلو يعمل من الحنطة والشعير، والأكثر يقول: السويق هو الدقيق المشوي من أصناف الحبوب، ويريد بالمشوي القلي بدون سمن وزيت.

(١) الكافي، الفقيه ٢: ٢٨٢ - ٢٤٥٥، المحاسن ٢: ٣٦٠ - ٢٨

٢٨٢ ..... ٢٨٢ ...... ٢٨٢ ...... مدراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وقد يضاف له بعض الحوامض كالسماق، أو الحلو كالسكر أو القند أو العسل وبه ينقسم إلى السويق المحمّض والمحلّى، وقد يضاف إليه اللوز وبعض العطور.

وينقسم السويق إلى الجاف والملتوت، والملتوت ينقسم إلى الملتوت بالماء والملتوت بمالدهن والزيمت، والأصل فيه هو الجماف يصحبه المسافر والحاضر، فقد يستفه جافاً وقد يلته بالماء ويشربه.

ولذا روي في خبر معتبر أن علي بن الحسين الظير كان إذا سافر إلى مكة لـلحج والعمـرة تـزود مـن أطيـب الزاد من اللوز والسكر والسويق المحمض والمحلى.

وروي أن أمير المؤمـنين الطّ<del>ظ</del>ة كـان له جراب فيه سويق وكان يخرج منه السويق فيجعله في قدح ويشربه<sup>(۱)</sup>.

ومهما يكن من ذلك فقد ورد (أن السويق طعام المرسلين والنبيين)<sup>(\*)</sup>. وسحور رسول الله علي بل أفضله لقوله: (أفضل السحور السويق والتمر)<sup>(\*)</sup>. وورد أن السويق (إنما نزل بالوحي من السماء)<sup>(٤)</sup> و(إنما عمل بالوحي)<sup>(\*)</sup>. وكفى بذلك تمجيداً وفضلاً، بحيث يفهم منه جميع ما نريد أن نقوله ونثبته له، أعني الخاصية الدوائية، بعدما كان من أفضل القوت، لقول الإمام الرضا التين: "نعم القوت السويق، إن كنت جائعاً أمسك، وإن كنت شبعاناً هضم طعامك،<sup>(1)</sup>.

- (١) تهذيب الأحكام ٤: ٢٠٠ ح٥٧٨.
- (٢) المحاسن٢: ٤٨ ح٥٥٦، الكافي٦: ٣٠٦ ح٤.
  - (٣) الفقيه ٢: ١٣٦ ح١٩٦١.
- (٤) الحاسن ٢: ٤٨ ح٥٥٦، الكافي ٦: ٣٠٦ ح٥.
- (٥) المحاسن ٢: ٨٨ ح٥٥٥، الكافي ٦: ٣٠٥ ح٢.
- (٦) الكافي٦: ٣٠٥ ح١، وأمسك .. يعني أشبع.

التداوي بالأطعمة الخفيفة .....

وروي بسند معتبر عن أبي عبد الله الخلا: «السويق ينبت اللحم ويشد العظم»<sup>(1)</sup>.

وبالإضافة إلى كون معاماً مغذياً وقوتاً، فهو من المقويات؛ لما ورد عن أبي عبد الله التخلا أنه قل: «اسقوا صبيانكم السويق في صغرهم؛ فإن ذلك ينبت الملحم ويشد العظم» وفي خبر معتبر قل: «من شرب سويقاً أربعين صباحاً امتلات كتفاه قموة")، وفي رواية: «السويق إذا غسلته سبع مرات وقلبته من إنائه إلى إناء آخر فهو يذهب الحمى وينزل القوة في الساقين والقلمين"<sup>(٣)</sup>.

والمهـم الخاصية الدوائـية للسـويق الـتي دلـت عليها الرواية السابقة والروايات الآتية في علاج آحاد الأمراض.

والـذي يهمـنا بالدرجة الأولى هنا العمومية، وهي مستفادة بوضوح من مجمـوع الـروايات الـواردة في السـويق بأنواعـه، والروايات العامة مثل ما رواه الـبرقي عـن موسسى بـن القاسم، عن صفوان بن يحيى، عن أبي عبد الله الظّكار قـل: «السويق يجرد المرة والبلغم جرداً، ويدفع سبعين نوعاً من أنواع البلاء»<sup>(٤)</sup>. والخبر معتبر.

على أن السويق من العلاجات القصدية المتوقفة على شربه بقصد المرض المعين، لما رواه البرقي بسنده عن أبي الحسن الرضا الظيّر قل: السويق لما شرب لها<sup>(0)</sup> وبهذا يكون حاله حل ماء زمزم كما مر.

٢٨٤ ..... ٢٨٤ ..... ٢٨٤ من المصطفى على العلاج العام

كما أن السويق يقوم بمعلجة جذرية لما جاء في عدة روايات من أنه يجرد المرة والـبلغم جـردأ<sup>(١)</sup>، وفي بعضـها: «ثـلاث راحـات سويق جاف على الريق ينشف المرة والبلغم حتى يقل لا يكاد يدع شيئاً<sup>(٢)</sup>.

كما يقوم بتقوية البدن وإنبات اللحم وتشديد العظم وغيرها.

فقد ورد في مطلق السويق أنه ينبت اللحم ويشد العظم والروايات في إنساته السلحم وشسدة العظم كمثيرة ومعتسرة وخصوصاً للصسيان وهو يقوي الكستفين، ويجرد البلغم والمرة، ويقوي الحمل والمولود ويهضم الطعام خصوصاً الرؤوس.

والسويق الجاف يذهب بالبياض والوضح.

والسويق المغسول سبع مرات أو ثلاث مرات يذهب بالحمى وينزل القوة في الساقين والقدمين.

والسويق بالزيـت ينبـت الـلحم ويشد العظم ويرق البشرة ويزيد في الباه.

وسويق الأرز للبطن، والبطن الذريع أي الشديد، واختلاف البطن. وسويق الشعير للبرسام.

وسبويق العدس يقطع العطش ويقوي المعدة وفيه شفاء من سبعين داء ويطفئ الصفراء ويبرء الجلوف ويسكن هيجان الدم ويطفئ الحرارة، ويقطع الحيض إذا دام واستمر.

وسويق الجاورس لانطلاق البطن، والجاورس نوع من الدخن ونوع من الأرزن بالفارسية.

- (۱) المحاسن۲: ۲۸۹ ح .
- (۲) المحاسن۲: ۶۸۹ سے٥٦٥.

وسويق الــتفاح للـرعاف والسـموم وللسعة الحية والعقرب، كل ذلك وأمثاله ورد في أخبار عديدة<sup>(١)</sup>، سنوردها في العلاج الخاص لكل مرض.

#### تنبيهات

الأول: ينبغي مداومة استعمل السويق وليس حاله حل الدواء عند الضرورة، لأنه غذاء ودواء يراد منه أن ينبت الملحم ويشد العظم ويقوي الكليتين، ومعلوم عدم حصول مثل ذلك بسرعة وهو بحاجة إلى مدة مديدة ولذا ورد في الخبر المعتبر: «من شرب السويق، أربعين صباحاً امتلاً كتفاه قوة<sup>(٢)</sup>.

نعم بالنسبة إلى مثل الرعاف والبطن والحيض المستمر والحمى، يترقب منه التأثير العاجل وليس هو غذاء بالنسبة لها، بل هو دواء عاجل وفوري.

حتى في مثل البرسام، فقد روى الكليني بسند معتبر عن سيف التمار قال: مرض بعض رفقائنا بمكة وبرسم فدخلت على أبي عبد الله الله فأعلمته، فقال لمي: «اسقه سويق الشعير؛ فإنه يعافى إن شاء الله وهو غذاء في جوف المريض، قال: فما سقيناه السويق إلا يومين ... أو قال مرتين... حتى عوفي صاحبناه<sup>(٣)</sup>.

الـثاني: يجـب ملاحظة طريقة استعمل السويق، ففي مثل الحرارة والمرة لا يلت ويؤخذ جافاً، لما روي عن رجل من أهل مرو قل: بعث إلينا الرضا التي ال وهـو عـندنا يطلـب السـويق، فبعثـنا إلـيه بسويق ملتوت، فرده وبعث إليّ أن

- انظر المحاسن ۲: ٤٨٩ \_ ٤٩٩ ح٥٥٥ \_ ٢٧٥ن وص ٢٠٢ ح ١٣٢ ١٣٢، والكافي ٦: ٢٠٥ ٢٠٨، وص ٣١٦، ٢٤٥، ٢٦٥.
  - (۲) المحاسن۲: ٤٩٠ ح٥٦٩.
- (٣) الكافي ٦: ٣٠٧ ح١٤ عن محمد بن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن خالد، عن سيف التمار.

٢٨٦ ...... ٢٨٦ منه المعلمي عليه العام عليه المسطفي عليه العام

السويق إذا شـرب على الريق وهو جاف أطفأ الحرارة وسكَّن المرة، وإذا لت لم يفعل ذلك<sup>(۱)</sup>.

ولكـن في مثل البله ورقة البشرة وغيرهما خلاف ذلك حيث يروى عن أبـي عـبد الله الظلام «شـرب السـويق بالزيـت ينبت اللحم ويشد العظم ويرق البشرة ويزيد في البله<sup>(۲)</sup>.

وهو في بعض الأحيان بحلجة إلى الغسل والتقليب من إناء إلى إناء آخر، حيث يـروي الـبرقي عـن أبي الحسن الملضي: «السويق إذا غسلته سبع مرات وقلبته من إنائه إلى إناء آخر فهو يذهب بالحمى وينزل القوة في الساقين»<sup>(٣)</sup>.

الثالث: ذكرت بعض الروايات غسل السويق ثلاث مرات أو سبع مرات، وهو يشكل مع كونه دقيقاً، فإن نلتزم بأنه قشور فقط أو كالبرغل قابل للغسل بأن يهراق عليه الماء وعندما يركد في أسفل الإناء يراق ما عليه من الماء أو يراد من الغسل مجرد التقليب من إناء إلى إناء، ولذا روى البرقي عن أبي عبد الله الكليم: «املأوا جوف المحموم من السويق، يغسل ثلاث مرات ثم يسقىه قال البرقي في حديث آخر: فيحول من إناء إلى إناء، <sup>(٤)</sup> حيث يفهم منه اتحاد المعنى، وقد يفهم منه التغاير، ويحتمل إخراج شيء منه بهذه العملية إما الدقيق أو القشور والمنخالة، والصحيح أنه بعد قليه يكن غسله لأنه ينزل إلى أسفل الإناء ولا يختلط مع الماء بسبهولة، ولذا قيل: إن الخضخضة هي تحريك الماء والسويق وقلبه وإراقة مائه.

- (۱) الكانية: ۳۰۷ -۳.
- (۲) الكاني: ۳۰۱ -۷.
- (۳) المحاسن ۲: ٤٨٩ م٥٦٥.
- (٤) المحاسن ٢: ١٩٠ ح٥٧، عن أبيه، عن حملا بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليماني، عن حماد بن عثمان قل سمعت أبا عبد الله الظيم: والرواية معتبرة.

التداوي بالأطعمة الخفيفة ..

الـرابع: السـويق غذاء لا بأس أن يطعم منه المريض ويمتلئ منه لأنه لا يوجب التثقـيل لـرواية «امـلأوا جـوف الحموم من السويق» المارة، ولرواية «ما أعظـم بـركة السـويق! إذا شربه الإنسان على الشبع أمرأ وهضم الطعام، وإذا شـربه الإنسـان عـلى الجوع أشبعه، ونعم الزاد في السفر والحضر السويق»<sup>(1)</sup>. فلا يوجب التثقيل على المريض.

والـذي يـدل عـلى غذائيته ودوائيته معاً للمريض رواية المبرسم الذي قــل أبـو عـبد الله الل<del>مكة</del> فـيها: «اسقه سويق الشعير فإنه يعافى إن شاء الله وهو غذاء في جوف المريض<sup>(۲)</sup>.

الخامس: السر في دوائية السويق هو قيامه بمعالجة جذرية، حيث يجرد المرة والمبلغم من المعدة بالدرجة الأولى وهي بيت الداء إذا صلحت صلح المدن، ولعله يخرج المرة والبلغم الزائدين من عامة المدن وهو علاج جذري بالإضافة إلى تقويته المنية لمقاومة المرض ويليه خصوصية كل ما يعمل منه السويق، فمالأرز قمابض ينفع من المبطن والمذرب، والتفاح ينفع من السم واللسعة، والعدس يطفئ هيجان الدم وغيرها.

السادس: أكثر التأكيد في الروايات على إطعام الأولاد الصغار السويق، لما فيه من إنبات اللحم وشد العظم المساعد على النمو والرشد، فقد روي عن أبي عبد الله الظير: «اسقوا صبيانكم السويق في صغرهم، فإن ذلك ينبت اللحم ويشد العظم"<sup>(۲)</sup>. ودخلت عثيمة على أبي عبد الله الظير ومعها ابنها، فقال لها أبو عبد الله الظير: «مالي أرى ابنك نحيفاً؟ قالت: هو عليل، فقل لها: «اسقيه السويق؛ فإنه ينبت اللحم ويشد العظم»<sup>(٤)</sup>.

- (١) طب الأئمة: ٦٧.
- (۲) الكافي: ۳۰۷ ح۱٤.
- (۳) المحاسن۲: ۶۸۹ ٥٦٤.
- (٤) المحاسن٢: ٤٨٩ ح٥٦٣، وانظر ح٥٦٢، ورواه في قـرب الإسناد: ١٤، عن محمد بن عيسى، عن بكر بن محمد وهو معتبر.

٣٨ ...... ٢٨٨ ي المعلمي عليه المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلم المعلم ا

بل وردت التوصية بشربه قبل ولادة المولود، ولذا قل رجل لأبي عبد الله الطلا يولد لمنا المولود فيكون فيه المبله والضعف، فقل: اما يمنعك من السويق، اشربه ومر أهلك به، فإنه ينبت اللحم ويشد العظم ولا يولد لكم إلا القويه<sup>(۱)</sup>.

السابع: اعتلا الـناس هـذه الأزمـنة طبخ السويق مع السكر والزيت وعمل الحلوى منه، فهل لها تلك الخواص؟ الروايات متضاربة فثمة رواية تروي أن علي بـن الحسـين الظلا كـان يصطحب السويق المحلى في طريق مكة وفسر المحـلى بمـا يخلطه السكر أو العسل ، وأخرى تذكر أن أبا الحسن الظلا كتب من خراسان إلى المدينة: لا تسقوا أبـا جعفر الثاني السويق بالسكر، فإنه رديء للرجل» وفسره السياري عن عبيد الله أنه يكره للرجل؛ فإنه يقطع النكاح من شـدة بـرده مع السكر<sup>(٢)</sup>. وروى أبـو هاشـم قل: كنت في مجلس الرضا الظلا فعطشـت عطشاً شـديداً، وتهيبته أن استسقي في مجلسه، فدعا بما، فشرب منه جرعة ثم قل: لايا أبا هاشم اشرب، فإنه بارد طيب فشربت، ثم عطشت أخرى، فـنظر إلى الخـادم وقل: اشربة من ماء وسويق وسكر ثم قل: بل السويق، وانثر عليه السكر بعد بله وقل: اشرب يا أبا هاشم فإنه يقطع العطش<sup>(٣)</sup> ولا تنافي عليه السكر بعد بله وقل: اشرب يا أبا هاشم فإنه يقطع العطش،<sup>(٣)</sup> ولا تنافي عليه السكر بعد بله وقل: اشرب ما أبا هاشم فإنه يقطع العطش، على عرى عليه السكر بعد بله وقل: اشرب يا أبا هاشم فإنه يقطع العطش، عاني عرى، علي السروايات فهـو بارد أي السويق مع السكر يقطع العطش ويضعف

#### التلبينة

يقمال إن التلبيمنة حساء يعمل من دقيق أو نخالة، وربما جعل فيها عسل، سميت بالتلبينة تشبيهاً لها باللبن لبياضها ورقتها.

- (١) طب الأئمة: ٨٨ عن أحمد بن
  - (٢) الكاني٦: ٣٠٧ ح١٣.
- (٣) الخرائج والجوائح٢: ٦٦٠ ح٣.

التداوى بالأطعمة الخفيفة .....

وقد وردت فيها روايات مادحة للغاية منها ما رواه البرقي عن أبيه مرسلاً عمن ذكره عن أبي عبد الله التلك عن آبائه اللك قل، قال رسول الله يتظلف الو أغنى عن الموت شيء لأغنت التلبينة قيل: يا رسول الله ما التلبينة؟ قال: الحسو باللبنا". ورواها في الكافي مرسلة "؟ وصدرها يحمل مضامين عالية وتمثيل رائع لأهم ما يعلج ويدفع المرض فإن ماله الصلاحية لأن يدرأ الموت \_ على فرض وجود شيء كهذا \_ له الصلاحية لأن يعالج الأمراض التي لا تؤدي إلى الموت بطريق أولى.

ولكـن المشـكلة فـيها مـن ناحيـتين، أحدهمـا السند فهي رواية واحدة مرسـلة وضـعيفة، ومنقولة بثلاثة أنحاء في الوسائل «اللبينة» وفي البحار «المثلثة» وفي المحاسن «التلبينة».

والـثاني: ذيلها حيث يجعل التلبينة هي الحسو باللبن، والمراد بالحسو إما ما يحتسى \_ أي الحساء \_ أو المصدر، بمعنى حسا يحسو حسواً، والحسو: الشرب شيئاً بعد شيء.

وقبل الجوهبري: الحسبو طعام معروف، فعلى هذا الفرض يكون المعنى هيو الحسباء المتخذ فيه اللبن، وتكبون التلبيبنة مركبة من الدقيق أو النخالة واللبن وقد يضاف لها العسل.

ومهما يكن من ذلك فقد ورد ما يؤيد نفعها مثل ما يرويه الكليني بسنده عن أبسي عبد الله اللخة قـل: إن التلبين يجلو القلب الحزين كما تجلو الأصابع العرق من الجبين<sup>(٢)</sup>

(١) المحاسن ٢: ٤٠٥ -١٠٩، الوسائل ٢٥: ٧٢ - ٢٦٢٢٤، البحار ٢٣: ٨٧ -٨.

(٢) الكافية: ٢٢١ ح٢، قال: وروي عن أبي عبد الله الملكة قال، قال النبي تيلية: الو أغنى عن الموت شيء لأغنيت التلبيينة فقيل: يا رسول الله وما التلبينة؟ قال: الخسو باللبن، الحسو باللبن، وكررها ثلاثاً، قال ورواه.

٢٩٠ ..... ٢٩٠ يسمع المعاني علم المسطفي علم العلاج العلم

وهُــناك روايات متعددة مروية عن عائشة ملحة للتلبينة ومداومتها على النار ما دام هناك مريض في الدار غير أنها ضعيفة السند.

### خبز الشعير

لم يرد في دوائية خبز الشعير سوى روايتين واحدة يرويها الكليني عن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن أبي الحسن الرضا القلا قال: «فضل خبز الشعير على البر كفضلنا على الناس، وما من نبي إلا وقد دعا لأكل الشعير وبارك عليه، وما دخل جوفاً إلا وأخرج كل داء فيه، وهو قوت الأنبياء، وطعام الأبرار، أبى الله أن يجعل قوت أنبيائه إلا شعيراًه<sup>(1)</sup> وهي مختصة بخبز الشعير وإن نقلها في الوسائل بلفظ افضل الشعير ...، من دون ذكر الخبز.

وهـي رواية جامعة كافية ووافية وواردة في كتاب معتبر في غاية الاعتبار ورواتها كلهم ثقات، ولكن فيها خدشة لأنها من متفردات محمد بن عيسى عن يونس، فقد استثناها ابن الوليد ولم يعمل بها وتابعه العلماء.

وفي مقابل هذه الرواية روايات أخرى دالة على الاستهانة بالشعير وتعتبر أصل وجوده نتيجة لمعصية وظلم، رواية يرويها الصدوق في العلل أن علياً التلك سئل مما خلق الله الشعير؟ فقل: فإن الله تبارك وتعالى أمر آدم التلك أن ازرع مما اخترت لنفسك، وجاءه جبرئيل بقبضة من الحنطة فقبض آدم على قبضة وقبضت حواء على أخرى، فقل آدم لحواء: لا تزرعي أنت، فلم تقبل أمر آدم، فكلما زرع آدم جاء حنطة، وكلما زرعت حواء جاء شعيراًه<sup>(٢)</sup> وفي رواية أخرى: «أنه لما أكل آدم وحواء من شجرة الحنطة علا مكانه شعيراً، فأصل الحنطة كلها مما لم يأكلاه، وأصل الشعير كله مما علا مكان ما أكلاها<sup>(٢)</sup>

- (۱) الكافي 7: ۳۰٤ ح١، رواها في مكارم الأخلاق: ١٥٤، إلى أن فيها أبى الله أن يجعل قوت الأنبياء للأشقياء.
  - (٢) علل الشرائع٢: ٥٧٤.
  - (٣) معاني الأخبار: ١٠٩.

التداوي بالأطعمة الخفيفة ......

وفي روايـة ثالـثة: أن عيسـى قـل: «عليكم بالبقل البري وخبز الشعير وإيـاكم وخبز البر؛ فإني أخاف أن لا تقوموا بشكره<sup>(()</sup> وفي رواية رابعة: «فمن زرع حنطة فخرج زرعه كثير الشعير فبظلم عمله<sup>(٢)</sup>. فقد نجد بعض التناقض .

ولكـن المسـلم أن خـبز الشعير كان طعام النبيين والوصيين جمعياً حتى الـنبي سليمان الظير والإمام المهدي الظير المالكين للدنيا، فقد كان سليمان يطعم أضـيافه الـلحم بـالحواري ويـأكل هـو الشعير غير منخول<sup>(٦)</sup>، ويروى في طعام الإمام المهدي الظير الما طعامه إلا الشعير الجشب<sup>(٤)</sup>.

ولم يأكل النبي ﷺ وأمير المؤمنين ﷺ سوى خبز الشعير ولم يأكل خبز الحنطة أبدأ .

ولا يعقبل أن يجعل الله سبحانه قوت الأنبياء ما هو مضر خصوصاً وقد روي عن الصباق اللخة قوبله: «لبو علم الله في شيء شفاء أكثر من الشعير ما جعلبه الله غبذاء الأنبياء عليهم السبلام<sup>(٥)</sup> الدالية عبلى دوائية خبز الشعير، ومضمونها معقبول وإن لم يكن لها سند، فإن الله سبحانه وتعالى يختار لأنبيائه وأحبائه الأفضل، وإن كان لا يختار لهم الألذ والأقرب للشهوة.

خصوصاً وقد ورد عن رسول الله ﷺ أنه قل: إيا بن مسعود إن شئت نـبأتك بأمر نوح نبي الله، إنه عاش ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعو إلى الله فكان إذا أصبح قـل لا أمسـي وإذا أمسـى قل لا أُصبح، وكان لباسه الشعر وطعامه الشعير...ه<sup>(1)</sup>، ولا نفصل أكثر من ذلك.

- (١) تحف العقول: ٥٠٩.
- (٢) تفسير العياشي(: ٢٨٤ ح٢٠٤، عن عبد الله بن أبي يعفور قل سمعت أبا عبد الله الظَّئْلُ.
  - (٢) دعوات الراوندي: ٦٢.
    - (٤) كتاب الغيبة: ٢٣٤.
    - (٥) مكارم الأخلاق: ١٥٤.
    - (٦) مكارم الأخلاق: ٤٤٧.

# التداوي بالتطهير الحمّام

ليس التداوي بالحمّام من ناحية كونه تطهيراً ومُذهباً للأوساخ والدرن فقط، بـل الظاهـر مـن الأخـبار دخالة الحرارة الموجودة فيه لأن الحمام بالدرجة الأولى هـو البيت الحار، وأكـثر مـن ذلـك فإن الحمام في السابق يصمّم على أسـاس الطبائع الأربع في الـبدن: فموضع مـنه بارد جاف، وآخر بارد رطب، وثالث حـار جـاف، ورابع حـار رطـب<sup>(۱)</sup>، ويبدو أن كل بيت منه يعالج ما هو نقيضه مـن الطبائع، فالحار الرطب يعالج البارد الجاف أي البلغم مثلاً وهكذا، وبذلك يكون للرطوبة والبخار الأثر في العلاج بالحمام أيضاً.

وأما الدليل على دوائية الحمام بصورة كلية فهو من الأخبار أولها رواية التثليث عـن الـنبي ﷺ: «الـداء ثلاثـة والـدواء ثلاثـة، فإما الداء الدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجامة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة المشيه<sup>(٢)</sup>.

فهو \_ أي الحمام \_ يعالج قسماً من ثلاثة أقسام من المرض، فقد يبلغ الثلث، مما يرتبط بالبلغم، والذي يكون في آخر العمر من الأمراض معلولة لسلطة البلغم، وهي كثيرة وصعبة كما هو مشهود ومألوف، ويؤيد معالجته البلغم ما جاء في الرسالة الذهبية: «ومن أراد أن يذهب البلغم من بدنه وينقصه فليأكل كل بكرة شيئاً من الجوارش الحريف ويكثر دخول الحمّام...»<sup>(7)</sup>.

 جاء في الرسالة الذهبية: ٤١، واعملم يا أمير المؤمنين أن الحمام ركب على تركيب الجسد، لملحمام أربع بيوت، مثل أربع طبائع الجسد: البيت الأول بارد يابس، والثاني بارد رطب، والثالث حار رطب، والرابع حار يابس.
 (٢) الفقيها: ١٢٦ ح٢٩٩.

(٣) البحار٥٩: ٣٢٥.

٣٩٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم العلاج العام

والطائفة الثانبية: الـروايات المعـرَّفة لأفضل الدواء، منها ما يرويه ابنا بسـطام عـن أبي عبد الله الظلا: فخير ما تدوايتم به الحجامة والسعوط والحمَّام والحقـنة<sup>(۱)</sup>، وفي روايـة أخـرى: فخير ما تداويتم به الحقنة والسعوط والحجامة والحمَّام<sup>(۲)</sup>.

والطائفة الثالثة: روايات طب العرب، منها ما يرويه ابنا بسطام عن أبسي جعفر الظلاق قلل: اطب العرب في سبع: شرطة الحجامة، والحقنة، والحمام، والسعوط، والقيء، وشربة عسل، وآخر الدواء الكي، وربما يزاد فيه النورةا<sup>(٣)</sup>.

وفي روايـة أخـرى: (طـب العـرب في خمسـة: شـرطة الحجـام، والحقنة، والسعوط، والقيء، والحمام، وآخر الدواء الكيا<sup>(؟)</sup>.

وهـذه الروايات وإن كانت مما لا اعتماد على أسنادها مع وجود المناقشة في دلالـة بعضـها، غـير أن التوصـية بالاسـتحمام والأمر به على الإطلاق وفي خصـوص بعـض الأمـراض التي منها البلغم والمرة ووجع الرأس وعمل النبي يتقله والأئمة قد تجبر ذلك الضعف وتكفي في مثل المقام.

وخصوصاً فإن الروايات دلت على أن الحمام يعلج الهزال بعد ما دلت على أن سبب الهـزال هـو المرض، فقد روى الكليتي بسند معتبر عن سليمان الجعفري قـل: مرضت حـتى ذهـب لحمي، فلخلـت عـلى الرضا الظفة فقل: «أيسـرك أن يعـود إلـيك لحمـك؟» قلـت: بلى، قل: «الزم الحمام غباً، فإنه يعود إلـيك لحمـك فـإن إدمانـه يـورث السـل<sup>(°)</sup>، وسـياتي تفصيل تأثير الحمام في السمنة والهزال في علاج السمنة والهزال في الأمراض الخاصة.

(١) طب الأثمة: ٥٤، عن حفص بن عمر، عن القاسم بن محمد، عن إسحاعيل بن أبي الحسن، عن أبي عبد الله الظنار.

- (٢) طب الأثمة: ٥٧.
- (٣) طب الأئمة: ٥٥.
- (٤) طب الأئمة: ٥٥.
- (٥) الكافي ٦: ٤٩٧ ح٤ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن عبد الله بن محمد الحجل، عن سليمان الجعفري، والكل ثقات.

التداوي بالتطهير .....

ويــدل عـلى أن الحمـام ممـا يرتجى منه شفاء الأمراض الدعاء المأثور لمن دخـل الحمـام فـإن من جملته ففإذا اغتسلت فقل: اللهم اجعله لي نوراً وطهوراً من ذنوبي وحرزاً وشفاء لجسمي يا أرحم الراحين»<sup>(١)</sup>. وينبغي التنبيه على أمور:

١\_ يشترط أن يكون الحمام حاراً أكثر من اللازم، لأن الحمام هو البيت الحمار كما قلمنا والمتأثير للحرارة ولذا روي أن موسى بن جعفر الظلام إذا أراد دخول الحمام أمر أن يوقمد له علميه ثلاثاً، فكان لا يمكنه دخوله حتى يدخله السودان فيلقون له اللبود، فإذا دخله فمرة قاعد ومرة قائم؟<sup>(٢)</sup>. الحديث، واللبود هي نوع من الحُصرُ. وروى أن أمير المؤمنين الظلام كان إذا دخل الحمام هاجت به الحرارة صب علميه الماء البارد فتسكن عنه الحرارة<sup>(٣)</sup>، كل ذلك دليل على أن الحمام يجب أن يكون حاراً أكثر من المعتلد.

٢\_ ولعل السر في دوائية الحمام وعمومية دوائيته هو تعديلة الطبائع وخصوصاً البلغم كما مر، بل جميع الطبائع لما جاء في الرسالة الذهبية: اومنفعة الحمام عظيمة يؤدي إلى الاعتدال، وينقي الدرن، ويلين العصب والعروق ويقوي الأعضاء الكبار، ويذيب الفضول، ويذهب العفن،<sup>(٤)</sup>، فلم تقتصر على إيجاده الاعتدال المقصود به اعتدال الطبائع، لعدم تصور شيء آخر، وذكرت منافع عظيمة جداً منها تليين العروق والعصب وإذابة الفضول الذي يسبب حتى مثل فتح العروق المسدودة في البدن وزوال الفضول الموجودة فيها.

(٢) الكافية: ٥٠٩ حا، علي بن محمد بن بندار ومحمد بن الحسن جميعاً، عن إبراهيم بن إسحاق الأحمر، عن الحسين بن موسى قبل كنان أبي موسى بن جعفر التملية وإبراهيم ضعيف.

- (٣) طب الأثمة: ٥٨.
- (٤) الرسالة الذهبية: ٤١، البحار٥٩: ٢٢٢.

٣٩٦ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

ويــدل في خصــوص المـرة والبلغم ما روي عن الصادق التمكيلا: "من دخل الحمام على الريق أنقى البلغم، وإن دخلته بعد الأكل أنقى المرة"<sup>(١)</sup>.

٣\_ هنالك أعمال خاصة يعملها الإنسان في الحمام تداوي بعض الأمراض أو عامتها منها غسل الرجلين بالماء البارد، أو مجرد الصب؛ لما روي: «... وصب الماء البارد على قدميك إذا خرجت فإنه يسل الداء من جسدك، فإذا لبست ثيابك فقل: اللهم ألبسني التقوى وجنبني الردى، فإذا فعلت ذلك أمنت من كل داء» (٢).

ومـنها: تـناول خمس جرع من ماء فاتر لكي يسلم من وجع الرأس، أو صـب سـبعة أكف ماء حار قبل كل شيء لوجع الرأس أيضاً، والخضاب بالحناء بعد الطلاء للوضح والبهق وغيرها يأتي تفصيلها.

٤\_ لعـل الجميع يدخل الحمام، والدخول المقصود به الدوانية هنا هو دخو\_له أكـثر مـن المقـدار المعتاد وهو الدخول غباً يعني يوماً نعم ويوماً لا، كما يستفاد مـن قول الإمام المحلية المار للهزيل المريض: «ادخل الحمام غباً» وفي رواية أخـرى: «مـن أراد أن يحمل لحماً فليدخل الحمام، يوماً ويغب يوماً، ومن أراد أن يضمر وكان كثير اللحم فليدخل الحمام كل يوم»<sup>(٦)</sup>.

والـذي استنتجه من مجموع الأخبار أنَّ من كان هزيلاً ومرضه يؤدي إلى الهـزال دخلـه غـباً، ومن كان مرضه ناشئاً من السمنة دخله كل يوم حتى يضمر ويهزل وتزول علة المرض.

- (1) طب الأثمة: ٦٦.
- (۲) روضة الواعظين: ۳۰۷.
- (٣) الكافية: ٤٩٩ ح١١، عن أحمد بن محمد، عن علي بن أحمد بن أشيم، عن سليمان الجعفري، وعلي مجهول.

#### النورة

لا شــك أن الــنورة طهور، وورد التأكيد عليها وضرورة فعلها كل خمسة عشر يوماً ونهي عن تركها أكثر من عشرين يوماً للمرأة وأربعين يوماً للرجل.

وبعـد ذلـك فقـد جاءت الأخبار الكثيرة بأنها دواء له أصالة وقِدَم، فقد روي: "مـن دواء الأنبـياء الحجامـة والـنورة والسـعوط»<sup>(()</sup>، بل روي: "أن أفضل الدواء في أربعة أشياء: الحجامة، والحقنة، والنورة، والقيء»<sup>(٢)</sup>.

والروايات الدالة على دوائية النورة ثلاث طوائف:

الطائفة الأولى: الروايات الحاصرة للدواء في أربعة، منها الرواية المعتبرة التي يرويها الكليني بسند معتبر عن أبي عبد الله الظيلا قال: «الدواء أربعة: السعوط، والحجامة، والنورة، والحقنة»<sup>(٦)</sup>، وهي بين أن نحملها على أفضل الدواء كما جاء في الرواية المارة، أو نحملها على أن كل واحدة منها تداوي طيفاً واسعاً من الأمراض قد يبلغ الربع، وروى في طب الأئمة: «الدواء أربعة: الحجامة والطلاء، والقيء، والحقنة»<sup>(٤)</sup>،والطلاء هو النورة.

وروى الـنعمان عن رسول الله ﷺ: «الدواء في أربعة: الحجامة، والحقنة، والنورة، والقيء»<sup>(٥)</sup>.

(١) طب الأئمة: ٥٧، عن الزبير بن بكار، عن محمد بن عبد العزيز، عن محمد بن إسحاق بن عمار، عن فضيل الرسان قل قل: أبو عبد الله التيني.
 (٢) البحار٥٩: ٢٧٣ - ٢٢٢، عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن (٣) الكافي٨: ١٩٢ ح٢٢٦، عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي، عن أبي سلمة عن معتب، والظاهر أن أبا سلمة هو سالم بن مكرم الثقة.
 (٤) طب الأئمة: ٥٥، عن المنذر بن عبد الله ، عن حملا بن عيسى، عن حريز بن عبد الله، عن جعفر بن محمد التيني.

٣٩٨ ..... ٢٩٨ ..... ٢٩٨ ما الرسول المصطفى على العلاج العام

الطّائفة الثانية: الروايات الذاكرة لطب العرب منها ما رواه ابنا بسطام عن أبي جعفر الظّلاً: قل: اطب العرب في سبعة ... وربما يزاد فيه النورة<sup>(١)</sup>.

الطائفة الثالثة: الروايات الدالة على الأمراض التي تعالجها النورة، منها ما يرويه ابن إدريس عن كتاب الجامع للبزنطي في حديث قل: اوشعر الجسد إذا طل قطع ماء الصلب، وأرخى المفاصل، وورث الضعف والسل، وإن النورة تريد في ماء الصلب، وتقوي البدن، وتريد في شحم الكليتين، وتسمن البدنا<sup>(۲)</sup>.

ويبدر أن النورة أيضاً تعالج معالجة جذرية لأنها تعالج المرة السوداء وبالتالي الأمراض التي تحصل من جراء زيادتها، لما جاء في الرسالة الذهبية: «ومن أراد أن يحرق السوداء فعليه بكثرة القيء، وفصد العروق، ومداومة المنورة<sup>(٣)</sup>، وسيأتي في علاج آحاد الأمراض ما تعالجه النورة من الأمراض خصوصاً إذا اختضب المتنور بالحناء أو خلط النورة بها.

- (1) طب الأثمة: ٥٥.
- (٢) السرائر، نقلاً من كتاب الجامع لاحمد بن أبي نصر اليزنطي، عن الحسن بن علي بن يقطين، عن أبيه، عن أبي الحسن الأول الثير.
   (٣) الرسالة الذهبية: ٤٢.

# التداوي بالتدهين والتمريخ والغمز

وهـذه طريقة أخرى للتداوي فيها نوع من التعميم بحيث تعالج أمراضاً كـثيرة، وإن لم يـبلغ جميع الأمراض. والتدهين بالدرجة الأولى هو تدهين الرأس ويلـيه تدهين الجبين والحاجبين والعارضين وسائر الجسد، والأدهان كثيرة أهمها دهن البنفسج ويقع الكلام فيه.

#### دهن البنفسج

قد لا نبالغ إذا قلنا بأن دهن البنفسج من المعلجز الطبية وقد ذكر له من الفضل والآثار الطيبة بما لا يذكر لشيء من الدواء والعلاج والوقاية، فقد روي عن رسول الله يتلغ العليكم بدهن البنفسج، فإن له فضلاً على الأدهان كفضلي على سائر الخلقا<sup>(۱)</sup> ومنه يعلم أن التفاوت بين دهن البنفسج وغيره كبير جداً، بسل لا يتصور كم هو الفرق بينه وبينها، لعدم تصور الفرق بين الرسول يتلغ وسائر الناس، وجاء عن أبي عبد الله التلغ بسند معتبر: «البنفسج سيد الأدهان<sup>(۱)</sup>، والروايات المجدة به كثيرة جداً والتعابير في التعريف به غتلفة ومتنوعة.

 قرب الإسناد: ١١٨، عن الحسين بن علوان، عن جعفر عن أبيه قل، قل رسول الله على، والسند معتبر.
 (٢) الكافية: ٢١٥ ح٤، عن علي بن إبواهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله المعلى. ٤٠٠ ..... ولي المصطفى عظم العلاج العام في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

والمهـم الخاصية الدوائية ومدى عموميتها، فقد روي عن أبي عبد الله الخلا قـال: افضـل البنفسـج عـلى الأدهـان كفضـل الإسلام على الأديان، نعم الدهن البنفسج ليذهب بالداء من الرأس والعينين)<sup>(۱)</sup>.

وهــناك روايــات تذكـر الأمراض التي يعالجها البنفسج منها الحمى فقد روي: «اكسروا حر الحمى بالبنفسج»<sup>(۲)</sup>.

ومنها الصداع، فقد ورد: ادهن الحاجبين بالبنفسج يذهب بالصداع<sup>(٢)</sup> وغيرها.

وأهـم مـا فـيه أنه يعالج معالجة جذرية ويقوم بتعديل الطبائع فقد روي: «أربعـة يعدلــن الطــبائع: الــرمان الســوراني والبســر المطـبوخ والبنفســج والهندباء»<sup>(٤)</sup> وهو الغاية القصوى المطلوبة للجسد.

ولسيس استعمل البنفسج مقصوراً عملى التدهين، فقد ورد عن أمير المؤمنين الكلم: «استعطوا بالبنفسج فإن رسول الله يَتَلِيُهُ قل: لو يعلم الناس ما في البنفسج لحسوه حسواً»<sup>(°)</sup>، والاستعاط هو التقطير في الأنف والحسو الشرب شيئاً فشيئاً أنا استفيد من هذه الرواية معاني عظيمة وكثيرة، خصوصاً إذا ضم إلسيه مثل قولهم الكلم: «دهن اللسيل يجري في العروق»<sup>(1)</sup> ومثل ما ذكر من أنه

(١) الكافي ٦: ٢١٩ ح٥، عـــــة مــن أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن علي بن حسك، عن عبد الرحمن بن كثير، عن أبي عبد الله اللية، وعبد الرحمن ضعيف.
(٢) الكمافي ٦: ٢٢٩ ح١١، عــن أحمــد بــن محمــد، عــن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله التية.
(٣) الكمافي ٦: ٢٢٩ ح١١، عــن أحمــد بــن محمــد، عــن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله التية.
(٣) الكمافي ٦: ٢٢٩ ح١١، عــن أحمــد بــن محمــد، عــن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله التية.
(٣) الكافي ٦: ٢٢٩ ح٩.
(٥) الكافي ٦: ٢٢٩ ح٧ حمــد بــن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جله الحسن بن راشد، عن محمد بــن مسلم، عن أبي عبد الله التية.
(٦) الكافي ٦: ٢٢٩ ح٩.
(٩) الكافي ٦: ٢٢٩ ح٧ حمـد بــن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جله الحسن بن راشد، عن محمد بــن مسلم، عن أبي عبد الله التية.

التداوي بالتذهين والغمز ......

يفـتح السـد، فهـو يعـالج كـل مسـدود ومغلق سواء في الأمعاء أو عروق الدم ويفتح السدد.

وروي عن عقبة قل: أهديت إلى أبي عبد الله التلكة بغلة فصرعت الذي أرسلت بها معه فأمته فدخلنا المدينة فأخبرنا أبا عبد الله اللغة فقل: «أفلا اسعطتموه بنفسجاً؟» فأسعط بالبنفسج فبرئ، ثم قل: فيا عقبة إن البنفسج بارد في الصيف، حار في الشتاء لين على شيعتنا، يابس على عدونا، لو يعلم الناس ما في البنفسج قامت أوقيته بدينارا<sup>(١)</sup> وفي هذا الكلام أسرار منها النسبية في الطبع بحاجة إلى دراسة متكاملة قد نتعرض لها في كتاب آخر إن شاء الله تعالى.

### الغمز والتمريخ

وهو عصر البدن والكبس باليد، وقد يتحقق بالنسبة لكل عضو فيزيد فيه؛ لما جاء في الفقه الرضوي: أواروي أنه لو كان شيء يزيد في البدن لكان الغمز يزيد، والليِّن من الثياب، وكذلك الطيب ودخول الحمام<sup>(٢)</sup>، فهذا نوع من العلاج للعضو الضعيف والمشلول، ولكن لا يُقحمه ذلك الكلام في العلاج.

نعم قوله بعد ذلك فيه دليل على العلاج، فقد قل اللخة: قولو غمز الميت فعاش، لما أنكرت ذلك ».

وظاهـره غمـز جمـيع الـبدن، وقد يدخل فيه مثل غمز صدر الميت الذي يؤدي إلى الإفاقة في بعض الأحيان.

 (۱) الكافي ٦: ٥٢١ ح٢، عن محمد بن يحيي، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن جعفر بن محمد بن أبي زيد الرازي، عن أبيه، عن صلح بن عقبة، عن أبيه قل، وأمته أي أصابت أم رأسه وشجته.
 (٢) فقه الرضا المجلمي: ٤٦. ٤٠٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَلَيْهُ، العلاج العام

ويسبقى الستمريخ فهو محمود ممدوح وله فصول، فقد جاء في الرسالة الذهبية في ذكر فصول السنة اكانون الآخر وينفع فيه دخول الحمام والتمريخ بدهن الخيريا<sup>(۱)</sup> وجاء في نيسان: ايعالج الجماع والتمريخ بالدهن في الحمامه<sup>(۲)</sup> والجميع داخل في فضاء الوقاية دون العلاج.

السعوط

السعوط هـو إدخـل الـدواء في الأنـف، فهـو طريق للتداوي وإيصل الـدواء إلى موضع الداء، كالرأس فيعالج وجعه ومرضه، وليس له دواء معين بل يختلف ما يستعط به من مرض إلى مرض.

ومسع ذلك فقد ورد «الدواء أربعة السعوط، والحجامة، والنورة، والحقنة»<sup>(٦)</sup> ، وفي حديث الأربعمائة «السعوط مصحة للرأس وشفاء للبدن وسائر أوجاع الرأس»<sup>(٤)</sup>، وعن ابن عباس: «أن خير ما تداويتم به السعوط»<sup>(٥)</sup>.

ويظهر منها التأكيد على الرأس وأوجاع الرأس لأنه كما قلنا وسيلة لإيصل الـدواء إلى الـرأس ولكـنه ذكر مع الرأس أنه شفاء للبدن، فقد يكون شـفاء أمراض الرأس يؤدي إلى شفاء البدن، باعتبار أن الرأس هو القائد للبدن والمنظم لأعماله والمسير لأجهزته.

(١) الرسالة الذهبية : ٢٠، ٦١.
 (٢) البحار ٥٩: ٢٦٢.
 (٣) الكافي ٢٠ ١٩٢ ح٢٢٦، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن علي، عن أبي سلمة، عن معقب، عن أبي عبد الله الطليخ.
 (٤) تحف العقول: ١٠١.
 (٥) المحاد ٥٩: ١٥١.

| £·Y | والغمز | بالتدهين | التداوي |
|-----|--------|----------|---------|
|-----|--------|----------|---------|

وأما ما يستعط به فقد كان النبي ﷺ يستعط بدهن الجلجلان من وجع الـرأس، وكـان موســى بــن جعفـر الظلا والإمام الرضا الظلا يستعطان بالشليثا والزنبق الشديد الحر للجماع، ومنه يعلم عدم اختصاصه بأوجاع الرأس.

وقد يستعط بماء دواء الشافية المذكور في الأدوية المركبة الآتية، ويأتي تفصيل ذلك ودليله في الأدلة الخاصة.

# التداوي بالأدوية المركبة

وهي في الغالب أدوية معقدة تتكون من عقاقير كثيرة صعبة الحصول ولهما منافع كمثيرة تداوي الكثير من الأمراض الصعبة وغير الصعبة، وأكثرها داخل في الأسرار النمبوية وأسرار الأئمة التي يعلمونها شيعتهم ومواليهم لينتفعوا بهما ويستغنوا عن أنواع العلاجمات الصعبة والخطيرة كالعمليات الجراحية والبط والكي وغيرها.

ونحن نذكر هذه الأدوية تحت أرقام مثل الدواء الأول الدواء الثاني حتى يسهل الإرجاع إليها عند ذكر علاج آحاد الأمراض في القسم الثاني.

#### الدواء الأول

قل عبد الله و الحسين ابنا بسطام أملى علينا أحمد بن رباح المطبب هذه الأدوية و ذكر أنه عرضها للإمام فرضيها وقل: إنها تنفع بإذن الله تعالى من المرة السوداء و الصفراء و البلغم ووجع المعدة و القيء والحمى والبرسام و تشقق اليدين والرجلين والأسر<sup>(1)</sup> والزحير ووجع البطن ووجع الكبد والحرّ في الرأس و ينبغي أن يحتمى من التمر و السمك والخل والبقل، و ليكن طعام من يشربه زيربلجة<sup>(1)</sup> بدهن سمسم يشربه ثلاثة أيام كل يوم مثقالين وكنت أسقيه مثقالاً فقل العالم عليه السلام مثقالين، و ذكر أنه لبعض الأنبياء على

- (١) الأسر : احتباس البول.
- (٢) الزير باجة: مرقة تتخذ من الحل والفواكه اليابسة وتطيب بالزعفران ويطرح فيها مثل الكمون ويحلى ببعض الأشياء.

٤٠٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

نبينا و آله وعليهم السلام: يؤخذ من الخيار شنبر<sup>(۱)</sup> رطل منقى و ينقع في رطل من ماء يوماً وليلة ثم يصفى فيؤخذ صفوه و يطرح ثفله و يجعل مع صفوه رطل من عسل<sup>(۲)</sup> و رطل من افشرج السفرجل<sup>(۳)</sup> واربعين مثقالاً من دهن ورد<sup>(1)</sup> ثم يطبخه بـنار لينة حتى يثخن ثم ينزل عن النار و يتركه حتى يبرد فإذا برد جعلت فيه الفلفل<sup>(۵)</sup> ودار فلفل<sup>(۲)</sup> وقرفة القرنفل<sup>(۲)</sup> وقرنفل<sup>(۸)</sup> وقاقلة<sup>(۱)</sup> وزنجبيل<sup>(۱۰)</sup> ودار صيني<sup>(۱۱)</sup> و جوزبوا<sup>(۲۱)</sup> مـن كل واحد ثلاثة مثاقيل مدقوق

 (۱) خيار شنبر: وهمو بالفارسية فظومن وبالانكليزية «CUINCE , CASSIAPULP» وبالفرنسية CASSI واسمه العلمي «CASSIA FISTULA» وبالهندية «AMALCAS».
 (۲) العسل ويسمى بالإنكليزية «HONEY».

(٣) افشرج السفرجل، والسفرجل هو إما بالفارسية، و QUINCE بالإنكليزية وإسمه العسلمي QUINCE ، والأفشرج هي و افشروه بالفارسيية وبالإنكليزية وإسمه EXPRESSDGUISE ، والأفشرج هي و افشروه يوضع في جرة ويوضع في الشمس حتى يربى.
 (٤) دهن ورد بالفارسية الروغين گلمسرخ و هو مفورة الورد مع دهن الزيت، واسمه بالإنكليزية واسمه بالانكليزية و منورة الورد مع دهن الزيت، واسمه بالانكليزية و منازليزية و منازليزية و منازليزية و منازليزية و المسمس على ماليزية و المسمس حتى يربى.

(٥) الفلفل، وهو بالإنكليزية (PEPPER ، وبالفرنسية POIVRE واسمه العلمي ( PIPER . NIGRUM.

(٦) دار فلفيل: وهمو بالفارسية افلفيل درازا بالإنكليزية الONG PEPPER، وبالفرنسية PIOURIERLONG

 (٧) قرفة القرنفل: هو قشر المقل وقيل هو من نوع من الدار صيني وهي رقيقة صلبة إلى السواد بلا تخلخل أصلاً.

۸) القرنفل بالفارسية مميخك

(4) قاقلة: وهمو الهميل أو همل بموا واسممه بالإنكلميزية «CRDAMOM» وبالفرنسمية CARDAMOME .

(١٠) زنجبسيل: ويقسل له بالفارسية ازنجفسيل ، وبالانكليزية 'Ginger' وبالفرنسية GINGEMBRE واسمه العلمي "ZINGIBAR OFFICINOLE.

(١١) دار صيني: ويقــل له بالفارسية ادار جـــين، وبالإنكليزية (cinnamon.white canel).
 وبالفرنسية CANNEAAE واسمه العلمي (REYN) CANNEAAE والفرنسية NUTMEG).
 (١٢) جـوز بـوا جـوزة الطيـب ويسمى بالفارسية اجوز بويه وبالإنكليزية (MYRISTIEA OFFICNALIS).

مـنخول، فـإذا جعلـت فـيه هذه الأخلاط عجنت بعضه ببعض وجعلته في جرة خضـراء أو في قارورة، و الشربة منه مثقالان على الريق نافع بإذن الله عز وجل، وهـو نافع لما ذكر ولليرقان و الحمى الصلبة الشديدة التي يتخوف على صاحبها البرسام والحرارة<sup>(۱)</sup>.

وفي هذا الكلام مؤيدات لما سلف منا في كتاب الأمراض منها أن منشأ الطب من الأنبياء، إذ بعد ما ذكر المطبب الدواء للإمام ويبدو أنه أخذه من غير الإمام، كأساتذته من الأطباء والعارفين بالطب اليوناني وغيره أو من بعض الكتب، بيّن له الإمام الأصل في هذا الدواء، وأنه نبي من الأنبياء، وأمضاه ليكون من السياسة الإمضائية التي تعرضنا لها، مع إجراء بعض التعديل وهو التوصية باستعمل مثقالين منه بعد ما كان المتصور هو مثقل واحد، مما يدخل في السياسة التعديلية التي ذكر ناها هناك.

الدواء الثانى

روى ابــنا بسـطام: دواء لخفقــان الفؤاد و النفس العالي ووجع المعدة و تقويــتها ووجــع الخاصرة ويزيد في ماء الوجه و يذهب بالصفار، وهو نافع بلذن الله عز وجل:

أن تأخذ من الزنجبيل<sup>(۲)</sup> اليابس اثنين و سبعين مثقالاً ومن الدار فلفل أربعـين مـثقالاً و مـن شـنة<sup>(۲)</sup> و سـلاج<sup>(٤)</sup> وفلفـل و اهليلج أسود<sup>(٥)</sup> وقاقلة<sup>(٢)</sup>

- (1) طب الأثمة: ٧٥.
- (٢) الزنجبيل والفلفل ودار فلفل والقاقلة وجوز الطيب تقدم معادلها في الدواء الأول.
   (٣) الشنة ولعله الأشنة وهي أجزاء شعرية تتخلق بأصول الأشجار وأجودها ما على الصنوبر، وروي اشبه ، وهو ضرب من الشوك.
   (٤) السلاج أوراق تظهر على وجه الماء وقضبان، بمنزلة عدس الماء.
   (٥) إهليلج أسود بالفارسية العليه سيامه وبالانكليزية الصغار منه (CARDMOMS).
  - والكبار •RPUND CARDAMOM وبالفرنسية CAEDAMOME .

٤٠٨ ...... ٢٠٨ يسمب المعلم عليه العلم عليه المرمول المصطفى عليه، العلاج العلم

مربى<sup>(1)</sup> وجوز طيب<sup>(۲)</sup> ونانخواه<sup>(۲)</sup> وحب الرمان الحلو<sup>(4)</sup> و شونيز<sup>(0)</sup> و كمون كرماني<sup>(1)</sup> من كل واحد أربعة مثاقيل يدق كله و ينخل ثم تأخذ ستمائة مثقل فانيذ<sup>(۲)</sup> جيد فتجعله في برنية<sup>(۸)</sup> وتصب فيه شيئاً من ماء ثم توقد تحته وقوداً ليناً حتى يدوب الفانيذ ثم تجعله في إناء نظيف ثم تذرّ عليه الأدوية المدقوقة وتعجنها به حتى تختلط ثم ترفعه في قارورة أو جرة خضراء الشربة منه مثل جوزة فإنه لا يخالف أصلاً بإذن الله تعالى<sup>(1)</sup>.

#### الدواء الثالث

«دواء عجيب يـنفع بـاذن الله تعـالى لـورم البطن ووجع المعدة ويقطع البلغم و يذيب الحصلة و الحشو الذي يجتمع في المثانة و وجع الخاصرة»

- (۱) أي ما يؤخذ ماؤه ويوضع في جرة في الشمس حتى يربى.
   (۲) جوز طيب هو جوز بوا وبالفارسية فجوز بويه وقد تقدم.
   (٣) نانخواه ويسمى بالفارسية فزنيانه واكرديانه والنيسون برى واكمون ملوكي وهو نواة ثمرة نبتة تنبت في شرق ايران ويسمى بالإنكليزية (٨٩٨٩.
   (٣) نانخواه ويسمى بالفارسية فزنيانه واكرديانه والنيسون برى واكمون ملوكي وهو نواة ثمرة نبتة تنبت في شرق ايران ويسمى بالإنكليزية (٨٩٨٩.
   (٢) محب الرمان وبالفارسية دانية أنار. وبالإنكليزية (٨٩٨٩٠.
   (٤) حب الرمان وبالفارسية دانية أنار. وبالإنكليزية (٨٩٢٩٩٠.
   (٢) محب الرمان وبالفارسية دانية أنار. وبالإنكليزية (٢٩٩٩٩٠.
   (٢) حب الرمان وبالفارسية دانية أنار. وبالإنكليزية (٢٩٩٩٩٠.
   (٢) محب الرمان وبالفارسية دانية أنار. وبالإنكليزية (٢٩٩٩٩٠٠).
- (٦) كمون كرماني واسمه بالفارسية قزيره سيله قزيره كرماني. وبالإنكليزية «CARAWAY» وبالفرنسية CARVIOFFCINAL واسمه العلمي «CARUM CARVI».
  - (٧) الفانيذ هو السكر.
  - (٨) البرنية إناء من خزف.
    - (9) طب الأثمة: W.

التداوي بالأدرية المركبة ...........

تُنخذ من الأهليلج الأسود والبليلج والأملج وكور<sup>(۱)</sup> وفلفل ودار فلفل ودار صيني وزْنجبيل وشقاقل<sup>(۲)</sup> ووش(ودج)<sup>(۳)</sup> واسراون<sup>(٤)</sup> وخولنجان<sup>(٥)</sup> اجزاء سواء تــــــــــــق وتـــنخل وتلت بسمن بقر حديث وتعجن جميع ذلك بوزنه مرتين عسل منزوع الرغوة أو فانيذ جيد الشربة منه مثل البندقة أو عفصة<sup>(۱)</sup>.

# الدواء الرابع «دواء لكثرة الجماع و غيره »

قــل ابــنا بسطام: هذا عجيب يسخن الكليتين ويكثر صلحبه الجماع و يذهب بالبرون<sup>(۷)</sup> من المفاصل كلها و هو نافع لوجع الخاصرة و البطن و لرياح

 (۱) كمور ولعلمه كور كندم، وهو جوز جندم «GAVCIN IAMANGOSTONAL» وقيل هو المقل وهو مقل اليهود أيضاً. «BDELLIUM» واسمه العلمي COMMIPHORAMUKUL واسمه العلمي ا (۲) شمقاقل ويسمى ازردك صحرائي» وبالإنكليزية «ANAIS,PARSNIP» واسمه العلمي ا

(٣) وش، ولعله الوشق ويقل له وشا ووشج وهو بالفارسية "اوشق" وبالإنكليزية (٣) وش، ولعله الوشق وبالإنكليزية GOMME AMMONIAGUE، والاسم العلمي CUMAMMONIAC وهو صمغ طبي ، والودج لعله الوج وهو نبات معروف DOREMA AMMONIAUM وهو صمغ طبي ، والودج لعله الوج وهو نبات معروف ينبت في الحياض وشطوط الميه وهو بالفاؤسية "اكبر تركي" وبالانكليزية (٤) واسراون اسارون هو حشيشة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون اسارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون اسارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون اسارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون اسارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة طيبة الرائحة، وهو بالإنكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة وبالانكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة ويالانكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة ويالانكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة وبالانكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة ويالانكليزية (٤) واسراون المارون هو حشيئة ذات بلور كثيرة ويالانكليزية وهو بالإنكليزية (٤) واسراون المارون هو مالانكليزية لاحكمي ومالولانكانيزية والامارون هو بالإنكليزية والامارولية والمارولية ويالفارسية وسط تلخ، والمارول خولنجان وهو بالإنكليزية والمارولية والمارولية وبالفارسية وسط تلخ، والمارولية والمارولة والمارولية والمارلية والمارولية والمارولية والمالية

(٦) طب الأئمة: W.

(٧) كذا في النسخ، ولعله تصحيف البرودة.

١٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام العام العام العلاج العام العام العام العام العام

السبطن و لريلح المفاصل و لمن يشق عليه البول ولمن لا يستطيع أن يحبس بوله و لضربان الفواد و المنفس العالي و النفخة و التخمة و اللوي في البطن و يجلسو الفؤاد يشتهي الطعام و يسكن وجع الصدر وصفرة العين و صفرة اللون واليرقان و كثرة العطش و لمن يشتكي عينه و لوجع الرأس و نقصان الدماغ ولملحمى المنافض ولكل داء قديم وحديث جيد بجرب لا يخالف أصلاً الشربة منه مثقالان و كان عندنا مثقل فغيره الإمام عليه السلام.

تـأخذ اهليـلج اسـود واهليـلج اصفر وسقمونيا<sup>(()</sup> من كل واحد ست مثاقـيل وفلفـل ودار فلفـل و زنجبيل يابس و نانخواه و خشخاش احر<sup>(۲)</sup> وملح هندي<sup>(۲)</sup> من كل واحد اربعة مثاقيل ونارمشك<sup>(٤)</sup> وقاقلة وسنبل<sup>(٥)</sup> و شقاقل<sup>(1)</sup>

 (۱) سقمونيا ويسمى المحمودة وهو بالإنكليزية scamony، وبالفرنسية scamNonee، والاسم العلمي convoivulus scammonia.

(۲) خشخاش، أبيض وأسود والأبيض ما كان ورده أبيض والأسود ورده أرغواني وعليه بقع سود. وحبه أسود ولعله المقصود بالأحمر، ويسمى اكوكنار، وبالإنكليزية (opium poppy واسمه العلمي (papave raceae).

(٣) مسلح هسندي، وهسو بالفارمسية انمسك سيله وبالهندية المململا المليزية BLACK SALT».

(٤) نارمشك وتأويله بالفارسية ممشك الرمان، رمانة صغيرة مفتوحة كأنها وردة، ولعله رمان الزينة، وهو بالإنكليزية IRONWOOD TREE، وبالفرنسية MESUA، وبالهندية ناگ كزار واسمه العلمي MESUA FERREA.

(٥) السنبل: ولعله سنبل الطيب، ويسمى أيضاً الريان، وهو بالإنكليزية «VALERIAN» وبالفرنسية VALERIANE واسمه العلمي VALERIANA OFFICNALIS».

(٦) شــقاقل، واسمـ أيضـاً ازردك صـحرائي، وبالإنكلـيزية PARSNIP,ANAIS، واسمـه العلمي ERYNGIUM CAMPESTRE MALABAILA SCHEKAKUL BOISS.

وعود البلسان<sup>(۱)</sup> و حب البلسان<sup>(۲)</sup> و سليخة مقشرة<sup>(۲)</sup> وعلك رومي<sup>(٤)</sup> وعاقر قرحا<sup>(۵)</sup> ودارصيني من كل واحد مثقالين تلق هذه الادوية كلها و عجن بعد ما تنخل غير السقمونيا فانسه يلق على حدته ولا ينخل ثم يخلط جميعاً ويوخذ خمسة وثمانين مثقالا فانيذ سجزى<sup>(۱)</sup> جيد ويذاب في الطبخين بنار لينة ويلت به الادوية ثم يعجن ذلك كلسه بعسل منزوع الرغوة ثم ترفع في قارورة أوجرة خضراء فلذا احتجت اليه فخذ منه على الريق مثقالين بما شئت من الشراب و عند منامك مثله فانه عجيب لجميع ما وصفناه إن شاء الله<sup>(۷)</sup>.

الدواء الخامس

### الدواء الجامع

وهو دواء الإمام الرضا الظلة وقد وردت التوصية به لأمراض كثيرة مثل ما يـرويه ابـنا بسطام عن محمد بن علي بن رنجويه المتطبب قل حدثنا عبدالله بـن عثمان قل: شكوت الى أبي جعفر محمد بن علي بن موسى عليهم السلام بـرد المعـدة في معدتـي خفقانـا في فـؤادي فقل: اأين أنت عن دواء أبي و هو

(۱) عود البلسان، والبلسان بالإنكليزية (BALSAM، واسمه العلمي COMMIPYORA)
 ۵) عود البلسان، والبلسان بالإنكليزية (۱) عود العلمي OPPBA LSAM)

(٢) حب البلسان، ولعل المراد بذره وحبه.
 (٣) سليخة مقشرة، ولعل المقصود بها هو الدارسين أو نوع خاص منه وهو .
 (٤) علىك رومي واسحه بالفارسية الطرفة والمصطكى الكزانكبين ، وهو بالانكليزية الله على المحافة والمصطكى الكزانكبين ، وهو بالانكليزية الله على على المحافة والمصطكى العامي PISTACIA LENTISCUS .
 (٥) عاقر قرحا واسحه بالإنكليزية (PILI TORY OF SPAIN) وبالهندية الكارا كارا، واسمه العلمي العلمي المحافة والمحافة العلمي المحافة والمحافة والمحافة العلمي المحافة والمحافة العلمي المحافة والمحافة والمحافة والمحافة والمحافة والمحافة والمحافة والمحافة العلمي المحافة والمحافة والمحافة والمحافة العلمي المحافة والمحافة والمحافة

(٧) طب الأثمة: ٧٧.

الـدواء الجـامع، قلـت: يـا بـن رسول الله وما هو ؟ قل: المعروف عند الشيعة، قلـت: سـيدي ومـولاي فأنـا كأحدهم فأعطني صفته حتى أعالجه وأعطي الناس قـل: الخذ زعفران وعاقر قرحا و سنبل وقاقلة وبنج<sup>(۱)</sup> وخربق أبيض<sup>(۲)</sup> وفلفل أبـيض<sup>(۲)</sup> أجـزاء سـواء وأبرفـيون<sup>(٤)</sup> جـزءين يـدق ذلك كله دقا ناعماً وينخل بحريـرة ويعجـن بضعفي وزنه عسلاً منزوع الرغوة فيسقى منه صلحب خفقان الفؤاد ومن به برد المعدة حبة بماء كمون<sup>(٥)</sup> يطبخ فإنه يعافى بإذن الله تعالىه<sup>(۲)</sup>.

وفي رواية أخرى عن أحمد بن العباس بن المفضل قل حدثني أخي عبد الله بـن العـباس بـن المفضـل قـل لدغتني عقرب فكادت شوكته حين ضربتني تـبلغ بطني من شدة ما ضربتني وكان أبو الحسن العسكري التميير جارنا فصرت إلـيه فقل إن ابني عبد الله لدغته وهو ذا يتخوف عليه فقل: «اسقوه من الدواء الجـامع فإنه دواء الرضا التميلا فقلت: وما هو ؟قل: ادواء معروف، قلت: مولاي فإني لا أعرفه قل: انخذ سنبل وزعفران وقاقلة وعاقر قرحا وخربق أبيض وبنج وفلفـل أبـيض وأجـزاء سـواء بالسوية وابرفيون جزءين يدق دقاً ناعماً وينخل

- (۱) البنج بالفارسية ابنگ، شاهدانة وبالإنكليزية (BHANG HENBANE HEMP، واسمه العلمي CANNABIS SATIVA.
- (۲) خبربق أبيض، والخربق بالفارسية اكندس، خربق سفيدا وبالإنكليزية (HELLEBORE) WHAIT وبالفرنسية VERATRUM ALBUM والاسم العلمي VERATRUM ALBUM.
- (٣) فلفــل أبــيض وهــو بالفارسـية افلفــل مــفيدا وبالإنكلـيزية الWHAIT PEPPER، وبالفرنسية POIVRE والاسم العلمي PIPER NIGRUM.
- (٤) ابرفيون قيل هو معرب فربيون ويقل له فرفيون بالفارسية، وافربيون، واوبربيون، وهو بالإنكليزية EUPHORBIA، وبالفرنسية EUPHORBE.
- (٥) الكمسون بالفارسية فزيسره وبالإنكلسيزية «CUMIN SEED»، والاسسم العسلمي CUMINUM CYMINUM.
  - (٦) طب الأثمة: ٩٠.

بحريرة ويعجن بعسل منزوع الرغوة ويسقى منه للسعة الحية والعقرب حبة بماء الحلتيت فإنه يـبرأ من ساعته قل: فعالجناه به وسقيناه فبرئ من ساعته، ونحن نتخذه ونعطيه للناس إلى يومنا هذا<sup>(۱)</sup>.

وروى ابـنا بسـطام، عـن محمـد بـن كثير البزودي قل حدثنا محمد بن سـليمان وكـان يأخذ علم أهل البيت عن الرضا عليه السلام قل: شكوت الى علي بن موسى الرضا عليه السلام وجعاً بجنبي الأيمن و الأيسر فقل لي: «أين أنـت عـن الـدواء الجـامع فإنه دواء مشهور، وعنى به الأدوية التي تقدم ذكرها وقـل: «أمـا للجنب الأيمن فخذ منه حبة واحدة بماء الكمون يطبخ طبخاً، وأما للجنب الأيسـر فخـذه بمـاء أصول الكرفس<sup>(٢)</sup> يطبخ، فقلت: يا ابن رسول الله آخـذ منه مـثقالاً أو مـثقالين قل: «لا بل وزن حبة وإحدة فإنك تعافى بإذن الله تعالى»<sup>(٣)</sup>.

الدواء السادس

## «في البو اسير»

أبو الفوارس بن غالب بن محمد بن فارس قل حدثنا احمد بن حماد البصري من ولد نصر بن سيار قل حدثني معمر بن خلاد قل: كان أبو الحسن الرضا عليه السلام كثيراً ما يأمرني باتخاذ هذا الدواء ويقول: فإن فيه منافع كثيرة ولقد جربته في الأريلح و البواسير فلا والله ما خالف تأخذ هليلج أسود وبليلج وأملج أجزاء سواء فتدقه وتنخله بحريرة ثم تأخذ مثله لوزاً ازرق وهو عند العراقيين مقل أزرق<sup>(3)</sup> فتنقع اللوز في ماء الكرات<sup>(0)</sup> حتى يمات فيه ثلاثين

- (١) طب الأئمة: ٨٨
- (٢) الكرفس بالإنكليزية اCELERY واسمه العلمي APIUM GRAVEOLEKS.
  - (٣) طب الأئمة: ٩٠.
- (٤) مقبل أزرق المقبل بالإنكليزية والفرنسية BDELLIUM وهو أنواع والأزرق يقل لما كان لوه مايل إلى الحمرة وطعمه مر، واسمه العلمي COMMIPHOA MUKUL.
  - ٥) الكراث بالفارسية (تره كب »، وبالإنكليزية (LEEK) واسمه العلمي (ALLIUNM).

٤١٤ ..... ٢٤ المطفى المعلج، العلاج العام

لـيلة ثـم تطـرح عليها هذه الأدوية وتعجنها عجناً شديداً حتى يختلط ثم تجعله حـباً مـثل العـدس وتدهن يدك بالبنفسج<sup>(١)</sup> أو دهن خيري<sup>(٢)</sup> أو شيرج<sup>(٢)</sup> لئلا يلـتزق ثـم تجففه في الظـل، فإن كان في الصيف أخذت منه مثقالاً، وإن كان في الشتاء مثقالين، واحتم من السمك والخل والبقل فإنه مجرب<sup>(٤)</sup>.

الدواء السابع دواء الشافية

أبو عنتاب عبد الله بن بسطام قل حدثني إبراهيم بن النضر من ولد ميثم الستمار بقىزوين ونحن مرابطون عن الأئمة بها أنهم وضعوا هذا الدواء المذي يسمى الشنافية وهو خلاف الدواء الجامعة فإنه للفلج العتيق والحديث وهو للقوة العتيقة والحديثة والدبيلة ما حدث منها وما عتق والسعل العتيق والحديث والكزاز وريح الشوكة ووجع (العنق) العين وريح السبل وهي الريح تنبت الشعر في العين ولوجع الرجلين من الخام العتيق وللمعدة إذا ضعفت وللأرواح التي تصيب الصبيان من أم الصبيان والفزع الذي يصيب المرأة في نومها وهي حامل والسل الذي يأخذ بالنفخ وهو الماء الأصفر الذي يكون في البطن والجدام ولكم علامات المرة والبلغم والنهشة ولن تلسعه الجية والعقرب، نزل به جبرئيل الروح الأمين على موسى بن عمران التي حين أراد فرعون أن يسم بني اسرائيل فجعل لهم عيداً في يوم الأحد وقد تهيا

- (۱) دهمن البنفسج، بالفارسية فروغن بنفشه وبالإنكليزية (OIL OF VIOLETS والاسم العلمي للبنفسج (Viola ODORATA).

فرعون واتخذ لهم طعاماً كثيراً ونصب موائد كثيرة وجعل السم في الأطعمة وخرج موسى التلخ ببني إسرائيل وهم ستمائة ألف فوقف لهم موسى التلئ عند المضيف فرد النساء والولدان وأوصى لبني إسرائيل فقل: لا تأكلوا من طعامهم ولا تشربوا من شرابهم حتى أعود إليكم ثم أقبل على الناس يسقيهم من هذا الدواء مقدار ما تحمله رأس الابرة وعلم أنهم يخالفون أمره ويقعون في طعام فرعون ثم زحف وزحفوا معه.

فلما نظروا إلى نصب الموائد أسرعوا إلى الطعام ووضعوا أيديهم فيه ومن قـبل مـا نـلدى فرعون موسى وهارون ويوشع بن نون ومن كل خيار بني إسـرائيل وجههـم إلى مـائلة لهـم خاصـة وقل: إني عزمت على نفسي الا يلي خدمـتكم وبـركم غـيري أو كـبراء أهـل مملكـتي فـأكلوا حتى تملّوا من الطعام وجعل فرعون يعيد السم مرة بعد أخرى.

فسلما فسرغوا من الطعام خرج موسى التلة وخرج أصحابه قال لفرعون: إنا تركينا النسباء والصبيان والأثقال خلفنا وإنا ننتظرهم قال فرعون: إذن يعاد لهم الطعبام ونكرمهم كمبا أكرمينا مين معملك فيتوافوا وأطعمهم كما أطعم أصحابهم: وخرج موسى التلة إلى العسكر .

فأقبل فرعون على أصحابه وقل لهم: زعمتم أن موسى وهارون سحرا بنا وأريانا بالسحر أنهم يأكلون من طعامنا فلم يأكلوا من طعامنا شيئاً وقد خرجا وذهب السحر، فاجمعوا من قدرتم عليه على الطعام الباقي يومهم هذا ومن الغد لكي يتفارقوا، ففعلوه وقد أمر فرعون أن يتخذ لأصحابه خاصة طعاماً لا سم فيه فجمعهم عليهم، فمنهم من أكل ومنهم من ترك، فكل من أطعم من طعامه تفسخ، فهلك من أصحاب فرعون سبعون ألفاً ذكراً ومائة وستون ألفاً أنثى سوى الدواب والكلاب وغير ذلك، فتعجب هو وأصحابه بما كان الله أمره أن يسقي أصحابه من الدواء الذي يسمى الشافية. ٤١٦ ..... ٢٦ المطفى المعلج، العلاج العلم

ثم أنزل الله تعالى على رسوله هذا الدواء نزل به جبرئيل الظلا ونسخة الدواء هذا: تأخذ جزء من ثوم مقشر ثم تشدخه ولا تنعم دقه وتضعه في طنجير أو في قدر على قدر ما يحضرك ثم توقد تحته بنار لينة، ثم تصب عليه من سمن البقر قدر ما يغمره وتطبخه بنار لينة حتى يشرب ذلك السمن، ثم تسقيه مرة بعد أخرى حتى لا يقبل الثوم شيئاً، ثم تصب عليه اللبن الحليب فتوقد تحته بىنار لينة وتفعل ذلك ما فعلت بالسمن، وليكن اللبن أيضاً لبن بقرة حديثة الولادة حتى لا يقبل شيئاً ولا يشرب، ثم تعمد إلى عسل الشهد فتعصره من شهده وتغليه على النار على حلة ولا يكون فيه من الشهد شي، ثم تصبه على الثوم وتوقد تحته بنار لينة كما صنعت بالسمن، واللبن ثم تعمد إلى عشرة دراهم من الشونيز<sup>(1)</sup> وتدقه دقاً ناعماً وتنظف الشونيز ولا تنخله وتأخذ خمسة دراهم من الشونيز<sup>(1)</sup> ومرزنجوش<sup>(7)</sup> وتدقه ثم ترمى فيه وتصيره مثل الإناء شيء من النار ثم تجعله في إناء لا يصيبه الغبار ولا شيء ولا ربع في يوماً وكلما عتق فهو أجود ويأخذ صاحب العلة في الساعة التي يصيبه فيه الإنه المن هم النار ثم تعلم في أناء ألي يصيبه الغبار ولا شيء ولا يتعله الإنه من المرة من معن بقر وتدهن به الإناء ثم يدفن في شعير أو رماد أربعين الإنه المنيء من محن بقر وتدهن به الإناء ثم يدفن في شعير أو رماد أربعين الإنه المنيء من معن المر وتره من الإناء ثم يدفن في شعير أو رماد أربعين الإنه الميء من المرة محما وتدهن به الإناء ثم يدفن في أمير ولا يمينه فيه الأذى الشديد مقدار حصة.

قل: فإذا أتنى على هذا الدواء شهر فهو ينفع من ضربان الضرس وجميع ما يثور من البلغم بعد أن يأخذه على الريق مقدار تصف جوزة .

وإذا أتــى علـيه شــهران فهـو جيد للحمى النافض يأخذ منه عند منامه مقدار نصف جوزة، وهو غاية لهضم الطعام وكل داء في العين.

(۱) الشونيز هو الحبة السوداء، وبالفارسية مسيله دانه، وبالإنكليزية ( GARDEN FENNL, )
 (۱) الشونيز هو الحبة العلمي (NIGELLA SATIVA).

(٢) الفلفل: بالإنكليزية •PEPPER واسمه العلمي NIGRUM PIPER

(٣) مرزنجوشن بالفارسية اسرزنكوش وبالإنكليزية اMARJORAM واسمه العسلمي «ORIGANUM MAJORAN».

فـإذا أتمى عليه ثلاثة أشهر فهو جيد من المرة الصفراء والبلغم المحترق وهيجان كل داء يكون من الصفراء يأخذه على الريق.

فـ إذا أتـى علـيه أربعـة أشـهر فهـو جـيد مـن الظـلمة تكون في العين والنفس الذي يأخذ الرجل إذا مشى، يأخذه بالليل إذا نام.

وإذا أتى عليه خمسة أشهر يؤخذ دهن بنفسج<sup>(١)</sup> أو دهن خل<sup>(٢)</sup> ويؤخذ من هذا الدواء نصف عدسة تداف بالدهن ويسعط به صاحب الصداع المطبق.

فـلذا أتـى علـيه سـتة أشـهر يؤخـذ مـنه قـدر عدسة يسعط به صاحب الشقيقة بالبنفسج في الجانب الذي فيه العلة وذلك على الريق من أول النهار.

وإذا أتـى علـيه سـبعة أشهر ينفع من الريح الذي يكون في الاذن يقطر فيها بدهن ورد مثل العدسة من أول النهار إذا نام.

وإذا أتى عليه ثمانية أشهر ينفع من المرة الصفراء والداء الذي يخاف منه الأكلـة يشرب بماء وتدهن بأي دهن شئت وتضع الدواء وذلك على الريق مع طلوع الشمس.

وإذا أتى عليه تسعة أشهر ينفع بإذن الله من السدر وكثرة النوم والهذيان في المنام والوجل والفزع يؤخذ بدهن بزر الفجل على الريق وعند منامه قدر عدسة.

وإذا أتـى علـيه عشـرة أشـهر جيد للمرة السوداء والصفراء التي تأخذ بالبلـبلة والحمـى الباطـنة واختلاط العقل يؤخذ منه مثل العدسة بخل وبياض البيض تشربه على الريق بأي وجه شئت عند منامك.

- دهن بنفسج، بالفارسية فروغن بنفشه وبالإنكليزية UIO PET OIL.
- (٢) دهــن خــل، وبالفارسـية فروغن سركة وبالإنكليزية فويجتمل تصحيفه عن فدهن جل.

٤١٨ ..... ٢١٨ المطفى عليه العلاج العام

وإذا أتى عليه أحـد عشـر شـهراً فإنه ينفع من المرة السوداء التي أخذ صلحبها بالفزع والوسواس قدر الحمصة بدهن الورد ويشربه على الريق بقدر الحمصة يشربه عند منامه بغير دهن.

وإذا أتى عليه اثنا عشرا شهراً ينفع من الفلج الحديث والعتيق بماء المرزنجوش يأخذ منه قدر حمصة ويدهن رجليه بالزيت والملح عند منامه ومن القابلية مثل ذلك ويحتمي من الخل واللبن والبقل والسمك ويطعم بعد ذلك ما يشاء.

وإذا أتى عليه ثلاثة عشر شهراً فإنه ينفع من الدبيلة والضحك من غير شيء وعبث الرجل بلحيته يؤخذ منه قدر الحمصة ويداف بماء السداب<sup>(۱)</sup> ويشرب من أول الليل.

وإذا أتى عليه أربعة عشر شهراً ينفع من السموم كلها وإن كان سقى سماً يؤخذ بـذر الباذنجان فيدق ثم يغلى على النار ثم يصفى ويشرب من هذا الـدواء قـدر الحمصة مرة أو مرتين أو ثلاث مرات أو أربع مرات بماء فاتر ولا يتجاوز أربع مرات وليشربه عند السحر.

وإذا أتـى علـيه خمسة عشر شهراً فإنه ينفعَ من السحر والحامة والابردة والأرواح يؤخذ منه قدر نصف بندقة ويغلى بتمر ويشربه إذا أخذ مضجعه ولا يشرب في ليلة ومن الغد حتى يطعم طعاماً.

وإذا أتى عليه سنة عشر شهراً يؤخذ منه نصف عدسة فيداف بماء المطر، مطر حديث من يومـه أو مـن ليلـته أو برد فيكتحل صلحب العمى العتيق والحديث غدوة وعشية وعند منامه أربعة أيام فإن برء وإلا فثمانية أيام، ولا أراه يبلغ الثمان حتى يبرء بإذن الله عز وجل.

(۱) السداب، بالإنكليزية (RUE» واسمه العلمي (RUTAGRAREOLNS».

التداوى بالأدوية المركبة ......

وإذا أتمى عليه مسبعة عشر شهراً ينفع بإذن الله عز وجل من الجذام بدهن الأكارع أكارع البقر لا أكارع الغنم يؤخذ منه قدر بندقة ينفع عند المنام وعلى الريق ويؤخذ منه قدر حبة فتدهن به جسدك يدلك دلكاً شديداً ويؤخذ منه شيء قليل فيسعط به بدهن الزيت زيت الزيتون أو بدهن الورد وذلك في آخر النهار في الحمام.

وإذا أتى عليه ثمانية عشر شهراً ينفع بإذن الله تعالى من البهق الذي يشاكل البرص إلا أن يشرط موضعه فيدمى ويؤخذ من الدواء مقدار حمصة ويسقى مع دهن البندق<sup>(١)</sup> أو دهن لوز<sup>(٢)</sup> مر أو دهن صنوبر<sup>(٣)</sup> يسقى بعد الفجر ويسعط منه بمقدار حبة مع ذلك الدهن ويدلك به جسده مع الملح.

قال: ولا ينبغي أن يغير هذه الأدوية عن حدها ووضعها التي تقدم ذكرها لأنه إن خالف خولف به ولم ينتفع بشيء منه.

وإذا أتى عليه تسعة عشر شهراً يؤخذ حب الرمان -الرمان الحلو-فيعصره ويخرج ماءه ويؤخذ من الحنظلة<sup>(٤)</sup> قدر حبة فيسقى من السهو والنسيان والبلغم المحترق والحمى العتيقة والحديثة على الريق بماء حار.

وإذا أتـى علـيه عشـرون شــهراً يـنفع بـلِذن الله مــن الصــمم ينقع بماء الكــندر<sup>(°)</sup> ثــم يخـرج ماۋه فيجعل معه مثل العدسة اللطيفة فتصبه في أذنه فإن

- (۱) المناق بالفارسية افناق، وبالإنكليزية HAZELNUTTREE وبالفرنسية NOISETIER
   (۱) والأسم العلمي CORYLUS AREELLANA.
- (۲) أ-وز، بالفارسية ابالام، وبالإنكليزية ALMOND، وبالفرنسية AMANDE، والأسم العلمي PRUNUS AMYGDALUS BATSCH.
- (٣) الصنوبر بالفارسية اكماج نوشل وبالإنكليزية SPRUCE وبالفرنسية EPICEA،
- ٤) الحنظل: بالفارسية «مندوانة أبو جهل» وبالإنكليزية BITTER CUCUMBER
   ٤) وبالفرنسية COLOGMINTE، والاسم العلمي CITRULLUS COLOYNHIS
   ٥) كندر هو اللبان، وبالإنكليزية OLIBAN، واسمه العلمي BOSWELLIA CARTERII».

٤٢٠ ..... ٢٠ المطغم عظافي، العلاج العام

سمع وإلا أسعط من الغد بذلك الماء بمثل العدسة وصب على يافوخه من فضل السعوط. والمبرسم إذا ثقل بـ وطل لسانه يؤخذ حب العنب الحامض ثم يسقى المبرسم بهـذا الـدواء فإنه ينتفع به ويخفف عنه، وكلما عتق كان أجود ويؤخذ منه الأقل<sup>(۱)</sup>.

الدواء الثامن دواء محمدﷺ

عمد بن جعفر بن علي البرسي قل حدثنا عمد بن يحيى الأرمني وكان باباً للمفضل بن عمر، وكان المفضل باباً لأبي عبد الله الصلاق عليه السلام قل عمد بن يحيى الارمني حدثني عمد بن سنان السناني الزاهري أبو عبد الله قل المفضل بن عمر قل: حدثني الصلاق جعفر بن عمد عليهما السلام قل: هذا الـدواء دواء محمد صلى الله عليه و آله و هو شبيه بالدواء الذي أهدى جبرئيل الروح الأمين عليه السلام إلى موسى بن عمران عليه السلام إلا أن في هذا ما ليس في ذلك من العلاج و الزيلاة والنقصان وإنما هذه الأدوية من وضع الأنبياء عليهم السلام و الحكماء من أوصياء الأنبياء فإن زيد فيه أو نقص منه أو جعل فيه فضل حبة أو نقصان حبة مما وضعه انتقض الأصل و فسد الدواء و لم ينجح؛ لأنهم متى خالفوهم خولف بهم، فهو أن يأخذ من الثوم<sup>(٢)</sup> المقشر أربعة أرطل، و يصب عليه في الطنجير<sup>(٢)</sup> أربعة أرطل<sup>(٤)</sup> لبن بقر، و يوقد تحته وقدوداً ليناً رقيقاً حتى يشربه، ثم يصب عليه أربعة أرطل <sup>عن</sup> بقرة، فإذا شربه

(1) طب الأئمة: ١٢٤.

(۲) المثوم بالفارسية (سير) وبالإنكليزية (GAVLIC) والاسم العملي ( ALLIUM)
 SALIVNM

- (٣) الطنجير وعاء يعمل فيه الخبيص ونحوه.
  - (٤) الرطل بعادل ٩١ مثقالاً شرعياً.

و نضج صب عليه أربعة أرطل عسل، ثم يوقد تحته وقوداً رقيقاً ثم يطرح عليه وزن درهمين قراض<sup>(۱)</sup>، ثم اضربه ضرباً شديداً حتى ينعقد فإذا انعقد و نضج واختلط بـه حولـته و هـو حـار الى بسـتوقة وشددت رأسه ودفنته في شعير أو تـراب طيب مدة أيام الصيف، فإذا جاء الشتاء أخذت منه كل غداة مثل الجوزة الكـبيرة على الريق، فهو دواء جامع لكل شيء دقّ أوجلّ، صغير أو كبير، و هو مجرب معروف عند المؤمنين<sup>(۲)</sup>.

(٢) طب الأئمة: ١٢٨.

<sup>(</sup>١) القـراض، ولعلـه القـراض وبالإنكلـيزية «STINGING NETTLLE» واسمـه العـلمي «AGRIMONIA EUPTORIA».

# معالجة غلبة الطبائع الأربعة

المستفاد من عامة الأخبار أن أغلب الأمراض معلولة لغلبة واحدة من الطبائع أو أكـثر، فـتكون معلجة الغلبة الحاصلة في الطبيعة هي معلجة جذرية لجميع الأمـراض المترتبة على غلبتها وزيلاتها، وبذلك تكون معلجة غلبة كل طبيعة هي معلجة عامة شاملة لطائفة من الأمراض قد تبلغ الربع أو الثلث.

جا في الحديث القدسي: "أيما جسد اعتدلت به هذه الأنواع الأربع التي جعلتها ملاكه وقوامه وكانت كل واحدة ربعاً لا تزيد ولا تنقص كملت صحته واعتدل بنيانه، فإن زاد منهن واحدة عليهن فقهرتهن ومالت بهن دخل على البدن السقم من ناحيتها بقدر ما زادت، وإذا كانت ناقصة تقلّ عنهن حتى تضعف عن طاقتهن وتعجز عن مقارنتهن"<sup>(۱)</sup>.

وهـذا يعني أن الـبدن مركـب من أربع أجزاء هي الدم والمرة السوداء والمـرة الصـفراء والـبلغم بشـكل مسـاوي كـل واحـدة تشـكل ربعاً وتسمى بالطـبائع، وينبغي أن لا تزيد إحداهن ولا تنقص عن باقي الطبائع، وإذا زادت واحـدة مـنهن حصلت الأمراض بسبب زيلاتها أو نقيصتها، وتتبع حدة المرض مقـدار الزيادة والغلبة، والمطلوب تقليلها إلى أن تساوي باقي الطبائع، وسنذكر ما يعالج كل طبيعة ويعدلها.

وهنا أمور تعدل عامة الطبائع لا تختص بطبيعة دون طبيعة نذكرها أولاً ثـم نعطـف إلى علامة هيجان كل طبيعة وما يقوم بتعديلها، وأما ما يعدل جميع الطبائع فهي أمور:

(۱) علل الشرائع۱: ۱۱۰.

٢٤ ..... ٢٢٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام

منها: ما جاء في الخبر الذي يرويه الصدوق عن أبي عبد الله الطخ قل: «أربعة يعدلن الطبائع: الرمان السوراني، والبسر المطبوخ، والبنفسج، والهندباء»<sup>(۱)</sup>. ولعل السوراني نسبة إلى سورى بلد بالعراق من بلد السريانيين وموضع من عمل بغداد، ويجيء في الأخبار اكبياض نهر سورى» والبنفسج والهندباء تقدم الكلام عنهما.

ومسنها: الـبلانجان، فقـد ورد: الـبلانجان جـامع الطعم، منفي الداء، صالح للطبيعة، منصف في أحواله<sup>(٢)</sup> وقد تقدم الكلام فيه.

ومن الطبيعي فـإن معالجـة الطبيعة ينفع قبل حصول المرض المترتب علـيها والمعلـول لزيادتها وغلبتها وفي أوائل شروع المرض، وإلا فكل مرض له علاجـه الخـاص وـله ما يسكن علائمه الظاهرية، ويكون علاج الطبيعة علاجاً جذريـاً له، مـن دون الاسـتغناء عـن دوائه الخاص به لتسكين علائمه الظاهرية ورفع الاختلالات التي أوجدها بعد استفحاله وسلطته على المدن.

ومع هذا نكون بحاجة ماسة إلى معرفة علائم غلبة كل واحدة من الطبائع، وكذا ما يعالج منها وينقصها، لتصبح المعالجة به أول التداركات للخلاص من الأمراض قبل استعمال الدواء، وتعطي الفرصة للبدن لكي يجري التعديل ويقاوم المرض وعوامله حتى تحصل فيه المناعة الكافية بمرور الأيام، فإذا تغلب المرض وظهرت علائمه وأسرع في أخذ الإنسان فإنه يعالج بالدواء الحاسم الخاص بكل مرض مما سيأتي تفصيله.

فمتى أحس الإنسان بالمرض يجب أن يلاحظ العلائم التالية:

 (۱) الخصل: ۲٤٩ ب ۲٦٨ ح ۱، عن محمد بن الحسن، عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن أحمد، عن السياري، عن محمد بن أسلم، عن نوح بن شعيب النيشابوري، عن عبد العزيز بن المهتدي يرفعه إلى أبي عبد الله التلك.
 (۲) الكافي ٦: ٣٧٣ ح ٣.

| 270 |  | الطبائع | غلبة | علاج |
|-----|--|---------|------|------|
|-----|--|---------|------|------|

علامم غلبة الدم

إذا لاحظ المريض أن وجهه أحمر وأصابته الحكة وظهرت البثور على جسده، وكان يصيبه النعاس والميل إلى النوم وإحساس الكسل، والتثاؤب المتتالي، ودوران الرأس، وخصوصاً عند النهوض، أو حصل في بعض أعضائه الخدر والتنميل، فهذا كله أو بعضه إذا حدث وطرأ وأعقبه أو صلحبه عوارض المرض الخاصة مهما كانت فهذا المرض وتلك العلائم معلولة لزيادة الدم وغلبته، مهما كان نوع المرض، عندها يبلار المريض إلى معلجاته الجذرية التي أولها وأهمها الحجامة والفصد ويليه غيرها ما يعالج غلبة الدم وأمراضه ما سيأتي.

٢\_ يجب أن يلاحظ الطبيب أو نفس المريض العمر والزمان، فإذا كان عمـره أقـل من خمس عشرة سنة، فهو في سلطان الدم في كل الأعمار والغالب على أمراضه أمراض غلبة الدم وكونها دموية.

وكذا إذا كان الفصل هو فصل الربيع ابتداءاً من آذار إلى أول حزيران، فهو في سلطان الدم والغالب في أمراضه هي المعلولة لغلبة الدم وزيادته.

٣\_ينبغي أن يسلك المريض أو يلاحظ المريض من نفسه بعض الأمور الشخصية، فإن كان يجد من نفسه حب النساء والميل والرغبة الشديدة إليها، وكذا غيرها من اللذات وركوب المحارم والشهوات فهذه أيضاً علائم على غلبة الدم، وما يحصل في هذا الحل من الأمراض فهو معلول لغلبته.

### علاتم غلبة المرة الصفراء

ا\_ إذا لاحـظ المـريض أن وجهـه أصـفر، ويجد الحرارة الزائدة والحمى الباطـنة وغلـبة الـرطوبة في بدنـه والحدة، والبلبلة واختلاط العقل فهو علامة غلـبة المـرة الصـفراء، أكـثر مـا يصـلحب هـذا الحل من الأمراض مهما كانت ٤٣٦ ..... ٢٦ الصطفى عَلَيْهُ العلاج العام

أعراضـه فهـو مـن غلـبة المرة الصفراء، وعليه أن يبلدر إلى استنزافها باستعمل المسهل، أو كسرها بالخل والزيت وغيره.

٢\_ يجب أن يلاحظ الطبيب أو نفس المريض العمر والزمان، فإن كان من خمسة عشر سنة إلى خمسة وثلاثين فهو من سلطان المرة الصفراء، وكذا إذا كان الفصل فصل الصيف وشهر حزيران إلى شهر أيلول فهو سلطان المرة الصفراء وزمان غلبتها.

٣\_ ينـبغي ملاحظة بعض الحالات الشخصية، فإذا غلب عليه الغضب والسـفه والشـيطنة والتجـبر والـتمرد والعجلـة فهـو في سـلطان المـرة، وأكثر أمراضه معلولة لغلبتها.

### علائم غلبة المرة السوداء

ا\_ إذا غلبت عليه اليبوسة ومل لون بدنه إلى السواد والقتم، وصار يـأخذه الفـزع والوسـواس، فهـو مـن غلـبة المـرة السـوداء، وهـو بحاجة إلى ما يستنزفها وأوله استعمل المسهل كالصفراء ويليه الأمور التي يأتي التعرض لها.

٢\_ يجب ملاحظة العمر فإذا كان ما بين خمس وثلاثين إلى الستين فهو في سلطان المرة السوداء، وأكثر أمراضه معلولة لغلبتها، وكذا إذا كان فصل الخريف ابتداء من شهر إيلول فإنه يقوى فيه سلطان المرة السوداء وتكون أكثر الأمراض ناشئة من زيلاتها.

٣- ينبغي ملاحظة الحالات الشخصية، فإن غلب على الفرد الحكمة والموعظة والدراية والدراية والمود وحدق والموعظة والدراية وانتظام الأمور وحدة النظر في العواقب وصدق الرأي وثبات الجأش في التصرفات، فهو في سلطان المرة السوداء.

| ٤٣٧ | <br>الطبائع | غلبة | علاج     |
|-----|-------------|------|----------|
|     | L •         | •    | <u>.</u> |

### علائم غلبة البلغم

١\_ إذا برد الجسم وذبل وضعفت قوته وحصل الفسلا وأدّت البرودة إلى حصول المرض فهو من غلبة البلغم المعرقل لوصول الدم إلى أعضاء البدن، وعليه أن يدخل البيت الحار أو الحمام ويجلس في الشمس ويستعمل ما يذهب البلغم.

٢\_ يجب ملاحظة العمر والزمان، فإن كان قد بلغ الستين فهو في سلطان البلغم، وأكثر أمراضه معلولة لغلبة البلغم، وكذا إذا كان فصل الشتاء استداءً من شهر كانون الأول إلى شهر آذار، فإنه في سلطان البلغم، وأكثر أمراض الإنسان معلولة لغلبته.

٣\_ ينبغي ملاحظة حالات الفرد الشخصية، فإن كان قد غلب عليه السهو والنسيان والنوم في غير زمانه والسهر في زمان النوم فكلها علائم زيادته.

الريح

الريح هـو الاستبراد والالتهاب والوجع الشديد الذي يمكن أن يحصل سأقل ذريعة وأقل سبب، منها التعرض للهواء البارد، فيحمر الموضع وقد يتورم ويلتهـب، ولا يخـتص بموضـع خـاص من البدن، وتظهر عوارضه في كل مرة في موضـع مـنه، وقـد يعم جميع البدن فيسمى الريح الشابكة، والخلاصة فهو ملك يدارى.

### أمراض كل طبيعة

لا يمكـن تحديد المرض الذي يتولد من غلبة كل واحدة من الطبائع، بل يمكن أن يكون المرض الواحد معلولاً لطبيعة تارة، ومعلولاً لطبيعة أخرى ثانية، ٤٢٨ ..... ٢٨ ..... ٢٢٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام

فقد يكون الزكام معلولاً لغلبة الدم أي الحرارة، وقد يكون معلولاً لغلبة البلغم أي البرودة.

كما إن غلبة إحدى الطبائع قد تؤدي إلى غلبة الطبيعة الأخرى، مثل البلغم المؤدي إلى انسداد العروق أو تضيقها، وهو سبب تبيغ الدم وهيجانه، الذي تعالجه الحجامة.

وكذا يمكن أن يكون الـدواء الواحـد علاجـاً لطبيعتين أو أكثر مثل السـويق يجرد المرة والبلغم" أو العسل والحبة السوداء يعدلان الطبائع، وسنشير إلى بعـض الأمـراض الـتي تترتـب عـلى غلبة آحاد الطبائع في العلاج الخاص بكل مرض.

### علاج غلبة المرة

هـناك بعض العلاجات هي علاج لمطلق المرة، أو للمرة المطلقة الشاملة لــلمرة الصـفراء والسوداء، وإن كان المستفاد من بعض الأخبار أن المرة المطلقة يـراد بهـا السـوداء وهـناك قـرائن في بعـض الـروايات يستفاد منها إرادة المرة الصفراء في خصوص ذلك المورد، فلابد من ملاحظة القرائن في كل طائفة من الأخبار.

كما أن هناك علاجات خاصة بالسّوداء أو الصفراء تذكرها بعد ذكر علاج المرة على الإطلاق.

۱\_الخل

والـروايات بمعالجته المرة متنوعة وألفاظها في كيفية المعالجة مختلفة فمنها مـا يعـبر بلفظ الكسر، مثل ما رواه البرقي عن أبي عبد الله الظيّلا قل: قل أمير المؤمـنين الظّلا: «نعـم الإدام الخـل يكسـر المـرار ويحـيي القلب»<sup>(١)</sup> فهي تفرض

 (۱) المحاسن ۲: ۲۸۱ ح ۵٤۷، عن بعض أصحابه، عن الأصم، عن شعيب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الظير. علاج غلبة الطبائع .....

لـلمرة نـوع صلابة وحـدة ويبوسة بحيـث تنكسر أو تتكاسر، أي تقل حدتها وشـدتها، وهـذا يمكـن فرضـه لكـل مـن المرة الصفراء والسوداء، فإن المرة من جنس القاعد، والخل من الحوامض، فإذا اجتمعا تفاعلا وصارا إلى ملح وماء فلا تـبقى للصـفراء حـدة ولـذع، وبصـورة عامـة فـإن الحـامض يبطل مفعول المرة ويضعفه.

وكـذا المـرة السـوداء إذا كانت مرة وقاعد، وهي مركز اليبوسة فيتصور فـيها الكسـر، فيكمن الالتزام بالتعميم خصوصاً وأن الرواية ذكرت أنه يكسر المرار بصيغة الجمع، وهو يعني جميع أنواع المرار بما فيها الصفراء والسوداء.

وروى الكليني بسنده عن أبي عبد الله الليلا قل، قل أمير المؤمنين الليلا «نعم الإدام الخل يكسر المرة ويطفئ الصفراء ويحيي القلب<sup>(۱)</sup> فهذه قرينة أخرى عملى التعميم، وقد استعملت فيه كلمة المرة في المرة السوداء، وجاء التعبير بالإطفاء بدل الكسر بالنسبة للصفراء، فقد يكون لفظ الكسر خاص بالسوداء، وتكون الرواية السابقة خاصة بها، ولكن التعميم أظهر، خصوصاً بعد ثبوته بهمذه الرواية، وفي التعبير بالإطفاء دلالة على أن الصفراء كالنار واللهب والحريق.

واللفظ الآخر الإسكان، فقد روى النعمان عن جعفر بن محمد الظيّرة أنه قــل: «الخــل يســكن المـرار ويحـيي القلب»<sup>(٢)</sup> فهي تفرض للمرة حركة وغليان واضـطراب، والخــل يسـكنها، أو تكون الحركة والاضطراب فيمن غلبت عنده

(١) الكافي 7: ٣٣٩ ح ٧، عن علي بن إبراهيم، عن بعض أصحابنا، عن عبد الله بن عبد الرحمن الأصم، عن شعيب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الظلام، ولما كان الرواة لهذه الرواية هم نفس الرواة للرواية السابقة في أكثر السند، يكون الاختلاف عن اختلفوا في طريق السند بأن يكون أحدهما نقل بالمعنى أو كلاهما، فاختلفت الألفاظ وإن كان المضمون واحداً.

(٢) دعائم الإسلام٢: ١٤٩ ح ٥٣٠.

٢٠ ..... ٢٣٠ .... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

الصفراء وأصابته حرارة الجوف وصار يغلي ويضطرب فالخل يسكن صاحب المرة وليس نفس المرة، احتمالان.

وروى الراوندي عن الصادق الثلاث: «نعم الإدام الخل يكسر المرة، ويحيى القلب ويشد اللثة ويقتل دواب البطن<sup>(١)</sup>، وفرقها مع الرواية الأولى هو أنها قالت المرة بصيغة المفرد التي يعلم منها عدم لزوم إرادة خصوص المرة السوداء من كلمة المرة، ويمكن أن يكون المراد الإطلاق.

۲\_السويق

تقدم الكلام في السويق، والبحث هنا عن مكافحته المرة الغالبة، فقد روى الكليني والبرقي بسند صحيح عن أبي عبد الله التليخ قل: «ثلاث راحات سويق جاف على الريق ينشف المرة والبلغم حتى يقل: لا يكاد يدع شيئاً<sup>(\*)</sup>، وهـذه الـرواية واضحة ودالـة عـلى إمكـان معالجـة شـيء لطبيعتين هما المرة والـبلغم، والتعـبير بأنـه ينشف المرة يشعر بأن المرة المتكلم عنها رطبة وسائلة كالمـاء، ويقـوي احـتمل إرادة الصفراء الـتي هـي سـائل، فـإن السـويق الجاف سيمتص ذلك السائل وينشف المعدة والأمعاء منها، ومن جميع البدن.

ولكن هناك رواية تخصّه بالمعلة، يرويها الكليني بسنده عن أبي عبد الله الطلا قسل: «السسويق يجسرد المرة والبلغم من المعدة جرداً، ويدفع سبعين نوعاً من أنواع البلاء"<sup>(٣)</sup>.

(۱) دعوات الراونلي: ۲٤.

(٢) المحاسن٢: ٤٨٩ ح ٥٦٥، عن إبراهيم بن محمد الثقفي، عن قتيبة الأعشى عن أبي عبد الله الطلام، ورواه في الكافي٦: ٣٠٦ ح ٨ عن عنة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم، عن قتيبة... .

(٣) الكافي٦: ٣٠٦ ح ١١، عـن علي بـن محمـد بـن بـندار، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن موسى بن القاسم، عن يحيى بن مساور، عن أبي عبد الله الظيرة. علاج غلبة الطبائع .....

ولا تضارب بين الروايتين لأن الرواية الأولى تتكلم عن السويق الجاف، وهذه تتكلم عن مطلق السويق، كما لا ينافي جرد السويق المرة والبلغم من المعلة وجردهما من كل البدن، ولكن اجتماع المرة والبلغم في المعلة فيه نوع من التشويش والإبهام فمن أين يأتيان ولعل المراد ما يكون في جدارتها أو ما يتولد فيها.

ويزيد المسألة إشكالاً ما يرويه الكليني عن رجل من أهل مرو قال: بعث إلينا الرضا التلك وهو عندنا يطلب السويق، فبعثنا إليه بسويق ملتوت فرده وبعث إلي أن السويق إذا شرب على الريق وهو جاف أطفأ الحرارة وسكن المرة، وإذا لت لم يفعل ذلك <sup>(۱)</sup> حيث نفت خصوصية إسكان المرة عن الملتوت فلم يبق إلا الجاف ومعه يشكل الجمع بين الروايتين المارتين إلا أن نلتزم بأنها مثبتات والسويق نافع وإن كان ملتوتاً، لأن الرواية الأخيرة لها معارض وهي رواية الدعائم عن جعفر بين محمد قل: «انحموم يغسل له السويق ثلاث مرات ويعطاه، فإنه يذهب بالحمى وينشف المرار والبلغم ويقوي السويق ثلاث مرات ويعطاه، فإنه يذهب بالحمى وينشف المرار والبلغم ويقوي العسل، ولكن الرواية لم تذكر التجفيف، وغاية الأمر فإن مرسلة الدعائم قد لا تقاوم مرسلة الكافي المحومة بمسندة طب الأئمة التي يرويها ابن بسطام عن أبي عبد الله التك قال السويق الجاف إذا أخذ على الريق، أطفأ الحرارة وسكن المرة، وإذا لت ثم شرب لم يفعل ذلك»<sup>(٢)</sup>

(١) الكافي ٦: ٣٠٧ ح ٦، عن عنة من أصحابنا، عن سبهل بن زياد، عن السياري، عن إبراهيم بن بسطام، عن رجل من أهل مرو.
 (٢) دعائم الإسلام ٦: ١٥٠ ح ٥٢٧.
 (٢) معائم الأسمة: ١٦، عن صلح بن إبراهيم المصري، عن فضالة، عن ابن بكير، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله المناه.

٢٢ ..... ٢٢ المطفى عليه المعام ٢٢

وحاصل المباحث أن السويق نافع وهناك رواية تمنع تأثير السويق الملتوت ورواية تدل على نفع السويق الملتوت بالماء، وبعد التتبع في استعمل كملمة السويق الملتوت وجدناها تستعمل في السويق الملتوت بالزيت أو السمن، وبهذا يرتفع التنافي بين جميع الروايات، وإذا كان الملتوت مطلقاً هو المراد والرواية مطلقة، فقد تقيدها الرواية الدالة على نفع الملتوت بالماء ويبقى السويق الملتوت بغير الماء تحت الرواية النافية.

والنتيجة النهائية أن السويق كلم نافع لمعالجة المرة، سوى السويق الملتوت بالزيت أو السمن، وأفضل السويق هو السويق الجاف الذي لم يلت بـه سمـن ولا مـاء، يؤخـذ ثـلاث راحـات، والمقصـود فيه ما يملأ راحة اليد دون الأصابع يأخذه الإنسان على الريق فهو أفضل طريقة للمعالجة بالسويق.

٣\_الماء البارد

روى الـبرقي والكلـيني عـن أبي طيفور المتطبب قل: دخلت على أبي الحسن الماضي الظلاف فنهيته عن شرب الماء، فقل الظلاف: فوما بأس بالماء وهو يدير الطعام في المعدة، ويسكن الغضب، ويزيد في اللب، ويطفئ المرارا<sup>(۱)</sup>.

والمهم أنه يطفئ المرار، بمعنى أنه الله يفرض للمرة لهب وحرارة، والماء يطفئها كما يطفئ كما يطفئ كل نار ولهب، والمراد هنا تخفيف المادة القاعدية بمخالطتها الماء، وارتفاع حدتها وتأثيرها، وهو بالنسبة للصفراء واضح، وله رواية تأتي في علاج الصفراء وإطلاقه يشمل المرة السوداء، خصوصاً مع أدائه بلفظ الجمع فهو يعني كل مرة.

(۱) الحاسن ۲: ۵۷۲ ح ۱۵، عن محمد بن الحسن بن شمون، عن أبي طيفور المتطبب، وفي الكمافي ٦: ۳۸۱ ح ٢، عن سمهل بن زياد عن محمد بن الحسن بن شمون البصري... ومحمد ضعيف، وأبو طيفور مجهول. ومقدار الماء المتداوى بشربه تابع مقدار المرة وحدتها فعليه أن يكثر الشرب بالتدريج حتى ترتفع أعراض المرض وترتفع اليبوسة إن كانت. ٤\_الزيت أو الزبيب

يروي الصدوق روايتين بنفس اللفظ تذكران خصل الزبيب أو الزيت، يرويها بلفظ الزبيب في الخصل وبلفظ الزيت في العيون.

روى في العـيون بإسـناده عـن رسول الله على الله على العليكم بالزيت فإنه يكشـف المـرة ويذهـب الـبلغم ويشد العصب ويذهب بالضنى ويحسن الخلق ويطيب النفس ويذهب بالغما<sup>(1)</sup>.

والـرواية الثانـية في الخصل عن رسول الله ﷺ قل: اعليكم بالزبيب؛ فإنـه يكشـف المـرة، ويذهب بالبلغم، ويشد العصب، ويذهب بالإعيا، ويحسن الخلق، ويطيب النفس، ويذهب بالغما<sup>(٢)</sup>.

وليس هذا اختلاف في النقل ولا هي روايتان، وإنما هي رواية حدث في أحد الكتابين تصحيف من الطبّاع أو بعض النساخ والمحررين، ونسخ الوسائل مخـتلفة وهـو يذكر الروايتين وكذا نسخ كتاب العيون بعضها الزيت، وبعضها الآخر الزبيب، وكذا في المستدرك ومكارم الأخلاق.

وبزعمي أنّا إما أن نقبل الروايتين معاً، أو نختار الزبيب فإن رفعه للغم معروف.

٢٣٤ ...... ٢٣٤ علم المطفى عَمَالَةُ العلاج العام

0\_الإجاص

روى ابسن بسطام عسن أبسي جعفراً قل: «شكا رجل إلى أبي جعفر مراراً هاجت به حتى كاد أن تحن، فقل: «سكنه بالإجاص»<sup>(١)</sup> ومعلوم أن الرجل الشاكي مبتلى بنوع واحد من المرار إما الصفراء أو السوداء، ولكنه لم يبين نوع المرار عندما سأل الإمام التي فيكون الجواب عاماً، وهو لا يخلو من الإشكال مع ورود الرواية بخصوص الصفراء كما سيأتي.

وحنَّ يحنَّ حنين الجارية بكى عن حزن وتألم، وقوله تحن يعني المرار كناية عـن شدة هيجانه حتى وكأنها جارية تحن وتبكي، ويحتمل التصحيف عن يحن، ويقول ذلك للمخاطب ويقصد نفسه فهو متداول.

نعم هــناك روايـة عامة يرويها ابن بسطام أيضاً عن أبي عبد الله الظيم عــن الإجاص فقل: (نافع للمرار ويلين المفاصل فلا تكثر منه فيعقبك رياحاً في مفاصلك»<sup>(۲)</sup>.

وفي روايـة ثانـية عـنه الظير أنه قل: «الإجاص على الريق يسكن المرار، إلا أنه يهيج الرياح»<sup>(٣)</sup>.

والـرواية مطلقـة شـاملة للإجـاص الجاف والطري، وفي رواية تأتي في تسـكين الصـفراء تذكـر الإجـاص الطري، والظاهر عدم زوال منافع الإجاص بجفافـه؛ لما رواه ابن بسطام عنهم عليهم السلام: اعليكم بالإجاص العتيق، فإن

طب الأئمة: ١٣٦، عن إبراهيم بن عبد الحميد الأنصاري، عن محمد بن مروان، عن خالد بن تجيح، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد الجعفي، عن أبي جعفر التيلية.
 طب الأئمة: ١٣٦، عن الأزرق بن سليمان قل سألت أبا عبد الله عن الإجاص.
 طب الأئمة: ١٣٦.

علاج غلبة الطبائع ......

العتيق قد بقي نفعه وذهب ضرره، وكلوه مقشراً فإنه نافع لكل مرار وحرارة ووهج يهيج منهه<sup>(۱)</sup>.

7\_دخول الحمام بعد الأكل

روى عن الصادق الكلا أنه قال: "من دخل الحمام على الريق أنقى البلغم، وإن دخلته بعد الأكل أنقى المرة...» وقد تقدم أن الحمام هو أحد الأدوية العامة، والمهم هنا أنه ينقي المرة، والتعبير بالإنقاء باعتبار أن المرة المتحدث عنها هي شيء زائد داخل في الزوائد والكدورات المضرة، وبكون الأثر للغسل لظاهر البدن والبخار الموجود في الحمام وحرارة بيوته ورطوبتها وبرودتها وجفافها، إذ أضيف إليه الأكل قبله، فإن الأكل في رواية أخرى يطفي المرار، رواها عن أبي عبد الله الكلي أنه كان إذا أراد دخول الحمام تناول شيئاً فأكله، قال الراوي، قلت له: إن الناس عندنا يقولون: إنه على الريق أجود ما يكون، قال: إلا بل يؤكل شيء قبله يطفي المرار ويسكن حرارة الجوف، <sup>(٢)</sup> فقد عزى الإطفاء إلى الأكل قبل دخول الحمام.

۷\_مشط العاج

روى الطبرسي عن أبي الحسن العسكرالله قال: «التسريح بمشط العاج ينبت الشعر في الرأس، ويطرد الدود من الدماغ، ويطفئ المرار، وينقي اللثة والعمورا<sup>(٢)</sup> ويصعب تصور ارتباط المشط بإطفاء المرار، وله نوع من الغموض، وهي رواية واحدة يرويها الطبرسي مرسلة.

- (1) طب الأثمة: ١٣٦.
- (٢) طب الأئمة: ١٣٦.
- (٣) مكارم الأخلاق: ٧٢.

٢٣٦ ..... ٢٣٠ المطفى عَظم العلاج العام ٢٠

#### ٨\_الرمان عند الحجامة

عن زيـد الشـحام قل: كنت عند أبي عبد الله التلكة فدعا بالحجام فقل لـه: «اغسـل محـاجك وعلقهـا» ودعـا بـرمانة فأكلها، فلما فرغ من الحجامة دعا بـرمانة أخـرى فأكـلها وقل: «هذا يطفئ المرار»<sup>(١)</sup> والإشارة بكلمة هذا إلى أكل الرمان وليس إلى الحجامة، لأن الحجامة تثور المرة كما يستفاد من بعض الأخبار الآتية في بحث الحجامة، والرمان يكون علاجاً له.

٩\_المشي

لعمل همذا أهم علاج للمرة، فإن المشي وهو استعمل المسهل كما ذكره الأكثر، وكما هو شائع من استعمل مادة المشي في هكذا موارد، فهو علاج نافع يستنزف المرة بشكل جيد وخصوصاً الصفراء، لكثرة خروج الملاة الصفراء معه، وكذا السموداء، وهو كما بينا ثلث العلاج للرواية عن النبي يتلا الداء ثلاث والمدواء ثملاث فمالداء المرة والمبلغم والمدم، فدواء الدم الحجامة، ودواء المرة المشي، ودواء البلغم الحماما<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان المراد بالمشي هو المشي على الرجلين فهو الآخر معقول ويؤدي إلى هضم الطعمام وخمروج الصفراء واستنزاف حدته وشدتها، والخير كله في التحرك والفعالية البدنية.

١٠\_العسل

فقـد ورد فـيه <sup>و</sup>أنه يحسم الصفراء، ويمنع المرة السوداء<sup>(٣)</sup> وقد تقدم أن العسـل مـن الأدوية العامة لكل داء ويقوم هو والحبة السوداء بتعديل الطبائع،

- (١) مكارم الأخلاق: ٧٢.
- (٢) الفقيها: ١٢٦ ٢٩٩.
- (٣) فقه الرضا الطيع: ٣٤٦

علاج غلبة الطبائع .....

والتعـبير بالقطع بالنسبة للسوداء، فهو يفرضه كالنزيف الذي يحتاج إلى القطع، أو يقطع تأثيره فلا يستمر، وذلك باستنزافه دفعة.

١١\_الدواء المركب الأول

فقد جاء فيه أنه ينفع بلذن الله من المرة السوداء والصفراء والبلغم...<sup>(۱)</sup>. وقد تقدم الكلام عنه في الأدوية المركبة.

## علاج المرة الصفراء

المراء بالمرة الصفراء هي المواد القاعدة الصفراء المنتشرة في جميع البدن وفضولها تصب في المرارة، وأقدرً عودهما إلى البدن بعد امتزاجها بالغذاء أو بدونه، فتورث الحدة والغضب والشدة وغيرها مما ذكرناه، كما أن لها لهباً وحريقاً ناشئاً من حدتهما وشدتها، وهمناك بعض الأمور تطفئها وتعالج منها، وذلك بدلميل مما جماء في الرسمالة فومين أراد أن يطفئ لهب الصفراء...» كما سيأتي، والمهم بيان الأمور التي تطفئها وتعالج غلبتها وحدتها، وهي كالتالي:

١\_سويق العدس

تقدم أن السويق الجاف يعالج المرة بصورة عامة، والكلام هنا عما يعالج الصفراء من أنواع السويق، ألا وهو سويق العدس، فقد روى الكليني عن أبي عبد الله التي أنه قل: «سويق العدس يقطع العطش، ويقوي المعدة، وفيه شفاء من سبعين داء، ويطفئ الصفراء، ويبرد الجوف، وقد تقدم الكلام في كيفية عمل السويق في البنداوي بالأطعمة الخفيفة، والخاصية المدروسة هنا للعدس، فإنه بطبعه بارد مفيد جداً، ومن فوائده إطفاء سويقه للصفراء، أي إطفاء لهبها وامتصاص حدتها.

(١) طب الأئمة: ٧٥.

٢٨ ..... ٢٣٨ ..... ٢٢٨ .... دراسة في طب الرسول المصطفى عظية العلاج العام

۲\_الخل

جاء فيه أنه: ايكسر المرة ويطفئ الصفراء ويحيي القلب"<sup>(()</sup>، وقد تقدم بعض الكلام في علاج المرة بصورة عامة.

٣\_الإجاص الأسود

روى الكليني بسند معتبر عن زياد القندي قل: دخلت على أبي الحسن الأول للظلا وبين يدينه تنور ماء فيه إجاص أسود في إبانه: فقل: «إنه هاجت بي حسرارة، وإن الإجناص الطري يطفي الحرارة، ويسكن الصفراء، وإن اليابس منه يسكن الدم ويسل الداء الدوي،<sup>(۲)</sup>.

ولما كانت الرواية معتبرة حتَّم علينا التدقيق فيها، كما فعله الرواي عند وصفه للواقعة فقد لاحظ جميع القرائن والشواهد حيث يقول: «تور ماء» فإن الـتور إنـاء صغير وتقييده بكونه تور ماء إما بمعنى أنه يستعمل لخصوص الماء من بـين أنـواع التور، أو أن التور كان فيه ماءاً، وأنا أفهم منه غسل ما فيه من الإجاص بشكل جيد بحيث ألفت نظر الداخل، يعني زياد القندي.

ثم قسيد الإجماص الموجود في الإنماء بأنمه أسود ليس أحمر ولا أصفر، حكاية لنوعه ونضجه فإن الأسود قبل أنه ينضج يكون لونه أحمر، وأظرف ما في تدقسيقه قوله «في إبانــه» يعـني في زمانه التفاتاً إلى أن الإجاص كان طرياً وليس يابساً وكان في زمانه وحينه عناية بما روي من أن الفاكهة في حينها دواء.

وبعـد ذلـك فـإن الإمـام قيله بالطري وذكر أنه يطفئ الحرارة التي تلل عـلى ارتـباط وثـيق بـين حرارة الجوف وبين المرة الضفراء أن الإجاص يسكن الصفراء ويطفئ الحرارة.

- (۱) الكافي: ۲۲۹ ۷.
- (٢) الكافي٦: ٣٥٩ ح ١، عن محمد بن يجيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد. عن زياد القندي، ورواه مثله في مكارم الأخلاق: ١٧٥.

علاج غلبة الطبائع .....

والـذي يظهـر مـن جمـيع الأخبار أن الإجاص بارد شديد البرودة بحيث يـورث الـرياح في المفاصل إذا أكثر الإنسان منه أو كما هو معروف فهو مسهل قوي، فيدخل في العلاج بالمشي الذي هو العلاج الأساسي للمرة.

٤\_السمك الطري

روى الكليني عن محمد بن يحيى قل: كتب بعض أصحابنا إلى أبي محمدالي يشكو إليه دماً وصفرا، وقل: إذا احتجمت هاجت بي الصفرا، وإذا أخرت الحجامة أضر بي الدم، فما ترى في ذلك؟ فكتبالي الحتجم وكل على أثر الحجامة سمكاً طرياً كباباً قل: فأعدت عليه المسألة فكتب إلي المتجم وكمل عملى أثر الحجامة سمكاً طرياً كباباً عاء وملح قل: فاستعملته فكنت في عافية وصار غذائي <sup>(1)</sup>.

ويظهر من الرواية أن محمد بن يحيى كان قد شاهد المكاتبة الأولى، وشاهد الكتاب، إذ لم يقل: إن بعض أصحابنا أخبرني أنه كتب، بل قل "كتب" يعني أنه يخبر عن علم أو مشاهدة، نعم المكاتبة الثانية لم يكن يشهدها لأنه قل «قل» ولو تم ما ذكرناه فالرواية معتبرة قريبة الإسناد، وهي تدل على أن الحجامة تهيج الصفراء وهو كذلك ولذا أمرنا بأكل الرمان قبلها وبعدها، وأكل السمك كما في هذه الرواية وغيرها، بل صرحت بعض الأخبار بأنها قد تهيج المرة، كالرواية الناهية عن الحجامة حل الصوم مع تعليل ذلك بأنه أما يخشى أن تشور به مرة، فهي \_أعني ثوران المرة متوقعة بعد الحجامة، وهو معقول لأن قلة الدم قد يصاحبه غلبة المرة.

والسسمك الطـري كالـرمان والإجاص بارد جداً يطفئ حرارة الصفراء. بل مطلق الحرارة.

 الكماني ٦: ٣٢٤ ح ١٠، ورواه في مكمارم الأخملاق: ١٦٢، عمن الحميري، وفيه ذيل الرواية فقط، أي مفاد المكاتبة الثانية. ٤٤٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

والمراد بالطري هـو مـا يقابل السمك الجفف فإنه كثير الضرر كباقي اللحوم الجففة ويولد الأمراض العديدة.

والمـراد بالكـباب هـو المشـوي مقابل المقلي بالزيت والسمن والمطبوخ بالماء.

ولعـل إضـافة المـاء والمـلح لإساغة طعمه وهو لم يثبت لأن ذيل الرواية مرسـل لا يعـلم راويـه، بخلاف المراسلة الأولى فهي مسندة كما ذكرنا، خصوصاً وقد تقدم عدم صلاحية أكل الملح والطعام المللح بعد الحجامة، إلا أن يراد به مع الفصل المطلوب.

0\_الماء البارد

تقدم أن الماء يطفئ المرار، وهنا تصريح بإسكانه خصوص الصفراء، فقد جاء في الفقه الرضوي: فوأروي في الماء البارد أنه يطفئ الحرارة، ويسكن الصفراء، ويهضم الطعام، ويذهب الفضلة التي على رأس المعدة، ويذهب بالحمي»<sup>(1)</sup>.

وكان الصادق التخلة إذا اعـتلّ إنسان مـن أهل الدار قل: «انظروا في وجهه» فإن قالوا: أصفر قل: "هو من المرة الصفراء" فيأمر بماء فيسقى، وإن قالوا: أحمر، قل: "دم»، فيأمر بالحجامة<sup>(٢)</sup>.

٦\_مجموعة أدوية

جاء في الرسالة الذهبية: حزيران ثلاثون يوماً، يذهب فيه سلطان البلغم والــدم، ويقــبل زمــان المـرة الصــفراء، ونهي فيه عن التعب، وأكل اللحم دسماً والإكــثار مــنه، وشــم المسك والعنبر، وينفع فيه أكل البقول الباردة كالهندباء<sup>(٣)</sup>،

- (١) فقه الرضا الم الا ٤٧، والهندباء يقل له
  - (٢) مكارم الأخلاق: ٧٣.

(٣) الهندباء بالفارسية «كاسنى» وبالإنكليزية Chicory، الاسم العلمي Cichoriumendivia.

وبقلـة الحمقـاء<sup>(۱)</sup>، وأكـل الخضـر كالقـثاء، والخيار، والشيرخشت<sup>(۲)</sup>، والفاكهة الرطـبة، واسـتعمل الحمضـات<sup>(۲)</sup>، ومـن الـلحوم لحم المعز الثني والجذم، ومن الطيور الدجاج والطيهوج، والدراج<sup>(٤)</sup>، والألبان، والسمك الطري.

فأنبت تسرى أنبه اللخ جميع كل بارد من البقول الباردة، والخضر الباردة واللحوم الباردة كلحم المعز، والألبان، كل واحد منها ينفع للصفراء لوحده، ولا يلزم جمعها.

جاء في الرسالة الذهبية: "ومن أراد أن يطفئ لهب الصفراء فليأكل كل يـوم شيئاً رطباً بارداً، ويروح بدنه، ويقل الحركة، ويكثر النظر إلى من يحب»<sup>(°)</sup> فكـأن كـثرة الـتحرك والتعب مما يثير المرة الصفراء، باعتبار أن الحركة الشديدة تحـتاج إلى المحـرك الشـديد وهو الصفراء فيوحي الدماغ إلى مولداتها فيحركها، كما أن دوران الدم بسرعة سيكثر من نقل زوائد الصفراء إلى المرارة.

وأظرف من ذلك قبان المنظر إلى من يحب يطفئ لهب الصفراء، فهو بحاجة إلى دراسة وتجربة.

٨\_الدواء المركب السابع (دواء الشافية) فقـد جـاء فـيه أنه إذا أتى عليه ثلاثة أشهر فهو جيد من المرة الصفراء والبلغم المحترق وهيجان كل داء يكون من الصفراء يأخذه على الريق.

- (١) المبقلة الحمقاء، بالفارسية تحرقته وبالإنكليزية Purslane وبالفرنسية Pourpier،
   والاسم العلمي Portulaca oleracea.
   (٢) الشيرخشت بالإنكليزية Pargative manna، وبالفرنسية Mannepurgative وهو ماده بيضاء تميل إلى الصفرة وحلوة الطعم ونوع من أنواع المنّ.
   (٣) الخمضات هي الأغذية الحامضة، أي التي يضاف إليها الحامض.
   (٤) الطيهوج طائر أخضر طويل الرجلين والرقبة أبيض البطن والصدر من طيور الماء.
  - والدراج بالفارسية «بلدرجين» وبالإنكليزية : «quail».
    - (a) الرسالة الذهبية: ٤٢.

٧\_علاجات متنوعة

٤٤٢ ..... ٢٤٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام

وجـاء أيضـاً: وإذا أتـى عليه ثمانية أشهر ينفع من المرة الصفراء والداء الذي يخاف منه الآكلة يشرب بماء وتدهن بأي دهن شئت.

وكذلـك إذا جـاء علـيه عشرة أشهر جيد للمرة السوداء والصفراء التي تأخذ بالبلبلة والحمى الباطنة يؤخذ منه مثل العدسة بخل وبياض البيض تشربه على الريق بأي دهن (وجه) شئت عند منامك.

يعني يعمل من الخل وبياض البيض شراب تشربه على الريق مع مقىدار عدسة من دواء الشافية، مع التدهين بأي دهن عند المنام، فالظاهر أن هناك سقط، أو المراد تشربه على الريق بأي دهن شئت أو بأي وجه شئت على اختلاف النسخ\_عند منامك، يعني مرتين باليوم، مرة مع الخل وبياض البيض ومرة مع أي دهن أو حتى بدون دهن.

# علاج غلبة المرة السوداء

المراد بالمرة السوداء هي المواد القاعدية السوداء التي تتواجد في جميع المبدن خصوصاً أسفل المبطن وتؤدي إلى اليبوسة وخروج البراز أسود اللون وتودي قستم لون الإنسان ويبوسة بدنه، وتجري زوائدها إلى الطحل، وهي التي تودي إلى حصول الفزع والوسواس، وقد ذكرت الأخبار في علاج غلبتها أموراً كشيرة، وهمي أكثر ما يعالج المرة بصورة عامة، فإن المظنون أنه يعالج السوداء بالدرجة الأولى كالمشي والخل والإجاص وغيرها ولذا جاء ما يخصها أقل مما جاء في الصفراء، وهي أمور:

۱\_الباذنجان

فقد روى الطوسي عـن أبـي عـبد الله الظِّرَ قل: «الباذنجان جيد للمرة السوداء»<sup>(١)</sup> وروى البرقي عنه الطَّيَّة: «كلوا الباذنجان؛ فإنه جيد للمرة السوداء»<sup>(٢)</sup>

- (١) أمالي الطوسي: ٦٦٦.
- (٢) المحاسن٢: ٢٦٥ ح ٧٥٧.

علاج غلبة الطبائع .....

فلعـل المـراد بكلمة جيد هو علاج غلبته، فجيد بمعنى يعالج منه، وقد يتصور أن الـباذنجان إذا كـان يعالج السوداء، فهو يضر بغيرها، ولكن دفعه ذلك الإماماليَّيْنَ وقال: «الباذنجان جيد للمرة السوداء، ولا يضر بالصفراء"<sup>(١)</sup>.

- ٢\_القي ، يعني تعمد القيء قبل أن يذرعه.
  - ٣\_القصد

٤\_مداومة الـنورة، فقـد جـاء في الرسـالة الذهبية: اومن أراد أن يحرق السوداء فعليه بكثرة القيء وفصد العروق ومداومة النورة<sup>(٢)</sup>.

والحكمة في النورة أنها تؤدي إلى تعجيل خروج الشعر، وبخروجه يخرج الـداء، لمـا ورد أن آلام الـبدن وأدواءه تخـرج بخـروج الشـعر في مسامه، وبخروج الأظفـار مـن أناملها، ولذلك أمر الإنسان بالنورة وحلق الرأس، وقص الأظفار في كـل أسبوع، ليسرع الشعر والأظفار في النبات، فتخرج الآلام بخروجها، وإذا طـالا تحـيرا وقـل خـروجها فاحتبست الآلام والأدواء في الـبدن فأحدثت عللاً وأوجاعاً<sup>(7)</sup>.

<sup>٥</sup> العسل تقدم أن العسل يعالج المرتين، فقد روي: ومن لعق لعقة عسل على الريق يقطع البلغم ويكسر الصفراء ويقطع المرة السوداء<sup>(٤)</sup>. ٦ الدواء المركب الأول وقد تقدم أنه يعالج المرتين

- (١) طب الأئمة: ١٣٩.
- (٢) الرسالة الذهبية: ٤٢.
- (٣) التوحيد للمفضل: ١٣، البحار ٣: ٧٧.
  - (٤) فقه الرضا الظلا: ٤٧.

٤٤٤ ...... واسة في طب الرسول المصطفى عَلَيْهُ العلاج العام

۷\_الافتيمون

جاء في توحيد المفضل من كلام الإمام الصلاق الكين: افكر في هذه العقاقير وما خص بها كل واحد منها من العمل في بعض الأدواء، فهذا يغور في المفاصل فيستخرج الفضول الغلميظة مثل الشيطرج، وهذا ينزف المرة السوداء مثل الافتيمون...ه<sup>(۱)</sup> والتعبير بالنزف دليل على أنها من جنس الدم أو كالدم.

^\_الدواء المركب السابع (دواء الشافية)

فقـد جـاء فـيه أنـه إذا أتـى علـيه أحـد عشر شهراً، فإنه ينفع من المرة السوداء التي أخذ صلحبها بالفزع والوسواس قدر الحمص<sup>(٢)</sup>.

## علاج البلغم

الأخـبار في عـلاج الـبلغم كثيرة جداً، وبموازاتها طرق العلاج المطروحة فيها، والسبب في ذلك يعود إلى خطورة البلغم.

فهـو السـبب لحصـول الهـرم وذبـول الجسـد وضعف القوى، وحصول الفسـاد في تكـون الشـخص، كمـا ويؤدي إلى اختلال نظام الشخص حتى ينام عـند القـوم ويسـهر عند النوم ولا يتذكر ما تقدم وينسى ما حدث في الأوقات، ويذبل عوده ويجف ماء رونقه وبهائه ويقل نبت شعره وأظفاره، ولا يزال جسمه في انعكـاس وادبـار مـا عاش لأنه في سلطان البلغم، وهو بارد جامد، فبجموده

(۱) توحيد المفضل: ١٠٦، والأفتيمون، فبات طفيلي يلتف ويسمى بالإنكليزية dodder، وبالفرنسية cuscute واسمه العملمي Cuscuta epithymumوالشيطرج بالفارسية موجه وشميتره وبالإنكلميزية Dittany، وبالفرنسية Passerage، والاسمم العملمي Lepidium latifolium.

(٢) طب الأثمة: ١٢٧.

علاج غلبة ألطبائع ...... ٤٤٥

وبـرده يكـون فـناء كـل جسـم يسـتولي عليه في أخر القوة البلغمية، كل ذلك ذكرناه في كتاب الأمراض.

ومن هنا جاء التأكيد المستمر على مكافحته وتقليله فيما تبدو صعوبة ذلبك واحتياجه إلى سياسة متبعة وسلوك طرق متعددة من أجل السيطرة عليه، أستفيده من كثرة الأخبار وكثرة الطرق المطروحة لمعالجته.

وليس البلغم هـو الأخـلاط التي نشاهدها، بل هي علامة على غلبته وكثرته، وقد يكون الإنسان في سلطانه من دون أن تخرج تلك الأخلاط وإن كان الغالـب ذلـك، ولـيس له أعراضـاً خاصـة، وإنما أعراضه كل أعراض الهرم وما يصيب المرء عادة بعد مجاوزة ستين عاماً.

> ونحن نذكر جميع ما هو مذكور كعلاج للبلغم. ١\_الإفطار بالماء الفاتر

والإفطار هو الأكل والشرب بعد الإمساك والصوم، فقد روي أن رسول الله ﷺ كـان إذا أفطر بـدأ بحلـواء يفطر عليها، فإن لم يجد فسكرة وتمرات، فإذا أعـوز ذلـك كلـه فمـاء فاتـر وكـان يقول: «ينقي المعدة والكبد ويطيب النكهة والفـم، ويقـوّي الأضراس، ويقوي الحدق، ويجلو الناظر ويغسل الذنوب غسلاً ويسكن العروق الهائجة والمرة الغالبة، ويقطع البلغم ويطفي الحرارة عن المعدة ويذهب بالصداعه<sup>(۱)</sup>.

والمهــم أنــه يقطـع البلغم، أي الصوم ثم الإفطار على الماء الفاتر يقطع البلغم، والماء الفاتر هو الذي يفتر ويسكن بعد الغليان أو الحرارة .

(۱) الكافية: ۱۵۳ ح ٤، عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عمن ذكره، عن منصور بن العباس، عن صفوان بن يحيى، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي عبد الله الظلمة، منصور كان مضطرب الأمر وهو واقع في أسناد كامل الزيارات.

٤٤٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَظَيْ العلاج العام

ويحتمل أن تكون تلك الآثار للماء الفاتر بصورة عامة من دون التقييد بالصوم والإفطار عليه، ويكون شرب الماء الفاتر دائماً له كل تلك الخواص، ومنها أنه يقطع البلغم، ولا أقبل من وجدانه لتلك الخواص مع فراغ المعدة وخلوها من الطعام مطلقاً ولا يلزم الصوم الشرعي بجميع دقائقه.

ويـبقى قوـله يقطع البلغم، فهو ظاهر في قطع البلغم الذي نشاهده، أي الأخـلاط، وهـل يقـوم بمعالجـة زيـادة البلغم وغلبته التي فيها نوع من الخطورة ويكـون انقطـاع الـبلغم علامـة على تعادل البلغم الموجود في الجسم الذي هو قوامه وأحد أركانه وتحدث المضار من زيادته فهو المهم في المقام.

٢\_المرأة الجميلة

إحدى الطرق للتخلص من البلغم وأضراره التي منها الهرم وغيره هو الـزواج من المرأة الجميلة، فقد ورد: «المرأة الجميلة تقطع البلغم، والمرأة السوداء تهييج المرة السـوداءة<sup>(١)</sup>، والظاهـر إرادة المرأة ذات الجمل مطلقاً وإن لم تحسن أخلاقهـا، ولكـن يحـتمل إرادة جـل الأخلاق بقرينة مقابلتها بالمرأة السوءاء أي السيئة الأخـلاق، وإن كـان النقل في السوداء مختلف ففي بعضها السوداء وفي بعضها الآخر السوءاء ذكرناه في كتاب الأمراض.

وهـناك قريـنة أخـرى تـأتي في العـلاج اللاحـق، ولكـن مـع ذلك قل الصدوق في المقنع: روي عن أبي عبد الله الظيلا أن النظر إلى المرأة الجميلة يقطع الـبلغم، قـل: الجميلة هـي الحسـنة الوجـه والـنظر إلى المرأة السوء يهيج المرة السوداء يعني بالسوء: السمجة القبيحة الوجه<sup>(٢)</sup>.

٣\_المرأة الخليقة

فقد شكا بعض أصحاب أبي عبد الله الطَّلا إليه البلغم، فقل: (أما لك جارية تضحكك؟ قال، قلت: لا قسل: (فاتخذها، فإن ذلك يقطع

 (۱) الكافيه: ٢١٣ ح ١، عن محمد بن يجيى، عن محمد بن أبي القاسم، عن أبيه رفعه عن أبي عبد الله الظلا.
 (٢) المقنع: ١٠١. علاج غلبة الطبائع ......

البلغم<sup>ه(()</sup>،والمستفاد أن الرجل ذا الطبيعة البلغمية الذي لا يضحك ويكون عبوساً على الدوام ويؤذي نفسه بالتحسس من كل شيء والتأثر من أقل حدث، يكون سببه البلغم الغالب فيه هو وعلاجه المرأة التي تضحكه وتؤنسه وترفع عنه الغم والهم، وقد يكون الملاك هو نفس الضحك بأي وسيلة كانت وإن لم يكين بواسطة المرأة التي تضحكه، ولكن الالتزام بظاهر النص يوقفنا على حد الضحك الحاصل بواسطة الجارية الخليقة المازحة.

٤\_السويق الجاف

هـو طعـام يـتخذ من نخالة الحنطة والشعير، أو الناعم من دقيقها، يقلى ويخلـط معـه الماء والعسل يلت بدهن في بعض الأحيان، والمستحسن منه ما لا يلت بدهن، والمنعوت للبلغم هو الجاف الذي لا يخلط معه حتى الماء.

فقمد روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله التلخ قل: اثلاث راحات سويق جاف على الريق ينشف البلغم والمرة حتى لا يكاد يدع شيئاً<sup>(٢)</sup> وهو إلى الـدواء والعـلاج الجـذري أقـرب، فليس هو مجرد قطع موقت، بل يعالج البلغم علاجـاً جذرياً ويحسم مادته وينشفه، ولا أظن أن له ربطاً بالبلغم الذي هو أحد الطبائع ولا يقوم بتنظيمه وتعديله، وإن كان ذلك محتملاً.

وهــناك روايـة تلل على إذهابه البلغم الموجود في المعدة فقط، فقد روى الكليني بسنده عن أبي عبد الله اللخلا قال: «السويق يجرد المرة والبلغم من المعدة جـرداً ويدفع سبعين نوعاً من أنواع البلاء<sup>(٣)</sup>، ولكن الرواية تتكلم عن مطلق

| ي، عن علي بن محمد، عن محمد بن     | (۱) الكمافيه: ۳۳۱ ح ۲، الحسين بسن محمد، عن السيار؟   |
|-----------------------------------|------------------------------------------------------|
|                                   | عبد الحميد، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله الظَّيْن. |
| بن محمد عن علي بن الحكم، عن       | (٢) الكافي٦: ٣٠٦ ح ٨ عن عدة من أصحابنا، عن أحمد      |
|                                   | فتيبة الأعشى، عن أبي عبد الله الظيلًا.               |
| ندار، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن | (٣) الكافي٦: ٣٠٦ ح ١١، عـن علي بـن محمـد بـن بـ      |
|                                   | موسى بن القاسم، عن يحيى بن مساور، عن أبي عبد الله    |

٤٤٨ ..... ٢٤٨ يتيني المعلاج العام

السويق، بينما الرواية الأولى تتكلم عن السويق على الريق وبمقدار ثلاث راحات وهي مفينة، وتُقدَّم على هذا الإطلاق، بل هما مثبتان، فالسويق بصورة عامة يجرد بلغم المعلة ويدفع سبعين نوعاً من أنواع البلاء فيلخل في الأدوية العامة، ولو تناوله الإنسان على الريق بمقدار ثلاث راحات، فإنه ينشف البلغم من عامة البدن، ويعالج منه.

وروى المنعمان عن بعضهم الملكة أن السويق ينبت الملحم ويشد العظم، وقال: المحموم يغسل له السويق ثمالات مرات ويعطه، فإنه يذهب بملحمى وينشف المرار والمبلغم ويقوي الساقين <sup>(١)</sup> ولعمل الغسل ثلاثاً في خصوص الحمى، وخصوصيته معالجة البلغم لا تتوقف على ذلك، لأن المنعوت هو الجاف، وإن كان الغسل لا ينافي تناوله جافاً بعد غسله وجفافه.

٥\_السكر الطبرزد

وهو السكر الصلب الذي يكسر بالفأس لصلابته ولعله هو المعروف بالنبات أو القند وقد تقدم الكلام عنه في التداوي بالحلو، وهو يعالج البلغم، فقد روي عن الرضا التلكة أنه قل: «السكر الطبرزد يأكل البلغم أكلاً<sup>(۲)</sup> ولعله يعالج البلغم المعدود من الطبائع ويأكله بمعنى يعالج زيادته ويقلله حتى لا تؤدي زيادته إلى جمود البدن، وقد يكون المراد الأخلاط التي نشاهدها، وأكله بمعنى نفاده وعدم بقاء شيء منه يخرج مع السعل وبدونه، ويؤكد ذلك ما رواه ابنا بسطام عن زرارة عن أبي جعفرالتك قل: «ويحك يا زرارة ما أغفل الناس عن فضل السكر الطبرزد وهو ينفع من سبعين داء، وهو يأكل البلغم أكلاً ويقلعه

- (1) دعائم الإسلام 7: ١٥٠ ح ٥٧٣.
- (٢) الكافية: ٣٣٣ ح ٤، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن سهل، عن الرضا الحلا، أو قل بعض أصحابنا عن الرضا الحلا، أو قل بعض أصحابنا عن الرضا الحلا. ورواه الكليني بطريق آخر في الكافية: ٣٣٤ ح ١٠، عن علة من أصحابنا، عن سهل بن زياد عن ياسر، عن الرضا الحلا.

علاج غلبة الطبائع ......

من أصلمه<sup>(۱)</sup> وهو يعني أن المعالجة جذرية قد تكون في البلغم المعدود من الطبائع، أي البلغم الغالب.

۲\_العسل

جاء في صحيفة الرضا الكلا بإسـناده عن آبانهالطلا قل قل رسول الله يتله: «ثلاثة يزدن في الحفظ ويذهبن بالبلغم: قراءة القرآن، والعسل، واللبان»<sup>(٢)</sup>.

وفي الجعفريات عن على بـن أبي طالب اللغ «ثلاث يذهبن بالبلغم قـراءة القـرآن، واللبان، والعسل، وسيأتي نقل هذه الرواية من طرق أخرى وفي المكارم عن أمير المؤمنين الظلام «العسل شفاء من كل داء ولا داء فيه، يقل البلغم ويجلو القلب»<sup>(٣)</sup>. ولعل ذكر التقليل قرينة على إرادة البلغم الغالب.

ولكـن في فقـه الرضـا الطيّلاً: •ومـن لعـق لعقة عسل على الريق يقطع البلغم ويكسر الصفراء...<sup>(٤)</sup> فهي تقيده على خلاف الروايات السابقة والآتية بأن يكون على الريق، فيكون الالتزام بذلك أفضل.

٧\_آيات القرآن، والمقصود قراءة آيات من القرآن كما هو مستفاد من عامة الروايات.

- طب الأئمة: ٦٦، عن حمدان بن أعين الرازي، عن صفوان، عن جميل بن دراج عن زرارة.
   صحيفة الرضا المجلا: ٦٦ ح ١٢٧.
  - (٣) الجعفريات: ٢٤١.

(٤) فقمه الرضبا المحلفية: ٢٦٣ ح ٢، عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد، عن القامسم بن يحمي، عن أحمد بن محمد، عن القامسم بن يحمي، عن جده الحسن بن راشد عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله الخلام، ورواه الصدوق في حديث الأربعمائة في الخصل: ٦٢٣.

٤٥٠ ..... واسة في طب الرسول المصطفى عليه العلاج العام

<sup>٨</sup> مضغ اللبان؛ لما روي عن أمير المؤمنين التليم أنه قل: «لعق العسل شفاء من كل داء، قبل الله عزوجل: ﴿ يَحْرُبُهُ مَنْ يُطُونها شَرَابٌ مُحْتَف أَلُوانُهُ فِيه شفاً التَّاس وهو مع قراءة القرآن ومضغ اللبان يذيب البلغم<sup>(۱)</sup> فإني أفهم منه إذابة كل واحد من الثلاثة البلغم، لا أن الثلاثة معاً تذيب البلغم، لعدة قرائن منها أن العسل شفاء من كل داء، وهو يعني أن العسل لوحده يعالج البلغم، فيكون كل واحدة من الباقيات تعالج البلغم بنفسها أيضاً، وكذا ما جاء في وصية النبي يَتَزَليم لعلي: فيا علي ثلاثة يزدن في الحفظ ويذهبن البلغم: اللبان والسواك وقراءة القرآن<sup>(۲)</sup> فهي تلل على أن قراءة القرآن واللبان كل واحدة تذهب بالبلغم وتزيد في الحفظ فقد يفهم منه أن سبب النسيان هو البلغم.

والرواية السابقة تضيف العسل إلى قائمة المزيلات للبلغم وهو المروي عن أمير المؤمنين الظير قل: «ثلاثة يزدن في الحفظ ويذهبن بالبلغم: قراءة القرآن، والعسل واللبان»<sup>(٣)</sup>.

ويؤكـد الأصـل مـا جـاء في حديـث الأربعمائة عن أمير المؤمنين الظيَّة: «مضغ اللبان يشد الأضراس، وينفي البلغم، ويذهب بريح الفم»<sup>(؟)</sup>.

ويـزيده تأكـيداً مـا رواه ابــنا سـابور عــن علي الظيلا قل: اقراءة القرآن ِ والسواك واللبان منفاة للبلغم»<sup>(٥)</sup>.

(1) فقمه الرضا التلكة: ٤٧ الكافي٦: ٣٣٢ ح ٢، عن محمد بن يجيى، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحمي، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحميى، عن جده الحسن بن راشد، عن محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله التلكة، ورواه الصدوق في حديث الأربعمائة في الخصل: ٦٢٣.

- (٢) الفقيهة: ٣٦٥.
- (٣) عيون الأخبار الرضا الظلاة: ٢٢ ح ١١١.
  - (٤) الخصل: ٦١٣.
  - (0) طب الأئمة: ٦٦.

| <b>0</b> 1 |  | الطبائع | غلبة | علاج |
|------------|--|---------|------|------|
|------------|--|---------|------|------|

والأوضح من جميع ذلك ما رواه الطبرسي عن أمير المؤمنين الملكة قل: «مضغ اللبان يشد الأضراس وينفي البلغم ويقطع ريح الفم»<sup>(1)</sup> وجاء التأكيد على اللبان عن الإمام الرضا الملكة قل: «استكثروا من اللبان واستفوه وامضغوه وأحبه إلى المضغ، فإنه ينزف بلغم المعلة وينظفها...»<sup>(1)</sup> فهي تدل على وجود البلغم في المعدة ومضغ اللبان ينزفه، كما يوحي إلى وجود البلغم في مواضع كثير في البدن بل جميع البدن.

واللبان<sup>(٣)</sup> هو الكندر كأنه لبن يتحدّر من شجرة يونانية، وقد يكون هو المعروف بعلك الماء، فهو أبيض يتحدر من شجرة تزرع الآن في أماكن شتى.

وفي رواية أخرى عن أبي عبد الله اللغة قمل: الحمان الذي يتلغ يأكل العسل ويقول: آيمات من القرآن، ومضغ اللبان يذيب البلغم<sup>(٤)</sup>، فهو وإن لم يمل على أن العسل يذيب البلغم، ولكن الرواية السابقة ترفع الخلل الموجود في همذه الرواية، وتبين علة ذكر أكل النبي يتلغ للعسل مع آيات القرآن ومضغ اللمان التي تذيب البلغم، والمراد أن أكل العسل وآيات القرآن ومضغ اللبان كل واحد منها يذيب البلغم.

٩\_تمر البرني

تقـدم أنه من الأدوية العامة، وجاء في الرواية عن أبي عبد الله الطّكاة أنه قـال: الخير تموركم البرني يذهب بالداء، ولا داء فيه، ويذهب بالإعياء، ولا ضرر له، ويذهب بالبلغم، ومع كل تمرة حسنةا<sup>(٥)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ١٩٤.
- (٢) مكارم الأخلاق: ١٩٤.

(٣) اللبان بالفارسية التندر، وبالإنكليزية Olibanum، وبالفرنسية Oliban، والاسم العلمي
 Boswellia carterii birdw.

(٤) الكافية: ٣٣٢ ح ٣، عن محمد بن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن محمد بن عيسى، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن سكين، عن أبي عبد الله التلكة.
 (٥) الكمافية: ٣٤٥ ح ٥، عن علمي بن إبراهيم، عن عمرو بن عثمان، عن أبي عمرو، عن رجل، عن أبي عبد الله التلكة.

٤٥٢ ...... والمعالم عليه العام عليه الرسول المصطفى عليه العلاج العام

والمستفاد من الـروايات المـارة أن عامـة الـدواء الحمـو –أعـني التمر والعسـل والسـكر– يعـالج البلغم ويذهبه إما بإيجاد القوة الدافعة له، أو لأجل تفاعلـه معـه وإبطل مفعوله، خصوصاً مع مجيء التعبير بالإذابة والأكل، أي أنه يحلله ويرفع جموده أو يتفاعل معه ولا يبقي منه شيئاً.

ويبدو أن التداوي بالتمر من البلغم كان معروفاً، لأجل ما روي عن عمار الساباطي قل: كنت مع أبي عبد الله الظير فأتي برطب فجعل يأكل منه ويشرب الماء، ويناولني الإناء فأكره أن أرده فأشرب حتى فعل ذلك مراراً، قل، فقلت: إني كنت صاحب بلغم، فشكوت إلى أهرن طبيب الحجاج، فقل لي: ألـك نخل في بستان؟ قلت: نعم، قل: فيه نخل؟ قلت: نعم، فقل لي: عد علي ما فيه، فعددت حتى بلغت الهيرون، فقل لي: كل منه سبع تمرات حين تريد أن تسام ولا تشرب الماء، ففعلت وكنت أريد أن أبصق فلا أقدر على ذلك، فشكوت إليه ذلـك فقـل لي: اشـرب الماء قليلاً وأمسك حتى يعتدل طبعك ففعلت، فقل أبو عبد الله الظير: الما أنا فلو لا الماء ما باليت ألا أذوقهه (<sup>1)</sup>.

والمستفاد منه عـدم اختصـاص العلاج من البلغم بالتمر البرني، وأن الهـيرون أيضـاً يعـالج منه، ولعل عمار لما ذكر للطبيب أنواع التمور الموجودة في بستانه ولم يذكر البرني اختار الهيرون كبديل أو هو نفس البرني، خصوصاً وأن الحصـر بسبعة تمرات مروي عن النبي ﷺ كما مر في الكلام عن التمر البرني والعجوة.

وأما قـول أبـي عبد الله الظير أما أنا...، فلعل المراد به أنه لما كان معتدل الطـبع أو جافه فهو بحلجة إلى أكل التمر مع شرب الماء، طبقاً للمعادلة المستفادة مـن هـذه الـرواية، وهـي أن أكـل التمر لوحده يورث الجفاف، ولا أقل جفاف الفم، وأكله مع الماء الكثير خلاف ذلك أي يورث الرطوبة، وأكله مع قليل الماء

(۱) الكافي ٦: ٣٤٨ ح ١٨، عن أبي على الأشعري، عن محمد بن عبد الجبار، عن ابن فضل،
 عن ثعلبة بن ميمون، عن عمار الساباطي....

علاج غلبة الطبائع ...... ٤٥٣

يقـرب مـن الاعـتدال، ولكن الصحيح أن كلام الإمام للخلة يهدف إلى أمر آخر، وهـو بـيان أن أكله للتمر لا لأجل نفس التمر، بل لأجل استطابة الماء والتلذذ بـه الذي فيه نفع أخروي، لما تقدم من قول الأئمة للخلة إنما آكل التمر لاستطيب عليه الماء<sup>(۱)</sup>، ولقولهم من تلذذ بالماء في الدنيا لذذه الله به في الآخرة<sup>(۲)</sup>.

فالراوي يتكلم عن التداوي بالتمر، والإمام التخليظ يتكلم عن الاستطابة بالماء، فيكون حالهما مختلف، وإن كان في مناولة الإناء لعمار بعض الدلالة على أنه أنفع لحاله التي هو عليها.

١٠\_التفاح

روي عن أبي الحسن موسى الملكة أنه قل: التفاح ينفع من خصل عدة: من السم والسحر واللمم يعرض من أهل الأرض، والبلغم الغالب، وليس شيء أسرع منه منفعة (<sup>٦)</sup>، فالتعبير بالبلغم الغالب يأخذ بنا إلى البلغم المعدود من الطبائع التي إذا غلب أحدها جاء من ناحيته المرض وليس المراد الأخلاط التي تخرج لوعكة ومرض عارض، بل البلغم الذي يغلب في أواخر العمر أو في بعض الحالات، فيكون التفاح من الضروريات لمن تجاوز الستين من العمر.

١١\_أصول الفجل

فـإن المـروي في الفجـل أن «فـيه ثلاث خصل: ورقه يطرد الرياح، ولبه يسـربل الـبول، وأصـله يقطـع البلغم، كما جاء في بعض الأخبار<sup>(٤)</sup>، وفي رواية

(١) الكافي ٦: ٢٨١ ح ٣.
 (٢) الكافي ٦: ٢٨١ ح ٦.
 (٣) الكافي ٦: ٢٥٥ ح ٢، عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صالح، عن الجعفري قل سمعت أبا (٣) الكافي ٦: ٢٥٥ ح ٢، عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صالح، عن الجعفري قل المعتاي عن الحسن موسى الظيئ يقول.
 (٤) الكافي ٦: ٢٨١، عن علي بن محمد بن بتدار، عن أبيه، عن محمد بن علي الهمداني، عن حنان قبل سمعت أبا عبد الله الظيئ وكنت معه على المائدة فناولتي فجلة وقل لي: ١٩ حنان حمل عن المعتاي عن حنان قبل سمعت أبا عبد الله الظيئ وكنت معه على المائدة فناولتي فجلة وقل لي: ١٩ حنان كل الفجل قبان فيه ثبلات خصل...، ورواه الشيخ الصدوق في الخصل: ١٤٤ ح ٢٨، عن كل الفجل قبان فيه عن عمد بن علي محمد بن علي حنان كل الفجل قبان فيه ثبلات خصل...، ورواه الشيخ الصدوق في الخصل: ١٤٤ ح ٢٨، عن عن حنان، عن أبيه، عن عدة من أصحابنا، عن حنان بين سعد بين سعد الله، عن أحمد بن ٢٢٥ ح ٥٠، عن علمة من أصحابنا، عن المنان بين معد بين مديه، وهمو في المحاسن ٢٠ ٢٥ ح ٥٠، عن علمة من أصحابنا عن حنان، ولا يبعد الله المن المن ٢٠ ٢٥ ح ٢٠ معن علمة من أصحابنا، عن عن الميه، عن مديه، وهمو في المحاسن ٢٠ ٢٢٥ ح ٢٠ معن علمة من أصحابنا، عن حيان بين سعد بين صلح وفي أخلسن ٢٠ ٢٢٥ ح ٢٠ معن علمة من أصحابنا، عن أبيه، عن مديه معن أبيه، عن عدة من أصحابنا، عن حيان بين سعد بين مبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن عدة من أصحابنا، عن حيان بين سيديه، وهمو في المحاسن ٢: ٢٢٥ ح ٢٠ معن عدة من أصحابنا عن حيان، ولا يبعد الله الين سيديه، وهمو في الحاسن ٢: ٢٢٥ ح ٢٠ معن عدة من أصحابنا عن حيان، ولا يبعد إلى المحالي الن المحالي المحالي المحالي المحالي من أحمد أبي عبد الله البرقي، عن عدة من أصحابنا، ولا يبعد حيان بين سيديه، وهمو في الحاسن ٢: ٢٢٥ ح ٢٠ من عدة من أصحابنا عن حيان، ولا المحالي معن المحالي المحالي المحالي إلى المحالي من أصحابنا، عن حيان بي معلي أبي عبد من أحمد ألمحابنا، عن حيان بي معلي من أحمد ألمحابنا عن حيان، ولا المحاب المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي مع معلي مالي المحاب المحالي مع معلي من أحمد ألمحاب المحالي معالي معالي مع محالي مع معلي مالي مع محالي محالي مع محالي

٢٥٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَظِيرُ العلاج العام

أخرى عن أبي عبد الله الله قعل: الفجل أصله يقطع البلغم، ولبه يهضم، وورقه يحدر البول حدراً<sup>(()</sup> والمراد بالأصل هو العرق وما اتصل باللب، بقرينة قوله الولبه يهضم فلا مجعل لأن يكون المراد بالأصل هو اللب الأبيض أو الأحمر أو الأسود، بل هو العرق الأخضر الذي يتصل به الورق، بيد أن الفجل يتكون من الورق والعروق، والجذر الضخم المعبر عنه باللب والمعروف أن اللب مدر للبول ويعالج الرمل في الكلية والمثانة.

١٢\_البصل

لأن أبا عـبد الله الطّيّة ذكـر البصـل فقـل: ايطيـب الـنكهة، ويذهـب بالبلغم، ويزيد في الجماع"<sup>(١)</sup>.

١٣\_كثرة التمشط

فقـد روي: «كـثرة التمشـط تقلل البلغم»<sup>(")</sup>، وفي رواية أخرى عن أبي عـبد الله التمكين في قـول الله عـزوجل: ﴿ خُذُوا رَبِنَكُمُ عِندَكُلُ مُسْجِدَكُ قُل: «المشط، فـإن المشـط يجلب الرزق، ويحسن الشعر، وينجَز الحاكجة، ويَزِيدَ في ماء الصلب، ويقطـع الـبلغم، وكان رسول الله يَؤَلَيُهُ يسرح تحت لحيته أربعين مرة، ومن فوقها سـبع مـرات ويقول: إنه يزيد في الذّهن ويقطع البلغم"<sup>(\*)</sup>. فهي تثبت أثر قطع

(١) الكافي ٢: ٢٢١ ح ٢، علي بن محمد بن بندار، عن السياري، عن أحمد بن محمد بن خالد عن أحمد بن عمد بن خالد عن أحمد بن الميارك.
 عن أحمد بن المبارك عن أبي عثمان، عن درست، عن أبي عبد الله القليم.
 (٢) الكافي ٦: ٢٧٤ ح ١، عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن منصور من العباس، عن عبد الله بن عمد الجعفي قل عن عبد الله القليم.
 (٢) الكافي ٦: ٢٧٤ ح ١، عن عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن منصور من العباس، عن عبد الله القليم.
 (٢) الكافي ٦: ٢٧٤ ح ١، عن عدة من أصحابنا، عن معلم بن غلبة، عن منصور من العباس، عن عبد الله القليم.
 (٢) الكافي ٦: ٢٧٤ ح ١، عن عدة من أصحابنا، عن معلم بن عقبة، عن عبد الله بن عمد الجعفي قل عن عبد الله القليم.

(3) الخصال: ٢٦ ح٣، عن إسماعيل بن منصور بن أحمد القصار بفرغانة، عن أبي عبد الله عمد بن القامسم بن محمد بن عبد الله بن الحسن بن جعفر بن الحسن بن علي بن أبي طالب عليها السلام، عن أحمد بن علي الأنصاري أبي علي عن، عن أحمد بن محمد بن حلي بن أحمد بن الحسن بن معلي الأنصاري أبي علي عن، عن أحمد بن علي بن أبي خالد البرقي، عن الحسن بن علي بن فضل، عن ثعلبة بن ميمون، عن عبد الرحمن بن الحجاج، عن أبي عبد الله، والآية في سورة الأعراف: ٢٢.

علاج غلبة الطبائع ...... ٤٥٥

البلغم لتسريح اللحية، ولكن في رواية أخرى: «تسريح العارضين يشد الأضراس وتسريح اللحية يذهب بالوباء، وتسريح الذؤابتين يذهب ببلابل الصدر، وتسريح الحاجبين أمان من الجذام، وتسريح الرأس يقطع البلغم،<sup>(1)</sup> ولا تنافي بينهما بدليل ما رواه ابنا بسطام عن الباقرائيم قل: كثرة التمشط تذهب بالبلغم وتسريح الرأس يقطع الرطوبة ويذهب بأصله،<sup>(1)</sup> فهي تدل على أن الرطوبة هي سبب البلغم وله أصل ولعله هو المعدود من الطبائع، وكثرة التمشط على الإطلاق تعالج الأخلاط وتقطعها، بينما تسريح خصوص الرأس تعالج سببه وأصله.

١٤\_السواك

جاء في وصية الـنبي ﷺ لعلى: <sup>و</sup>يا علي ثلاثة يزدن في الحفظ ويذهبن البلغم: اللبان والسواك وقراءة القرآن»<sup>(\*)</sup>.

وجاء عن أبـي عـبد الله ال<del>كلا</del> في السـواك عشرة خصل وذكر منها أنه يذهب بالبلغم<sup>(٤)</sup>، وفي رواية الشيخ الصدوق ايقطع البلغم<sup>(٥)</sup>.

(١) طب الأئمة: ١٩، عن تميم بن أحمد السيرافي، عن عمد بن خالد البرقي، عن علي بن النعمان، عن داود بن فرقد والمعلى بن خنيس جميعاً قالا، قل أبو عبد الله الظلار.
(٢) طب الأئمة: ٢١.
(٢) الفقيمة: ٢١٥، الخصل: ٤٨١ ح ٥٤، عن أبي الحسين محمد بن علي بن الشاه، عن أبي حامد أحمد بن علي بن الشاه، عن أبي الحسين محمد بن علي بن الشاه، عن أبي راء الفقيمة: ٢١٥، الخصل: ٤٨١ ح ٥٤، عن أبي الحسين محمد بن علي بن الشاه، عن أبي حامد أحمد أحمد بن علي بن الشاه، عن أبي راء الفقيمة: ٢١٥، الخصل: ٤٨١ ح ٥٤، عن أبي الحسين محمد بن علي بن الشاه، عن أبي راء الفقيمة: ٢١٥، الخصل: ٤٨١ ح ٥٤، عن أبي الحسين محمد بن علي بن الشاه، عن أبي حامد أحمد بن عمد بن علي بن الشاه، عن أبي حامد أحمد بن عمد بن عمد بن عمي بن الشاه، عن أبي عمد أرع رواء الكليني بطريقين الأول في الكافية: ٥٩٥ ح ٥، عن سهل بن زياد، عن محمد بن عيسى، عن الحسن بن بحر، عن مهزم الأسلي قل سمعت أبا عبد الله الله الدهقان، عن عمد بن عيسى، عن الحسن بن بحر، عن مهل بن زياد عن عمد بن عيسى، عن عبيد الله الدهقان، عن عبسى، عن الحسن بن بحر، عن مهزم الأسلي قل سمعت أبا عبد الله الله الدهقان، عن عبسى، عن الحسن بن بحر، عن مهل بن زياد عن عمد بن عيسى، عن عبيد الله الدهقان، عن عبسى، عن الحسن بن بحر، عن مهل بن زياد عن عمد بن عيسى، عن عبيد الله الدهقان، عن ومهـرة في الواك روست، عين الما لي وأله الما لغير خلي قل في سواك اثنتا عشر خصلة... والحسن درست، عين ابل ول لم يوثقا، وعبيد الله الله قلما قلى في سواك اثنتا عشر خصلة... والحسن وج ٤: ٥٢٥، ورواه الصدوق سنه عن عبيد الله الدهقان في الحصل: ٢٨١ ح ٥٢.
(٥) الخصل: ٤٤٩ ح ٥٥، عن أبيه، عن أحمد بن إدريس، عن عمد بن أحمد عن الحسن بن وج ٤: ٥٢٦، ورواه الصدوق سنه عن عبيد الله الدهقان في الخصل: ٢٨١ ح ٥٢.

٤٥٦ ..... ورامة في طب الرسول المصطفى عَظِيمُ العلاج العام

ومعلموم أن هذا الحديث يتكلم بالدرجة الأولى عن الأخلاط التي تخرج مـن الحلق على أثر الالتهاب، وقد تشمل بالمرحلة الثانية البلغم الذي هو أحد الطبائع بحيث يؤدي السواك إلى حصول التعديل فيه. 10\_الحمام

للرواية المعروفة عن رسول الله ﷺ وقوله: «الداء ثلاثة والدواء ثلاثة، فأما الداء فالدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجمة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة المشيِّ<sup>(۱)</sup>.

والحمام في اللغة هو البيت الحار، وعليه يكفي الجلوس في الغرفة الحارة المدفئة، ولكن المتفاهم العرفي هو الحمام الذي يغسل ويغتسل فيه ويكون فيه الماء الحار، والمذي تعرفه الأخبار هو الحمامات القديمة التي تبنى على الطبائع الأربع، أي ما يكون فيه بيت بارد جاف، وبارد رطب، وحار جاف وحار رطب.

والغالب حيـنما يقـل عـلاج فلان الشيء الحمام، فللقصود به الغسل المـتعارف، ولـيس مجـرد نخول الحمام والجلوس فيه، فيكون علاج البلغم بقوي الظـن هـو الغسـل في الحمـام بالطريقة التي كانت مألوفة في السابق، وإن كان احتمال إرادة الجلوس في الغرفة الحارة ليس ضعيفاً.

وهــناك روايـة تشــترط كونه قبل الريق، رواها ابن بسطام عن الصلاق التمليك أنـه قال: "من دخل الحمام على الريق أنقى البلغم، وإن دخلته بعد الأكل أنقى المرة"<sup>(٢)</sup>، فالأفضل مراعاة ذلك.

قــل رسـول الله ﷺ: اعليكم بالزيت فإنه يكشف المرة ويذهب البلغم ويشــد العصب ويذهـب بالضـنى ويحسـن الخلـق ويطيب الـنفس ويذهب بالغمه<sup>(٣)</sup>.

- (۱) الفقيها: ١٢٦ ح ٢٩٩.
  - (٢) طب الأئمة: ٦٦.
- (٣) عيون أخبار الرضا الجاز: ٣٩ ح ٨١

١٦\_الزيت

علاج غلبة الطبائع ..... ٤٥٧

والمشكلة أن نفس هذه المواصفات مروية للزبيب كما سيأتي، كما أن الأثـار المذكـورة تـتلائم مـع الزبيب، مثل إذهاب الغم، لأن المنقول أن العنب يذهب بـالغم، فيكون الزبيب قد احتفظ بتلك الخاصية، ولكن قاعدة الاعتماد عـلى نقل الرواة وضبط المحررين تلزمنا بقبول تلك الصفات للزيت والزبيب معاً، خصوصاً وإن هناك روايات كثيرة منقولة في مصادر متعددة تذكر أكثر تلك الخواص للزيت<sup>(۱)</sup>.

١٧\_الزبيب

روى الصدوق بسنده عن على الملاق قبل رسول الله يملية: اعليكم بالزبيب فإنه يكشف المرة، ويذهب بالبلغم، ويشد العصب، ويذهب بالإعياء، ويحسن الخلق، ويطيب النفس، ويذهب بالغم،<sup>(٢)</sup>، وأنت ترى أن هذه المواصفات نفسها التي تقدم ذكرها للزيت.

ولعل تطابُق مثلِ الزيت والزبيب في كل المواصفات والآثار والخواص بعيد، فلابـد مـن حصول التصحيف في أحد النقلين وكما قلنا فالصحيح هو الزبيب ويؤيده الموجود في كتاب روضة الواعظين، فهو الزبيب دون الزيت<sup>(٣)</sup>.

١٨\_الصوم

روى الشيخ الطوسي بسنده عن أمير المؤمنين الله قل: «ثلاث يذهبن البلغم ويزدن في الحفظ: السواك والصوم، وقراءة القرآنه<sup>(٤)</sup>.

(۱) انظر المستدرك ۲۱: ۳۹۰ ح ۲۰۱۹۱ ۲۰۱۹۲.

(٢) الخصل: ٢٤٢ ح ٩، عن أيي منصور أحمد بن إبراهيم بن بكر الخوزي، عن زيد بن عصد البغدادي، عن أبيه، عن علي بن موسى عصد البغدادي، عن أبيه، عن علي بن موسى الرضا الملك عن أبيه عن آبائه عن علي الملك قل قل رسول.....

- (۳) روضة الواعظين: ۳۱۰.
- (٤) التهذيب٤: ١٩١ ح ٥٤٥.

٥٨ ..... ٢٥٨ مستقبل المعلمي عمال المسطفي عمال العلاج العام

#### ١٩\_الجوارش الحريف

فقد جاء في الرسالة الذهبية: قومن أراد أن يذهب البلغم من بدنه وينقصه، فليأكل كل يوم بكرة شيئاً من الجوارش الحريف ويكثر دخول الحمام ومضاجعة النساء والجلوس في الشمس، ويجتنب كل بارد من الأغذية فإنه يذهب البلغم ويجرقه<sup>(()</sup>، فإني أستفيد منها وجود تأثير مستقل لكل واحدة من المذكسورات ولها سهم منفرد في تقليل البلغم، خصوصاً وقد تقدم أن دخول الحمام علاج للبلغم برأسه، فيكون كل واحد من الباقيات علاج برأسه.

كما أستفيد من ذكر تلك الحاولات من أجل تقليل البلغم أن الكلام فيها عن البلغم المعدود من الطبائع، أي البلغم الغالب، وليس مجرد الأخلاط.

والمقصود بالجوارش هو الحب المطحون الذي لا ينعم طعنه، وقد يسمى بالـبرغل، أو هو النخالة أي الطحين الذي يؤخذ منه ما دقَّ ولطف، ويبقى مثل القشور وما لم ينعم طحنه.

والحريف مـا يكـون له لذعـة وحرارة، فالجوارش الحريف مثل مجروش الماش كما هو مستفاد من الأخبار.

والمقصود بالمضاجعة هـو معـناه اللغـوي، أي مجـرد الـنوم معهــن في الفـراش، ولكــن الغالـب أنـه يكنّى بذلك عن الجماع، غير أني أرجح المعنى الأول، لما ورد في حصول الضرر من كثرة الجماع.

٢١\_السعتر (٢)والملح

روى الطبرسـي عــن الصــلاق الطبيرة قــل: «أربعــة أشياء تجلو ينفعن ولا يضـررن» فســئل عــنهن فقــل: «السعتر والملح إذا اجتمعا، والنانخواه والجوز إذا

- (١) الرسالة الذهبية: ٤١.
- (٢) السعتر بالفارسية أويشن، وبالانكليزية Thyme والاسم العلمي Thymusvulgaris.

| ٤٥٩ | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | الطبائع | غلبة | علاج | 2 |
|-----|-----------------------------------------|---------|------|------|---|
|-----|-----------------------------------------|---------|------|------|---|

اجتمعا إلى أن قل\_والسعتر والملح يطردان الرياح من الفؤاد، ويفتحان السدد، ويحرقان البلغم و....<sup>(۱)</sup>.

٢٢\_الإفتتاح بالهاضوم (٢)والصعتر والحبة السوداء والملح

قـل الطبرسي: روي عـن النبي ﷺ أنه دعا بالهاضوم والصعتر والحبة السـوداء، فكـان يستفه إذا أكل البياض أو طعاماً له غائلة، وكان يجعله مع الملح الجريش ويفتتح به الطعام ويقول: هما أبالي إذا تغاذيته ما أكلت من شيء، وكان يقول: هو يقوي المعدة، ويقطع البلغم، وهو أمان من اللقوقا<sup>(٢)</sup>.

٢٣\_الاطريفل الأصفر (٤)

ففي الرسالة الذهبية: «ومن أراد أن يذهب عنه البلغم فليتناول بكرة كل يوم من الاطريفل الأصفر مثقالاً واحداً»<sup>(٥)</sup>.

٢٤\_دواء البلغم

روى ابـنا بسـطام عـن أبي عبد الله الطلا أنه وصف دواء البلغم، فقل: الحمذ جزءاً من علك الرومي<sup>(1)</sup>، وجزءاً من كندر<sup>(۷)</sup>، وجزءاً من سعتر<sup>(^)</sup>، وجزءاً

- مكارم الأخلاق: ١٩١.
   (٢) الهاضوم هو النانخواه واسمه بالفارسية زنيان وبالانكليزية Ammi وبالفرنسية Ajowan والاسم العلمي Trachyspermum ammi .
   (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٧.
   (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٧.
   (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٧.
   (٤) الاطريفل بالفارسية فشبدر باتلاقي وبالانكليزية Marsh Trefoi وبالفرنسية (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٩.
   (٤) الاطريفل بالفارسية فشبدر باتلاقي وبالانكليزية Marsh Trefoi وبالفرنسية (٣) مكارم الأخلاق: ١٨٩.
   (٤) الاطريفل بالفارسية فشبدر باللاقي وبالانكليزية Marsh Trefoi وبالفرنسية (٣) مكارم الأخلاق (٣).
   (٤) الرسالة الذهبية (٣).
   (٤) الرسالة الذهبية (٣).
   (٥) الرسالة الذهبية (٣).
   (٢) العلم العلمي Mastic وبالانكليزية والفرنسية والاسم (٣).
   (٢) العلم الفارسية رماس ، مصطكي ، وبالانكليزية والفرنسية Mastic والاسم (٣).
   (٢) العلم الفارسية رماس ، مصطكي وبالانكليزية والفرنسية (٣).
  - ۸) السعتر بالفارسية آويشن، وبالانكليزية Thyme والاسم العلمي Thymusvulgaris .

٢٦ ..... درامة في طب الرسول المصطفى ﷺ العلاج العام مـن نـانخواه<sup>(١)</sup>، وجزءاً من شونيز<sup>(٢)</sup>\_أجزاء سواء\_يدق كل واحد على حدة دقاً ناعماً، ثم تنخل وتعجن وتجمع وتسحق حتى يختلط، ثم تجمعه بالعسل وتأخذ منه في كل يوم بندقة عند المنام، نافع إن شاء الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

٢٥\_دواء ثاني للبلغم

روى ابنا بسطام عن خالد القماط قل: أملى علي بن موسى الرضا الطّيّة هذه الأدوية للبلغم قل: «تأخذ إهليلج أصفر<sup>(٤)</sup> وزن مثقل، ومثقالين خردل<sup>(٥)</sup>، ومثقل عاقر قرحا<sup>(١)</sup>، فتسحقه سحقا ناعماً، تستاك به على الريق، فإنه ينفي البلغم، ويطيب النكهة، ويشد الأضراس إن شاء الله تعالى»<sup>(٧)</sup>.

٢٦\_ماء السماء

تقدم الكلام فيه في الأدوية العامة، وقد جاء في روايته: أنه يقطع البلغم<sup>(^)</sup>.

(١) المناموا بالفارسية زنيان وبالانكليزية Ammi وبالفرنسية Ajowan والاسم العلمي Trachyspermum ammi .
(٢) الشونيز هو الحية السوداء وبالفارسية قسيله دانه وبالانكليزية Black cumin والاسم العلمي Nigeria satira .
(٣) طب الأثمة: ١٩، عن تميم بن أحمد السيراني، عن محمد بن خالد البرقي، عن علي بن المعمان، عن داود بن فرقد والمعلى بن خنيس قالا، قل أبو عبد الله التينيي تسريح العارض يشد الأضراس، إلى أن قالا: نم وصف...
(٤) الخرط بالانكليزية Mustard وبالانكليزية Myrobalan yellow .
(٢) علم الأنمة المعادي وبالفارسية قليلة زرد وبالانكليزية معادي المراحي .
(٢) علم المعادي بن فرقد والمعلى بن خنيس قالا، قل أبو عبد الله التينيين العارض المعمان، عن داود بن فرقد والمعلى بن خنيس قالا، قل أبو عبد الله التيني .
(٢) علم من الفارسية وسف...
(٢) علم من الفارسية وسف...
(٢) علم من المعادي المعادي بن خنيس قالا، قل أبو عبد الله التيني .
(٢) علم من بالفارسية وسف...
(٢) علم من الفارسية وسف...
(٢) علم من بالفارسية وسف...
(٢) علم من الفارسية وسف...
(٢) عالم وبالفرنسية على الفرينية Pyrether وبالانكليزية Pyrether والاسم العملي .
(٢) عالم والانكليزية العناني من عبد الله بن مسعود اليماني، عن الطرياني، عن خالد القماط .
(٢) عار الأنمة .
(٢) عار المن عبد الله بن مسعود اليماني، عن الطرياني، عن خالد القماط .

(٨) البحار ٦٣: ٤٧٨.

علاج غلبة الطبائع ......

٢٧\_دواء الشافية (الدواء المركب السابع)

المروي عـن الأئمـة أنهـم وضـعوا هذا الدواء لأوليائهم، وهو الدواء الـذي يسـمى الشـافية، وهـو خـلاف الدواء الجامعة فإنه للفالج العتيق...ولكل علامات المرة والبلغم، وقد تقدم الكلام عنه في الأدوية المركبة العامة<sup>(1)</sup>.

وجاء فيه أيضاً :فإذا أتى عليه ثلاثة أشهر فهو جيد من المرة الصفراء والبلغم المحترق وهيجان كل داء<sup>(٢)</sup>.

وجاء فيه أيضاً: إذا أتى عليه تسعة عشر شهراً يؤخذ حب الرمان، الرمان الحلو فيعصره ويخرج ماؤه ويؤخذ من الحنظلة قدر حبة فيسقى من السهو والنسيان والبلغم المحترق...<sup>(٦)</sup>، ولعل المحترق هو ما طل مكثه، أو ما كان لونه قاتماً.

۲۸\_الکحل

فقد ورد عن الصلاق اللي قل: اعليكم بالكحل، فإنه يطيب الفم، وعليكم بالسواك فإنه يجلو البصر، قل، قلت: كيف هذا؟ قل: الأنه إذا استك نزل البلغم فجلا البصر، وإذا اكتحل ذهب البلغم فطيب الفم،<sup>(٤)</sup>.

وهـذا الحديث لو صح فهو يتحدث عن بعض الأسرار والحِكَم الخفية، حيـث يتكـلم عـن علاقة بين السواك وجلاء البصر، بواسطة تأثير السواك في نزول البلغم، وعلاقة أخرى بين الكحل وطيب الفم بواسطة إذهابه بالبلغم.

## الحام (الخام)

لا نعـرف مـرض الحـام بالتحديد ولا حتى بعض عوارضه غير أن أهل اللغـة وشـارحي الأخـبار ذكـروا له بعـض الأمور المختلفة التي لا تجتمع تحت عـنوان، منها أنه الريح اللازمة، والريح الحارة من الحمة وهي الحرارة، وقيل هو

- طب الأئمة: ١٢٤.
- (٢) طب الأئمة: ١٢٦.
- (٣) طب الأئمة: ١٢٨.
- (٤) مكارم الأخلاق: ٤٧.

الخام وهو بلغم لم ينضج بعد أو بلغم غير طبيعي اختلفت أجزاؤه في الرقة والغلظة، وجاء في بعض الأدوية أنه نافع لوجع الرجلين من الخام العتيق، ومنه يعلم أن الخام يكسون علمة لوجمع الرجلين وهو معدود في الأخبار في عداد الأمراض الباردة كالأبردة والريح والفالج والفولنج، فهو مرض بارد، وإذا جعنا ذلك مع ما قبل من أن الخام يطلق على شيء يرسب في القارورة رقيق الأجزاء، فبزعمي أن الخام هو ما يرسب في العروق من جنس البلغم ويؤدي إلى تضيقها وحصول الوجع في الرجلين والمفاصل وغيرها، وهذا معنى دقيق لا يفهمة أهل ذلك الزمان، ولذلك اختلفوا فيه.

ويؤيد هذا المعنى ويدلنا على دوائه الرواية التي يرويها الكليني عن أبي الحسن الأول التلة يقول: همن الريح الشابكة، والحام، والأبردة في المفاصل تأخذ كف حلبة وكف تين يابس تغمرها بالماء وتطبخها في قدر نظيفة، ثم تصفى ثم تبرد، ثم تشربه يوماً وتغب يوماً حتى تشرب منه تمام أيامك قدر قدح روي فإن الريح هو الاستبراد والوجع الشابك الذي يشبك البلد بحيث لا يدعمه يتحرك، والحام يقرب من هذا المرض لأنه إذا ضيق العروق في عضو من الأعضاء شبكه وحصل فيه الأوجاع ومنعه من الحركة، والأبردة في المفاصل تكون بمثابة الروماتزم، والكل يحتاج إلى التجربة والتمييز.

وطريقة تحضير الدواء ومكوناته تأتي في الريح إن شاء الله تعالى. الدواء الآخر: دواء الشافية

فقـد جاء فيه أنه نافع لوجع الرجلين من الخام العتيق<sup>(()</sup>، والدواء تقدم بتفاصـيله في الأدويـة المركبة العامة، وجاء فيه أيضاً أنه إذا أتى عليه خمسة عشر شـهراً فإنـه يـنفع مـن السـحر والحامة والأبردة والأرواح... قل الحامة ولم يقل الحام.

عوذة للخام

ورد أنه يقرأ على الفالج والفولنج والخام والأبردة والريح من كل وجع: أم القـرآن، وقــل هــو الله أحــد، والمعوذتين، ثم يكتب بعد ذلك: أعوذ بوجه الله

(١) طب الأثمة: ١٢٤.

علاج غلبة الطبائع ......

العظـيم وعزته التي لا ترام، وقدرته التي لا يمتنع منها شيء من شر هذا الوجع، ومـن شـر ما فيه ومن شر ما أجد منه، يكتب هذا في كتف أو لوح ويغسله بماء السماء ويشربه على الريق وعند منامه يبرأ إن شاء الله<sup>(۱)</sup>.

## الريح (الالتهابات والاستبراد)

كلمة الريح في الأخبار تستعمل في عدة معاني، فواحدة منها هي إحدى الطبائع الأربع الذي جاء التعبير عنه بأنه ملك يدارى وقد فصلنا الكلام عنها في كتاب الأمراض، والمعنى الآخر هو نوع من المرض يشبه أن يكون المراد منه الالتهابات التي يمكن أن تحصل في أكثر أنحاء البدن، ولها أقسام وأنواع مثل ريح والسبل، وريح الشـوكة، وريح البواسـير، والـريح الشـابكة، وريح اللـثة والأضراس، وريح أم الصبيان، وقد تطلق كلمة الريح ويراد بها رياح المعدة التي يجيء التعبير عنها بالـرياح عـلاة، ونبحثها في أمراض المعدة والبطن، وتطلق الريح رابعة ويراد بها الهواء وبعض مكوناته التي تدخل في الجسم أو تدخل في تركيبه، وقد يتداخل بعض المعاني مع بعضها والمراد هنا ما كان مرضاً من أي العـاني، وخصوصاً الالتهابات العامة والخاصة، والاستبراد والألم الشديد الذي يكون في بعض نواحي البدن، أو ما يسبب بعض الاختلالات والمسلم أنها غير رياح المعدة وأبخرة والأمعاء النتنة الخارجة من خرج الغائط.

وهــذه الريح التي نتكلم عنها لها علاجات عامة، تعالج مطلق الالتهابات والــتي يكــثر الابــتلاء بهــا وتظهــر أعراضــها على الدوام كلما عولج ناحية من البـدن منها، ظهرت في محل آخر على أثر استبراد أو تلوث وغيره.

ولـذا عـبرت الأخـبار بأنهـا عـدو، فقد روى ابنا بسطام عن جعفر بن محمدالﷺ قال: «الطبائع أربع: الدم وهو عبد وربما قتل العبد سيده، والريح وهو عدو إذا سددت له باباً أتاك من آخر...»<sup>(٢)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق: ٣٨٣.
  - (٢) طب الأثمة: ٤.

٢٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عَلَيْ العلاج العام

فبإن هـذه الـرواية تدل على اتحاد الريح التي هي من الطبائع مع الريح الـتي تكـون مرضاً فكيف يكون ما هو من طبائع البدن ومقوماته من الأمراض الصـعبة الكـثيرة الابـتلاء بهـا، ولكن بينا أن أكثر الروايات عبرت بأنه ملك يـدارى بيـنما تجعـل هـذه الـرواية الـبلغم عدو مشاكس، وهي رواية واحدة لا تقاوم تلك الأخبار.

ولو تمت فهي تدل على أن الريح مرض وعدو يمكن أن ينفتق من كل جانب وله انحاء مختلفة نعبر عنها بالأبواب وكلما سددت له باباً أي عالجته من جانب ومن نوع خاص أتلك من جانب آخر أي من موضع آخر وبشكل آخر، ولا يكون ذلك سوى الالتهابات المتنوعة التي يصاب بها الإنسان مرة التهاب الأذن ومرة التهاب اللثة، وثالثة التهاب اللوزتين، ورابعة التهاب العين وخروج الشعر فيها، وهكذا، وفي الغالب يصاحبها حمرة الموضع وحصول الألم الشديد وانتفاخه، وقد وجّه التسمية بالريح لفعلها فعل الريح الباردة في إيجاد الحمرة في الموضع، ويكون حالها حل الريح حينما تُزج داخل الشيء فينتفخ ويتورم.

والمهـم معـرفة الـدواء الـذي يقـي مـنها ويعالجهـا وقد تقدمت بعض العلاجـات في كـتاب الأمـراض ولكن نحاول في هذا الموضع استقصاءها وذكر جميع الأدوية المفردة والمركبة.

۱\_الثوم

جاء في الرسالة الذهبية: <sup>و</sup>ومن أراد أن لا يصيبه الريح في بدنه فليأكل المثوم كل سبعة أيام<sup>(()</sup> فهي تتكلَّم عن الوقاية منه، ولا يبعد أن يراد العلاج أيضاً، ويمتاز بأنه علاج عام لكل أنواع الالتهابات وكل ما يمكن أن يحصل في كل جزء من أجزاء البدن، فالثوم يقي منه وقد يعالج منه كما ذكرنا، وأما مقدار الأكل فلم تحدده الرواية ويكفي معه صدق الأكل، فقد يحصل الترديد في صدقه على أكل حبة واحدة منه ولا أقل من أكل ثلاث حبات فصاعداً في كل أسبوع علاج غلبة الطبائع .....

مرة، ولا يضر كونها رواية واحدة بعد اعتضلاها بالروايات الدالة على أن الثوم دواء عام المارة فراجع.

۲\_العسل

روي أن رسول الله تيلية قل: "العسل شفاء لطرد الريح والحمى"<sup>(1)</sup> فإن الظاهر منها إرادة الريح بمعنى الالتهابات كما يقتضيه طبع العسل وعمومية دوائيته، وإن احتملنا في علاج الرياح إرادة الرياح من كلمة الريح بقرينة كلمه اطردا ولكن العطف على الحمى يلل على أن نحو الطرد كطرد الحمى، وهو طرد مثل الالتهاب الذي يصاحب الحمى علاة وفي الغالب، ولا مانع من إرادة المعنيين، بعد ملاحظة أن العسل دواء عام لجميع الأمراض كما تقدم.

٣\_ شراب الرضا الم

جاء في الرمالة الذهبية: صفة الشراب الذي يحلّ شربه واستعماله بعد الطعام قل الظلا: وصفته أن يؤخذ الزبيب المنقى عشرة أرطل فيغسل وينقع في ماء صاف في غمرة وزيلاة عليه أربع أصابع ويترك في إنائه ذلك ثلاثة أيام في الشتاء وفي الصيف يوماً وليلة، ثم يجعل في قدر نظيفة وليكن الماء ماء السماء إن قدر عليه، وإلا فمن الماء العذب الذي ينبوعه من ناحية المشرق ماء براقاً أبيض خفيفاً، وهو القابل لما يعترضه على سرعة من السخونة والبرودة، وتلك دلالة على صفة الماء، ويطبخ حتى ينشف الزبيب وينضج ثم يعصر ويصفى ماؤه ويبرد ثم يرد إلى القدر ثانياً ويؤخذ مقداره بعود ويغلى بنار لينة غلياناً ليناً دقيقاً حتى يمني ثلثه، ثم يؤخذ من عسل النحل المصفى رطل<sup>(٢)</sup> فيلقى عليه ويؤخذ مقداره ومقدار الماء إلى أين كان من القدر، ويغلى

(۱) البحار ٦٣: ٢٩٤ ح ١٩ عـن كـتاب الإمامة والتبصرة عن سهل بن أحمد، عن محمد بن محمد الأشعث، عـن موسى بـن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عليهم السلام قل قل رسول الله عليه.
(٢) الرطل ٩١ مثقالاً شرعياً. ٤٦٦ ..... ٤٦٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

حتى يذهب قدر العسل ويعود إلى حدَّم، ويؤخذ خرقة صفيقة فيجعل فيها زنجبيل وزن درهم<sup>(1)</sup>، ومن القر نفل<sup>(٢)</sup> نصف درهم، ومن الدارجيني<sup>(٣)</sup> نصف درهم، ومن الزعفران درهم، ومن سنبل الطيب<sup>(٤)</sup> نصف درهم، ومن الهندباء<sup>(٣)</sup> مثله، ومن مصطكي<sup>(1)</sup> نصف درهم، بعد أن يسحق الجميع كل واحدة على حدة وينخل في الخرقة ويشد بخيط شداً جيداً، وتلقى فيه وقرس الخرقة في الشراب بحيث تنزل العقاقير التي فيها، ولا يزال يعاهد بالتحريك على نار لينة برفق حتى يذهب عنه مقدار العسل، ويرفع القدر ويبرد ويؤخذ مدة ثلاثة أشهر حتى يتداخل مزاجه بعضه ببعض وحينئذ يستعمل، ومقدار ما يشرب منه أوقية إلى أوقيتين من الماء القراح<sup>(٣)</sup>، فإذا أكلت مقدار ما وصفت لك من الطعام فاشرب من هذا الشراب مقدار ثلاثة أقداح بعد طعامك، فإذا فعلت ذلك فقد أمنت بلان الله تعالى يومك وليلتك من الأوجاع الباردة المزمنة فعلت ذلك وغير ذلك...<sup>(٨)</sup>.

والظاهر أن المراد بالرياح هو الريح بمعنى الالتهابات بقرينة قول قبل ذلك «الأوجاع الباردة».

(١) الزنجبيل، يقل له بالفارسية (زنجبيل) وبالإنكليزية Ginger، وبالفرنسية Oeillet، والاسم
(٢) القـر نفل، بالفارسية مـيخك، وبالإنكليزية Pink، وبالفرنسية Oeillet، والاسم العلمي "Dianthus chinensis)
(٣) الحدارجـيني بالإنكليزية cinnamon، وبالفرنسية Cannelle والاسم العلمي (٣) الحدارجـيني بالإنكليزية Cinnamon، وبالفرنسية ماله ماله.
(٣) الحدارجـيني بالإنكليزية Valerian، وبالفرنسية Cannelle، والاسم العلمي (٤) سنبل الطيب بالإنكليزية Valerian، وبالفرنسية Cincore والاسم العلمي (٣) الحدارجـيني بالإنكليزية Cinamon، وبالفرنسية Cannelle، (٣) الحدارجـيني بالإنكليزية Valerian، وبالفرنسية Cincore والاسم العلمي Cincore والاسم العلمي Cincore والاسم (٤) سنبل الطيب بالإنكليزية Valerian واسمه العلمي Chicore وبالغرنسية Chicore والامم العلمي Chicore، وبالفرنسية Chicore، وبالفرنسية Chicore، والاسم (٥) الهـندباء بالفارسية (٥) المـندبية وبالإنكليزية Chicore، وبالإنكليزية Chicore، وبالفرنسية Chicore، والاسم العلمي Chicore، وبالغرنسية Chicore، والاسم العلمي Chicore، وبالإنكليزية Chicore، وبالغرنسية (٢) المـدبية وبالإنكليزية Chicore، وبالفرنسية (٢)، المـدبية الفارسية (٢).
(٦) المـدبية بالفارسية المامية أيضاً (ماس) وبالإنكليزية Mastic، وبالفرنسية Cichore، وبالفرنسية Cichore، وبالولنية العلمي Chicore، وبالفرنسية أيضاً (ماس) وبالإنكليزية Chicore، وبالفرنسية (٢)، المـدبية الماراد أنه عزح بالله القراح بقدار أوقيتين .
(٨) الرسالة الذهبية: ٢١-٢٦.

علاج غلبة الطبائع .....

٤\_\_\_البسملة والحوقلة

روى الكليني عـن أبي عبد الله الظلام قل: **م**ن قل في دبر صلاة الفجر ودبر صلاة المغرب سبع مرات: بسم الله الرحمن الرحيم لا حول ولا قوة إلا بالله العلمي العظميم، دفع الله عمزوجل عمنه سميعين نوعاً من أنواع البلاء، أهوتها المريح والمبرص والجمنون...ه<sup>(۱)</sup>، والدفع يعمني الوقاية وعدم الابتلاء، ولا تبعد إرادة الرفع بمعنى المعالجة أيضاً.

وروى الكفعمسي مثل ذلك إلا أنه قل: امن ابسمل وحولق في دبر كل صلاه من الفجر والمغرب سبعاً دفع الله...<sup>(٢)</sup>.

0\_عوذة للريح

روى ابـنا بسطام عن ذريح قل: سمعت أبا عبد الله الظيلا يعود رجلاً من أولـيائه مـن الـريح قـل: اعزمت عليك يا وجع بالعزيمة التي عزم بها علي بن أبـي طالـب الظلار رسـول الله تظلل عـلى جـن وادي الصبرة فأطاعوا وأجابوا لما أطعت وأجبت وخرجت عن فلان ابن فلان الساعة الساعة بلان الله تعالى بأمر الله عـزوجل بقـدرة الله بسـلطان الله بجلال الله بكبرياء الله بعظمة الله بوجه الله بجمل الله ببهاء الله بنور الله فإنه لا يلبث أن يخرجه<sup>(٢)</sup>.

ويستفاد منه أن الريح والالتهاب يكون بدخول شيء في العضو أو مجرد تواجـده ويخـرج إذا طلـب مـنه ذلـك بالنحو المذكور في الرواية وهو بحاجة إلى تجاوز عقبة التصديق بتأثير مثل هذا الطلب.

وروى الكلـيني بسند صحيح عن ذريح مثل ذلك إلا أنه قل: سمعت أبا عـبد الله الظّيّة يعـوذ بعض ولده ويقول: «عزمت عليك يا ريح ويا وجع كائناً ما

- (۱) الكافي۲: ۳۱ ح ۲۰، عن إسماعيل بن مهران، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله المليكي
  - (٢) البلد الأمين: ٢٨، مستدرك الوسائل: ٩٩.
  - (٣) طب الأئمة: ٤٠، عن أحمد بن صالح النيشابوري، عن جميل بن صالح، عن فريح.

كانـت بالعـزيمة التي عزم بها... وخرجت عن ابني فلان ابن ابنتي فلانة الساعة السـاعة<sup>(۱)</sup>ولم يذكـر ما بعد ذلك، وروى مثله في الطب أيضاً إلا أن فيه أنه قل ذلك ثلاثاً وبعد صحة الرواية لابد من الإذعان بصحة ذلك، ولابد من الإذعان بتأثيره.

٦\_عونة إسماعيل

روى ابـنا بسـطام عن المعلى بن أبي عبد الله عن أبي عبد الله الصادق الطلا قل: كنا معه في سفر ومعه إسماعيل بن الصلاق الطلا فشكا إليه وجع بطنه وظهـره، فقـل: فانزل ثم ألقله على قفله وقل: ابسم الله وبالله وبصنع الله الذي أتقن كل شيء إنه حبير بما تعملون، اسكن يا ريح بالذي سكن له ما في الليل والنهار وهو السميع العليمه<sup>(۲)</sup>.

ولما تكلمت الرواية عن وجع الظهر والبطن معاً، صار من البعيد إرادة ريـاح الـبطن، وتقـرب إرادة الريح بمعنى الالتهاب والتشنج الذي يأتي الكلام عنه في الريح الشابكة، ويؤيده إنزاله وإلقاؤه على قفاه.

٧\_عوذة البلايا الفلاحة

روى ابسن مسابور عسن أبسي عسبد الله الصلاق الكلة قل: الهذه عونة لمن ابتسلى بسبلاء من هذه البلايا الفادحة مثل الآكلة وغيرها، تضع يدك على رأس صاحب البلاء ثم تقول:

بسـم الله وبـالله ومن الله وإلى الله وما شـاء الله ولا حول ولا قوة إلا بالله إبراهـيم خلـيل الله موسى كليم الله، نوح نجي الله، عيسى روح الله، محمد رسول الله صـلوات الله علـيهم أجمعين من كل بلاء فلاح وأمر فاجع وكل ريح وأرواح

 علاج غلبة الطبائع ...... ٤٦٩

وأوجاع، قسم من الله وعزائم منه لفلان ابن فلانة لا يقربه الآكلة ولا غيرها، وأعـيذه بكـلمات الله التامات التي سلّ الله بها آدم اللَّمَاة ربه فتاب عليه إنه هو الـتواب الرحيم ألا إنهـا حرز أيتها الأوجاع والأرواح الصاخبة بلذن الله بعون الله بقدرة الله<sup>(۱)</sup>.

الريح الباردة

جاء في الرسالة الذهبية: قومن أراد أن يذهب بالريح الباردة، فعليه بالحقنة والأدهان اللينة على الجسد، وعليه بالتكميد بالماء الحار في الابزن، ويحتنب كل بارد، ويلزم كل حار لين<sup>ه(٢)</sup> فالريح باردة جافة ويعالجها كل حار، ولابد أن المراد من الحقنة هو الحقنة بالماء الحار أو الفاتر.

ويستفلا من هذه الرواية أن تدهين الأعضاء المستبردة يعالج استبرادها ويدفع التهابها.

وكـذا يستفاد منها نفع التكميد بالماء الحار الذي يوضع في الآبزن، وهو كـيس يوضع فيها الماء الحار ويوضع على الظهر وغيره من المواضع التي أصابها البرد.

ريح أم الصبيان

روى ابـنا بسطام أنه شكا رجل إلى أبي عبد ألله الصلاق الظلام فقل: إن لي صبياً ربما أخذه ريح أم الصبيان فآيس منه لشدة ما يأخذه، رأيت يابن رسول الله يظلم أن تدعـو الله عـزوجل له بالعافـية، قـل: فدعـا الله عزوجل له ثم قل: «اكتـب لـه سـبع مرات سورة الحمد بزعفران ومسك، ثم اغسله بالماء، وليكن

طب الأثمة: ١٢٤.

(٢) الرسالة الذهبية: ٤١، البحار ٥٩: ٢٢٥.

٤٧٠ ..... ٤٧٠ يتلك المعلمي عليه المسطفي عليه المسطفي عليه العلاج العام

شرابه منه شهراً واحداً، فإنه يعافى منه،قل: ففعلت به ليلة واحدة، فما علات إليه واستراح واسترحنا<sup>(۱)</sup>.

وكمان بعضهم كتب إلى الحسن العسكري للظلابي في صبي يشتكي ريح أم الصبيان، فقمل: «اكتب في ورق وعلقه عليه، ففعل فعوفي بلذن الله، والمكتوب همذا: بسم الله العلي العظيم الحليم الكريم، القديم الذي لا يزول، أعوذ بعزة الحي الذي لا يموت من شر كل حي يموت»<sup>(٢)</sup>.

ويروي الكليني عن إبراهيم بن عمد بن هارون أنه كتب إلى إبي جعفر التليم يسأله عونة للرياح التي تعرض للصبيان فكتب إليه بخطه بهاتين العوذين وزعم صالح أنه أنفذهما إلى إبراهيم بخطه: فالله أكبر الله أكبر لا إله إلا أشهد أن لا إلـه إلا الله، أشهد أن محمداً رسول الله، الله أكبر الله أكبر لا إله إلا الله ولا رب لي إلا الله، له الملك وله الحمد لا شريك له سبحان الله، ما شاء الله كمان وما لم يشاء لم يكمن، الملهم ذا الجملال والإكبرام، رب موسى وعيسى وإبراهيم الذي وفى، إله إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط، ولا وبراهيم الذي وفى، إله إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط، ولا اله إلا أنت سبحانك مع ما عددت من آياتك وبعظمتك وبما سألك به النبيون وسأنك رب المناس كنت قبل كمل شيء وأنت بعد كل شيء، أسألك باسمك المني تمسك به السماوات أن تقع على الأرض إلا بلانك وبكلماتك التامات ولي تحيي بها الموتى أن تجبر عبدك فلاناً من شر ما ينزل من السماء وما يعرج السي عمري الما يم الما بن وما يلج فيها وسلام على المرسلين والحمد لله رب السي الم يماء الذه وما يلج بعد الما من السماء وما يعرج

(۱) طب الأئمة: ٨٨ عن عبد الله بن زهير العابد وكان زهاد الشيعة، عن عبد الله المفضل
 النوفلي، عن أبيه قال شكا.
 (۲) الدعوات للراوندي: ۲۰۱.

علاج غلبة الطبائع ......

بعزة الله وجبروت الله وقدرة الله وملكوت الله، هذا الكتاب من الله شفاء لفلان بن فلان، ابن عبدك وابن أمتك عبد*تي الله ص*لى الله على محمد وآلمه<sup>(۱)</sup>.

وينبغي أن يعالج هذا المرض الذي يبتلي به الصبيان كثيراً معالجة جذريه ومن الأيام الأولى للولادة وذلك بما رواه الكليني عن أبي يحيى الرازي، عن أبي عبد الله التيكة قل: «إذا ولد لكم المولود أي شيء تصنعون به؟» قلت: لا أدري ما نصنع به، قل: «خذ عدسة جاوشير<sup>(٢)</sup> فدفه بماء ثم قطر في المنخر الأيمن قطرتين وفي الأيسر قطرة واحدة، وأذن في أذنه اليمني، وأقم في اليسرى، تفعل به ذلك قبل أن تقطع سرته، فإنه لا يفزع أبداً، ولا تصيبه أم الصبيان»<sup>(٣)</sup>، ولعل المراد من الجاوشير صمغه، يؤخذ بمقدار عدسة ويحل في الماء ويقطر في أنف الصبي عندما يولد.

والـدواء الحاسـم لعارضة أم الصبيان هو دواء الشافية، فقد جاء فيه أنه نـافع لـلأرواح التي تصيب الصبيان من أم الصبيان والفزع الذي يصيب المرأة في نومها وهي حامل<sup>(٤)</sup>.

ريح البحر

روى ابــنا بسـطام عــن عـم علي بن عيسى قل: شكوت إلى موسى بن جعفرالﷺ ريح البحر فقل: قل وأنت ساجد: يا الله يا الله يا الله يا رحمن يا رب

(۱) الكافي ٢: ٥٧١ ح ١٠ عن عمد بن جعفر أبو العباس، عن عمد بن عيسى، عن صلح بن سعيد، عن إبراهيم بن محمد بن هارون، أنه كتب إلى أبي جعفر الخلاف يسأله عونة للرياح....
 (٢) الجاوشير، ويسمى بالفارسية جاشير، وكاوشير، بالإنكليزية Opopohax tree، وكافرنسير، بالإنكليزية Opopohax tree، وربالفرنسية الجاوشير.
 (٢) الحافي ٥: ٢٢ ح ١، عن محمد بن محيو، على الصمغ المأخوذ من نبتة الجاوشير.
 (٢) الكافي ٦: ٢٢ ح ١، عن محمد بن محيو، عن أحمد بن محمد، عن أبي فضل، عن أبي إسماعيل الصيقل، عن أبي محمد بن محيو، عن أحمد بن محمد، عن أبي فضل، عن أبي إسماعيل الصيقل، عن أبي يحيى الرازي.
 (٢) طب الأئمة: ١٢٤.

٤٧٢ ..... ٤٧٢ يستبين المعلمي عليه المسطفي عليه العلاج العام

الأربـاب يـا سـيَّد السـلاات يـا إلـه الألهة يا مالك الملك يا ملك الملوك اشفني بشـفائك مـن هـذا الـداء، واصـرفه عـني فـإني عـبدك وابن عبدك اتقلَّب في قبضـتك» فانصرفت من عنده فوائله الذي أكرمهم بالإمامة ما دعوت به إلا مرة واحدة في سجودي فلم أحس به بعد ذلك<sup>(۱)</sup>.

وريح البحر هي الحالة التي تنتاب الإنسان عند ركوب السفينة، ويحتمل إرادة المرض الحاصل بسبب رطوبة الجو لمن يقطن السلحل.

### ريح الشوكة

علاج ريح الشوكة هو دواء الشافية، فقد جاء في طب الأئمة عن الأئمة أنهم وضعوا هذا الدواء لأوليائهم وهو الدواء الذي يسمى الشافية وهو خلاف الدواء الجامعة فإنه للفالج العتيق والحديث وهو للقوة العتيقة والحديثة والدبيلة ما حدث منها وما عتق والسعل العتيق والحديث والكزاز وريح الشوكة ووجع (العنق) العين، وريح السبل وهي الريح التي تنبت الشعر في العين ولوجع الرجلين...<sup>(٢)</sup> وقد تقدم هذا الدواء في الأدوية المركبة العامة، ويبقى المراد بريح السوكة فمقتضى الاسم أنه الالتهاب الحاصل على أثر يرويها في غريب الحديث عن أم غسان المكفوفة لما قيل لها: ما أذهب بصرك؟ قالت: كانت ريح الشوكة وكنت أحم إذا أخذتني فعلقتني في عيني فمكثت أربعة أشهر لا أنام في ليلي<sup>(٣)</sup>.

وهــناك ريـلح أخـرى كريح البواسير وريح القولنج وريح الأذنين وريح السبل التي تنبت الشعر في العين وغيرها نتعرض لها في مواضعها.

- (١) طب الأثمة: ١١٨.
- (٢) طب الأثمة: ١٢٤ عبد الله بن بسطام، عن إبراهيم بن النضر من ولد ميثم التمار.
   (٣) غريب الحديث؟: ٩٨١.

علاج غلبة الطبائع ......

### الريح الشابكة

أصل الشبك الاختلاط وتداخل الشيء مع الشيء، ولكن المراد به هو التشنج، ومعنى الريح الشابك هي الالتهابات التي تكون في الجسد أو بعض أعضائه وتـؤدي إلى حصـول التشنج وكأن الإنسان في شبكة لا يمكنه التحرك، كالالتهابات والأوجاع التي تحصل في الظهر.

وإنما الكلام في علاجه وقد ذكرت الأخبار له علاجين

الأول الحلبة والتين

روى الكليني عن أبي الحسن الأول على قبل همن الريح الشابكة والحمام والأبردة في المفاصل تأخذ كفي حلبة<sup>(١)</sup> وكف تين يابس تغمرهما بالماء وتطبخها في قسد نظيفة شم تصفى ثم تبرد ثم تشربه يوماً وتغب يوماً حتى تشرب منه تمام أيامك قدر قدح رويه<sup>(١)</sup> وتقدم تفسير كلمة حام وسيأتي معنى الأبردة، والمهم هناك الريح الشابكة فقد ذكرت الرواية أن هذا الدواء المركب من الحلبة والتين يعملج منها، والظاهر إرادة الحلبة والتين الطازج وبإطلاقه يشمل اليابس لعدم توفر الطازج منهما دائماً وقد لا يجتمعان لغلبة تواجد الحلبة في الشتاء و غلبة تواجد التين في الربيع.

والعملية أن يغمرا بالماء ويطبخا حتى ينضجا ويستحقق الطبخ ثم يصفى بأن يخرج الثفل ويبقى الماء لوحده، ويشرب المريض منه يوماً ويتركه يوماً ويسستمر في الشرب حستى يشـرب بمقـدار قدح روي، والقدح هو الإناء الذي يشـرب بـه الكـبار، وتقييده بالروي قرينة على إرادة القدح الكبير الذي يروي

(۱) الحملية تسمى بالفارسية «شنبليله وبالإنكليزية Fenugreck، وبالفرنسية Trigonelle
 واسمها العلمي Trigonellafoenum-graecuml.

(۲) الكافي ٨: ١٩١ ح ٢٢١ عن محمد بن يحي، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن بكر بن صلح قل سمعت أبا الحسن الأول يقول... وبكر ضعيف يتفرد بالغرائب. ٢٧٤ ------- دراسة في طب الرسول المصطفى عَلَيْهُ العلاج العام

مـن يشـرب به ويكفيه من الماء، كناية عن سعته، أي يشرب هذا القدح الروي من الدواء في مجموع الأيام، ولا يراد أنه يرتوي منه كل مرة يشرب، فهو دواء. الثاني: سعوط العنبر<sup>(۱)</sup>الزنبق<sup>(۲)</sup>

روى ابنا بسطام أن جابر بن حسان الصوفي كتب إلى أبي عبد الله التلكة قــل: يــا بــن رسول الله منعتني ريح شابكة شبكت بين قرني إلى قدمي فادع الله لي، فدعا له وكتب إليه: «عليك بسعوط العنبر والزنبق على الريق تعافى منها إن شاء الله<sup>(٣)</sup> ففعل ذل فكأنما نشط من عقل.

وهـ لم الـرواية أوضح في الدلالة على التشنج، لأنها ذكرت شبك جميع الـبدن، كمـا ذكـرت السـعوط دواءاًله، وهو الدواء الذي يدخل في الأنف، وفي كـتاب الطب «الزيبق» وفي البحار نقلاً عن الطب «الزنبق» وتبعد إرادة الزيبق لأنه مادة سمية، بينما الزنبق هو نوع من الورد.

### الأبردة

قيل: الإسردة برد في الجوف، وهو علة معروفة من غلبة البرد والرطوبة تفتر عنن الجماع همزتها زائلة، ولكن جاء في بعض الأدوية أنه ينفع من الابردة في المفاصل، ومنه يعلم عدم كونه مختص بالجوف ولا هو برودة عامة البدن، ويتناسب مع ما تفعله الرطوبة من الروماتزم وغيره، وقيل إن الأبردة برد في الجوف والمفاصل وهي علة معروفة من غلبة البروده، وهنك أمور تعالج الأبردة.

 <sup>(</sup>۱) العنبر، ويقبل له تعيعة سائلة وهو بالإنكليزية Levant storax، وبالفرنسية Amber، وبالفرنسية Levant storax، والعنبر، ويقبل له تعييم النائية وهو بالإنكليزية Liquidambar styraciflua.
 (۲) الزنبق هو السوسن، ويقل له بالإنكليزية Orris، وبالفرنسية Iris.
 (۳) طب الأئمة: ۲۰، عن جعفر بن جابر الطائي، عن موسى بن عمر بن يزيد، عن عمر بن يزيد، عن عمر بن يزيد، عن عمر بن يزيد، قل كتب جابر بن حسان الصوفي إلى أبي عبد الله التي فقل.

| <br>الطبائع | غلبة    | علاج         |
|-------------|---------|--------------|
| ***         | الطبائع | غلبة الطبائع |

#### منها: التين

فقـد روي عـن رسـول الله ﷺ قل: اكلوا التين الرطب واليابس، فإنه يزيد في الجماع، ويقطع البواسير، وينفّع من النقرس والأبردة<sup>(1)</sup>. ومنها: دواء الشافية

فقد جاء فيه أنه إذا أتى عليه خمسة عشر شهراً فإنه ينفع من السحر والحامة والأبردة والأرواح<sup>(٢)</sup>.

ومنها: عوذة بماء السماء

فقـد ورد: وتقـرأ عـلى الفالج والقولنج والخام والأبردة والريح من كل وجـع أم القـرآن، وقل هو الله أحد، والمعوذتين، ثم تكتب بعد ذلك: أعوذ بوجه الله العظـيم، وعـزته الـتي لا تـرام، وقدرته التي لا يمتنع منها شيء من شر هذا الوجـع ومـن شـر مـا فـيه، ومـن شـر ما أجد منه، يكتب هذا في كتف أو لوح ويغسله بماء السماء ويشربه على الريق عند منامه يبرأ إن شاء الله تعالى<sup>(٣)</sup>.

### البرودة

المقصود بالبرودة هو برودة الجوف الحاصلة من الإكثار من الأطعمة الباردة أو برودة الهواء أو كثرة البلغم أو سبب آخر، وهي بخلاف حرارة الجوف التي تتهييج بغلبة المرة وغيرها، ولا يزال البلن يبرد مرة ويحمى أخرى ولكل واحد علل وأسباب كثيرة وله علامات، فقد ورد أن من الحرارة الحلة، ومن البرودة الأناة، فإن مالت به اليبوسة كان عزمه القسوة، وإن مالت به الرطوبة كانت لينته مهانة، وإن مالت به الحرارة كانت حدته طيشاً وسفهاً، وإن مالت به البرودة كانت أناته ريباً وبلداً، فإن اعتدلت أخلاقه وكن سواء واستقامت فطرته كان جازماً في أمره ليناً في عزمه حلااً في لينه متأنياً...<sup>(1)</sup>

- (١) مكارم الأخلاق: ١٧٣.
  - (٢) طب الأئمة: ١٢٧.
- (٣) مكارم الأخلاق: ٣٨٣.
- (٤) علل الشرائع١: ١١١.

العام الرمبول المصطفى علم العلاج العام المعلمي علم المصطفى علم العلاج العام

والمعـروف أن الأمـراض الحاصـلة مـن الـبرودة صعبة تحتاج إلى معالجة ومراجعة الطبيب، بينما الحرارة وهيجان الحرارة يعالج بالأشياء الباردة الرطبة ما حضر منها كالرمان والخيار وما شابه ذلك.

ويستفاد من قبول الإمام الصلاق الظلام للطبيب الهندي وأعالج الحار بالقار والقار بالحار، أن الأمراض منها بارد ومنها حار ويعالج البارد منها بالأدوية الحارة.

ولا زال المعتقد عند الناس أن البرودة هي المسببة للأمراض في الغالب، وهـذا مـروي عسن النبي ﷺ فإنه قل اأصل كل داء البرودة كل وأنت تشتهي، وامسك وأنت تشتهي،<sup>(۱)</sup>.

ويـرى الـبعض أن أصـل الـرواية الـبردة ولـيس الـبرودة، والبردة هي الـتخمة وبرودة المعدة وصيرورتها بحالة لا تهضم الطعام ولا تنضجه، والقرينة قوله كل وأنت تشتهي، فإنه لا علاقة له بالبرودة وله علاقة بالتخمة ويؤيده أن المعدة بيت الداء.

ولكني لا أستبعد كون المتخمة همي أحد أسباب البرودة، لأجل أن اختلال عمل المعدة والجهاز الهضمي يمنع من وصول المواد الغذائية إلى البدن وتحصل البرودة على أثره.

> والمهم معرفة ما يعالج البرودة ويدفعها، وهي أمور: ١\_البطيخ

روى عــن النبي ﷺ أنه قال: «عليكم بالبطيخ، فإن فيه عشر خصل: هو طعــام، وشــراب، واشــنان، وريحــان، ويغسـل المـثانة، ويغسل البطن، ويكثر ماء الظهر، ويزيد في الجـماع، ويقطع البرودة، وينقي البشرة<sup>(٢)</sup>.

ولعل المراد منه ما يسمى بالرقي.

- (١) طب النبي ﷺ للمستغفري: ١٩، مستلدك الوسائل ٢١٦ ح ١٩٦٥.
  - (٢) طب النبي 🇱 للمستغفري: ٢٧.

علاج غلبة الطبائع ......

1\_ماء السماء

تقسدم في التداوي بلليله، وقد جاء فيه أن الله يدفع عمن يشرب هذا الماء كل داء... ويقطع عنه البرودة وحصر البول.

٣\_الباذنجان

لما ورد في عـدة روايـات أنـه احـار في وقـت الحرارة، وبـارد في وقـت البرودةا<sup>(١)</sup>، وقد تقدم الكلام فيه.

# علاج غلبة الدم

المبحوث هنا غلبة الدم التي يترتب عليها طائفة من الأمراض التي تتم معالجتها الجذرية بمعلجة غلبة الدم ودفع تبيغه بالأمور التي سنذكرها وأهمها الحجامة والفصد، ولكن تُقَدم عليها ما ينفع لغلبة الدم وهيجانه الذي يعني كدورته وتحيره وغلظته واحتراقه ويبوسته، وهي أمور:

روي عن أبي عبد الله الظلام أنه قبل: اعليكم بالخس، فإنه يصفي الدما<sup>(٢)</sup> فبالخس يعلج غلبة الدم وهيجانه بمعنى كدورته وتلوثه خصوصاً وهو مدر يدفع تلك الزوائد عن طريق الإدرار، وفي رواية أخرى عنه الظلام: اعليك بالخس؛ فإنه يقطع الدما<sup>(٢)</sup>، والمراد بقطع الدم إما هو قطع نزفه وليس هذا محل الكلام فيه ويبحث في أمراض الدم، وأما إذا كان بمعنى قطع الغلبة فهو نافع ولكنه بعيد، ولذا احتمل البعض كون الرواية تصحيف يطفئ أو يصفي.

(١) الكافي ٦: ٢٧٣ ح ٦، الحاسن ٢: ٢٦ ح ٧٥٩، طب الأئمة: ١٣٩.

(٢) الكافي٦: ٣٦٧ ح١،عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبي حفص الابار، عن أبي عبد الله التكل، ورواه البرقي في المحاسن٢: ٥١٤ ح٩١.

۱\_الخس

٤٧٨ ..... ٤٧٨ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظي العلاج العام

#### ۲\_السلق

فقد ورد (أنه يشد العقل ويصفي المما<sup>(")</sup>فيكون مثل الخس رافعاً لكدورة الدم ودافعاً لزوائده، وهناك رواية أخرى تلل على إسكانه هيجان الدم، رواهما الطبرسي عن الرضا التلكة قل: اعليكم بالسلق، فإنه ينبت على شاطئ نهر في الفردوس، وفيه شفاء من كل داء، وهو يشد العصب، ويطفئ حرارة الدم، ويغلظ العظما<sup>(")</sup>.

٣\_سويق العدس

روى الكليني عن أبسي عبد الله الليك أنه كان يقول إذا هاج الدم بأحد من حشمه قال له: «اشرب من سويق العدس، فإنه يسكن هيجان الدم ويطفئ الحرارة»<sup>(٦)</sup>، وهذا نهاية ما نقصد له في البحث، وهو معالجة هيجان الدم، الذي يعني إحساس الحرارة الزائدة وسيأتي تفصيله في الحجامة.

٤\_الإجاص اليابس

روي عـن أبـي عـبد الله الطلا أنـه قل: «الإجاص الطري يطفي الحرارة، ويسـكن الصفراء، وإن اليابس منه يسكن الدم ويسل الداء الدوي<sup>(٤)</sup>وإسكان الدم معناه إسكان هيجانه وظهوره على الوجه.

(۱) المحاسن: ۲۰ ذج ۷۲۰.

(٢) الكافي ٢: ٣٠٧ ح١، عن محمد بن يحيى، عن محمد بن موسى رفعه عن أبي عبد الله التلكل.
 (٣) الكافي ٦: ٣٥٩ ح١، عـن محمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد، عـن زياد القندي قل دخلت على أبي الحسن الأول التلكل، والرواية معتبر،، ورواه الطبرسي في مكارم الأخلاق: ١٧٥.
 (٤) الكافي ٦: ٣٥٩ ح١، عـن محمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد، يزيد، يزيد، يحمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقرب بن يزيد، عـن زياد القبل المحلق المحلق المحلق المحلة المحلة على أبي الحسن الأول المحلي المحمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد، يحمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يحمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد، إلى الكافي ٦: ٣٥٩ ح٠، عـن محمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يحمد بـن يحيى، عن عبد الله بن جعفر، عن يعقوب بن يزيد، إلى الكي إلى الكي إلى ٦

عـن زياد القندي قال دخلت على أبي الحسن الأول الظلام، والرواية معتبره، ورواه الطبرسي في مكارم الأخلاق: ١٧٥.

| ٤٧٩ |  | الطبائع | غلبة | علاج |
|-----|--|---------|------|------|
|-----|--|---------|------|------|

#### ٥\_الرمان

عن أبي الحسن العسكري المحلفي الرمان بعد الحجامة رماناً حلواً فإنه يسكن الدم ويصفي الدم في الجوف<sup>(١)</sup>. فإن هذه الرواية وإن دلت على أكله بعد الحجامة، ولكن المستفاد منها هو إسكان الرمان للدم، لأن الحجامة إما أن تهيج الدم أو تسكنه، فإذا كانت تهيجه فإن الرمان سيسكنه، ولا فرق في كون ذلك بعد الحجامة أولا، وإن كانت تسكن الدم فلا حاجة للرمان بعدها، إلا إذا كان المراد إسكان حرارة الدم العارضة بعد الحجامة فهو أمر آخر، ويمكن القول بأن الحجامة والرمان معاً يسكنان الدم وضمير الإنه، راجع إلى أكل الرمان بعد الحجامة.

ويقـوي احـتمل إسـكان حـرارة الدم ما روي من أن النبي ﷺ كان إذا احتجم هاج به وتبيغ فاغتسل بالماء البارد ليسكن عنه حرارة الدم<sup>(٢)</sup>. ٦\_الاغتسل بالماء البارد وذلك للرواية السابقة. ٧\_عوذة للدم المحترق

روى ابن بسطام عن أبي عبد الله الله في قل: فإن هذه الدماميل والقروح أكثرها من هذا الدم المحترق الذي لا يخرجه صلحبه في إبانه، فمن غلب عليه شيء من ذلك فليقل إذا آوى إلى فراشه:

(١) طب الأئمة: ٥٩.

(٢) طب الأئمة: ٥٨، عن أبي زكريا يحيى بن آدم، عن صفوان بن يحيى بياع السابري، عن عبد الله بن بكير، عن شعيب العقرقوفي، عن أبي إسحاق الأزدي، عن أبي إسحاق السبيعي عمن ذكره أن أيه المؤمنين كان يغتسل من الحجامة والحمام قل شعيب فذكرت لأبي عبد الله الخيرة الصادق الخيرة فقل. ٤٨٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

أعـوذ بوجـه الله العظيم، وكلماته التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر مـن شـرَّ كـل ذي شـر، فإنه إذا قال ذلك لم يؤنه شيء من الأرواح، وعوفي فيها بإذن الله تعالى<sup>(۱)</sup>.

والالتفاتة حانت إلى كلمة «الأرواح» التي نجدها في بعض الأحبار وخصوصاً العوذات والدعوات والرقى، فهو إما ما كان روحاً فقط وليس له بلن من الموجودات، والروح ملاة غير محسوسة باعتقادي فلنا أن نفرض لهذه الأرواح فعالية حياتية، وهي تستطيع أن تورد الضرر على الإنسان من طرف خفي، فيمكن أن يدخل فيها مثل المكروب والفيروس وبعض الفطريات، وغير ذلك مما يعبر عنه بالجن وغيره، فإنها موجودات حية ولها فعالية حياتية ولكن وجودهما غير محسوس، أو يكون المقصود من الأرواح هي نفس خلايا الجسم التي تستورم وتستحول إلى بشر وتؤذي الإنسان إذ لكل خلية روح وحياة وموت والعوذة من آذاها فهو احتمال آخر، ويحتمل إرادة الاحتمالين معاً.

وعلى الاحتمل الأول تلزم معرفة دور مثل هذه الأرواح وارتباطها بالدماميل والقروح، فلعل المقصود أن غلبة الدم تولد القروح والأرواح تعفن تلك القروح وتضاعفها فتصل إلى حالة قبيحة، وهذه العوذة تحيل دون ذلك أو أن زيادة الـدم تسهل الطريق لدخول تلك الأرواح وتزيد في فعاليتها، لرواية اضيقوا مجاريه بالجوع.

(۱) طب الأئمة: ۱۰۸، عن علي بن محمد بن هلال، عن علي بن مهران، عن حماد بن عيسى، عن حريز عن أبي عبد الله عليه.

الحجامة

هــنك تناقض حقيقي بين أصالة الحجامة ورجوع استخدامها إلى أغوار الــتاريخ السـحيقة السـابقة عـلى كـل تاريخ وكل تمدّن ولها خيوط في العصور الأولى لتواجد الإنسان على الأرض .

وبين إعراض الطب الحديث بما عُرف له من التطوّر والتقدّم وفتح القمم الصعبة والبقاع البكر النائية في أقاصي عالم الطب والعلاج والتجربة والتشريح والوقاية، فكيف حدثت هذه الفجوة الواسعة التي لا يسدّها رجوع بعض الـنواحي والـدول خصوصاً الإسلامية منها إلى هذا العلاج مثل ايران والحجاز ؟

لامحـيص مـن وجـود مسر في ذلـك الإعراض القاسي، بل هناك أسرار عديدة ونقاط مظلمة نحاول تسليطً الضوء عليها خلال هذه الدراسة.

فنحن نعتقد بأن الحجامة من دواء الأنبياء الذين لهم تواجد مستمر في شرائح المتاريخ البشري، بل إن أول من وطأ الأرض من البشر كان نبياً من الأنبياء، أعني المنبي آدمالتي وكانت الحجامة من دوائه، ولابد له من ذلك لما أشرنا سابقاً إلى حاجته الماسة للتداوي والعلاج بعد هبوطه إلى ظروف الأرض الصعبة، فكانت ولادة علم الطب على يديه بتعليم الله سبحانه مهما كانت حقيقة ذلك التعليم.

ومـن ناحـية أخـرى فـإن الشـواهد التاريخية والأثار التنقيبية تلل على ممارسة الحجامة قبل ولادة المسيح بآلاف السنين. ٤٨٢ ...... ٢٨٢ يتلغ، العلاج العام عليه الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

ثم جاء آخر الرسل وخاتمهم ليؤكد على هذا العلاج أشد التأكيد ويكشف الستار عن أسراره المتعددة التي أولها رجوع توصيف هذا السنخ من العلاج إلى الطبيب الأول، أعني المباري تعالى حيث نزل جبرئيل الأمين على النبي تلي الله التوصية وهذه الوصفة النافعة.

ولما عرج بالنبي ﷺ إلى السماء ما مر بملاً من الملائكة إلا قالوا: يا محمد مر أمتك بالحجامة؛ ليشكّل تساؤلاً حول علة توصية الملائكة والملاً الأعلى وما علاقـتهم بذلـك بعـد عـدم حاجـتهم إلى مـثل ذلك العمل وعدم تجربتهم له، سؤالاً يطلب له الجـواب عـبر الـزمان وبعـد تقدم العلم وملاحظة الارتباط المنسجم بين العوالم.

ومن شم جاء التأكيد من النبي والأئمة عليهم السلام على الحجامة بشكل واسع ومكمَّف وتعريفها بأنها خير ما يتداوى به على الإطلاق بل نفوا وجود الخير في غيرها مهما حصل منه الشفاء كالعمليات الجراحية، لتبقى الحجامة هي الخيار الأول على الدوام، بعد توفير الشروط الأساسية لها، وأهمها تقوية الاعتقاد والتصديق بنفعها من خلال بيان التأكيد المنقول والمستأنف بلسان العصر.

وقـد بلـغ من شدة التأكيد عليها من قبل الوحي وجبر ثيل الأمين حتى ظن الرسول ﷺ أنه لابد من الحجامة<sup>(١)</sup>.

ونحسن نذكر بعض الأخبار الدالة على ذلك التأكيد والتشويق المستمر، وبساقي الأخسار ستتم الإشارة إليها في غضون المباحث القادمة في شتى جوانب الحجامة.

مكارم الأخلاق:٧١ عن الفردوس، قال رسول الله تَتَزَلَيْهُ: فولقد أوصاني جبرئيل بالحجم
 حتى ظننت أنه لابد منه ٩.

جاء في الخبر الصحيح في خبر المعـراج عـن رسول الله ﷺ أنه قل: اصـعدنا إلى السـماء السـابعة، فمـا مررت بملك من الملائكة إلا قالوا: يا محمد احتجم ومُر أمتك بالحجامةا<sup>(۱)</sup>، ورواه المستغفري.

ومهما كانت حقيقة ذلك العروج والصعود فهو ينبئ عن استلهام أهمية الحجامة من منبع أرقى من مستوى العقل البشري المعتمد على التجربة والقياس.

وبعدما كانت الملائكة هي القوى الخيرة الفاعلة في الكون، فإنه سيبرهن على ارتباط متشابك بين العوالم بحيث يترك كل حدث في هذا العالم تتأثيره على العوالم الأخرى بما لا نفهمه ونعيه اليوم، ولا أقل من بروز علائمه في تلك العوالم، فيدركون ضرورة مثل عمل الحجامة ومدى صلاحه بحال البشر.

ولم تنحصر التوصية بذلك بالملائكة، بل صار جبرئيل ينزل على النبي تقليل بالحجامة لتستمد أهميتها ولزومها من مستوى أعلى من عالم الملائكة، بيد أن جبرئيل ينزل على النبي تقليل من الله سبحانه وتعالى، فقد ورد عن النبي تقليل أنه قـل:"نزل علي جـبرئيل الله بالحجامة واليمين مع الشاهده"، ثم يتكرر نزول جـبرئيل لبيان بعـض شروط الحجامة ومواضعها كما سيأتي في غضون المباحث القادمة.

وبعـد ذلك فقد انبرى النبي ﷺ لوضع الحجامة في موضعها اللائق من المستشـفى الإسـلامية، فـنجده مـرة يعدّهـا خير الأدوية، فقد روي عنه ﷺ أنه

 (١) تفسير القمي٩٠٢، مستدرك الوسائل١٣٠٢٣-١٤٨٣، علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله الظلام، ورواه المستغفري في طب النبي يتللم ٢٦ بلفظ آخر.
 (٢) الوسائل٢٢٠-٢٢٧٥٦. ٤٨٤ ..... ٤٨٤ ..... ٢٨٤ علم الرسول المصطفى علمه العلاج العام

قــال:<sup>ور</sup>يما تداويتم به الحجامة والقسط البحريَّا<sup>(١)</sup>، وفي رواية أخرى:<sup>ور</sup>يما تداويتم به الحجامة والشونيز والقسطة<sup>(٢)</sup>.

بل جعله يلي ثلث الدواء وما يعالج به، فيقول يله على ما رواه الصدوق: الداء ثلاثة والدواء ثلاثة، فأما الداء فالدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجامة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة المشيا<sup>(٢)</sup> ليُشير إلى حقيقة خطيرة، وهي أن ثلث الأمراض يرجع سببه إلى الدم وعلاجه هو الحجامة، ولا أقل هي الوقاية منه.

وإذا لم نقـل هـي ثلث الدواء، فلا أقل من أنها ربع الدواء لأجل ورود ذلك في الخبر المعتبر الذي أورده الكليني والصدوق برواية الثقات عن أبي عبد الله اللجة أنـه قــل:"الدواء أربعة: الحجامة والسعوط والحقنة والقيءة وفي الكافي «النورة<sup>(1)</sup>بدل القيء... .

وانستقل السنبي ﷺ في تعسريف الحجامة بأنها دواء إلى أنها دواء حتمي، فعسِّر عسنها بالشسفاء، فقسد روى الصسدوق عن النبي ﷺ أنه قل:«شفاء أمتي في شلاث: آيسة مسن كستاب الله العزيز، أو لعقة عسل، أو شرطة حجام»<sup>(٥)</sup>، ثم جاء التعبير بأنها شفاء في روايات متعددة سنشير إلى بعضها.

الححامة .....

والسبب في جعلها شفاء الأمة هو دخل الاعتقاد في تأثير الدواء بصورة عامة، والمتيقن هو اعتقاد الأمة بما وصى به النبي ﷺ دون غيرهم.

ثم كمان سعي المنبي تظلير همو بميان الحقيقة لكل العالم في مجل بيان أفضلية هذا العلاج، فيقول معقباً على ترجيح الحجامة على العملية الجراحية «إن كان في شيء شفاء ففي شرطة الحجام أو شربة عسل»<sup>(١)</sup>، ليشير إلى الحقيقة القائلة بأن الدواء بجميع أنواعه إذا كان فيه خير ففيه عوارض وجوانب أخرى من الشر، وهذا العلاج هو خير محض.

بل إن باقي الأدوية لما فيها من العوارض التي تظهر بمرور الأيام حتى لا يمكن القول بأنها خير، بل هي شر، ولذا ورد أن رسول الله ﷺ قل:"إن كان في شيء مما يتداوون به خير ففي بزعة حجام أو لدغة بنار»<sup>(٢)</sup>.

وهـذا يعـني ضـرورة رجـوع العـالم إلى هـذا العـلاج بعـد تقدّم العلم والوقوف على النافع من الدواء الذي لا ضرر فيه والضارّ منه.

وبعـد كـل تلـك التوصيات بلار الرسول ﷺ إلى العمل بما وصى به الأخـرين، فقـد روي عن عليﷺ أنه قل:اما وجع رسول الله ﷺ وجعاً قط إلا كان فزعه إلى الحجامة<sup>(٣)</sup>.

فلا نـترك الإشـارة إلى الخسـارة التي أصابت البشرية بمصادرة الاعتقاد الـذي حملـه البشـر عبر العصور المتمادية وانتفاعهم بهذا العلاج، فلولا وجود الـنفع القطعـي له لما استدام كل ذلك الدوام من الأيام الأولى لتواجد الإنسان عـلى الأرض إلى ما قبل النهضة العلمية الحديثة التي جرفت كل ذلك الاعتقاد باتجـاه الأدويـة الكـيماوية والعملـيات الجراحـية المليـثة بـالعوارض الفوريـة

- (١) مكارم الأخلاق: ١٦٥.
- (٢) عوالي اللثالي ١: ٢٥ ح١٤٧، مستدرك الوسائل ١٦: ٤٢٨ ح٢٠٤٨٣.
  - (٣) الجعفريات :١٦٢، مستلرك الوسائل ١٧:١٣ ح١٤٨٠٥.

٤٨٥

٤٨٦ ...... ٢٨٦ يستبينين المعام عليه المسطفى عليه، العلاج العام

واللاحقـة الـتي أقـلها ضـعف بنـية البشر وضعف مناعتهم وكثرة حاجتهم إلى الدواء بنسب تفوق التصور ولا يستوعبها الخيل.

ولكن مع كل ذلك اللوم يجب أن نعطي الأطباء الحق في اختيار المنحى الذي فرضته نشوة الإنقلاب العلمي الحديثة؛ لأنها لما جاءت بالتقنية الحديثة حصل ذلك الانجراف الاعتقادي عفواً، خصوصاً مع مزامنته لإهمل الأوسط العلمية الدينية للراسة الجانب الطبي وعدم الاعتناء به مثل باقي الجوانب الاعتقادية والفقهية، بل تركوه بالمرة وأهملوه غاية الإهما، بل العلماء أنفسهم قد جرف بعضهم ذلك التيار العارم وفقدوا بعض الاعتقاد بما وصى به الأنبياء والأئمة عليهم السلام.

وبعـد ذلـك فـنحن بحاجة إلى رعاية أمرين صعبين للغاية أحدهما صنع الاعتقاد من جديد بين الأوساط الشعبية وإعلاة ماجرفه السيل المذكور إلى مجراه الأول وهـو بحاجـة إلى عمـل جمـاعي جـلاً ومسـتمر ودائـب نـتجاوز معه شبه المستحيل.

والـثاني القيام بدراسة شاملة فيما ورثنه من العلوم النبوية من الطرق السليمة وفي جوانب الحجامة المختلفة.

فإنا بعد مراجعة روايات الحجامة وجدناها تدور حول محاور عديدة منها مواضح الحجامة مـن الـبدن ومـنها زمانهـا وآثارهـا، والأمراض التي تنفع لها الحجامة وغير ذلك.

غير أني استشعرت من الأخبار أن الحجامة ليست نوعاً واحداً، بل هي أنـواع تخـتلف عـن بعضـها الـبعض وإن اتفقت بحسب الظاهر في أصل إيجاد الخـلا والمـص والشـرط وإخـراج الدم، ولكن تختلف عن بعضها في الشروط والغايات والمنافع.

# أنواع الحجامة

يستفاد من مجموع الأخبار أن الحجامة ثلاثة أنواع أو أكثر، والفارق بينها اختلاف الحلات واختلاف الغايات والمعالج بها، ويدل على اختلافها ما روي عن ذريح الحاربي عن أبي عبد الشائلة قل: سألته عن الحرم هل يحتجم؟ قـل: انعم إذا خشي الدم، فقلت : إنما يحرم من العقيق، وإنما هي ليلتين ؟! قل: إن الحجامة تختلف، وقل: إن أخذ الرجل الدوران فليحتجم"<sup>(1)</sup> فقوله «الحجامة تختلف» يعني أنها أنواع ومواردها تختلف، فإذا خشي الانسان الدم وأخذه الدوران فهله حجامة تختلف عن باقي الأنواع ويجب فيها التعجيل وعدم الصبر حتى ليلتين .

وهــناك تقسيم آخر للحجامة وهي في الغالب للحجامة العلاجية، أعني التقسـيم بحسـب موضـع الحجامـة، كحجامة الرأس وحجامة الكاهل وحجامة الساق وغيرها، نبحثها ضمن الحجامة العلاجية.

ومهما يكن من ذلك فأول أنواع الحجامة هي حجامة تبيّغ الدم وهيجانه التي تعالج أمراض نفس الدم وترفع الخلل الموجود فيه، والنصوص الواردة فيها جاءت بهذا المضمون : إذا تبيغ الدم بأحدكم فليحتجم في أي الأيام» وفي بعضها ليلاً كان أو نهاراً فلا يشترط فيها وقت معين، ولاحتى انتظار الحجّام ولا استعمل آلات مناسبة؛ لأن في بعضها فاهرقه ولو بمشقص أي السهم، كما لا يراعى فيها موضع معين ولا هي علاج لداء معين، ولا يراد بها سوى دفع تبيغ الدم المتصف بنوع من الخطورة، لأن الموجود في أكثر تلك الروايات الفليحتجم لا يقتله، وستأتي تفاصيلها.

 (۱) الأصول الستة عشر: ٨٥ مستدرك الوسائل ٩: ٣٣٦-١٠٧٩، كتاب محمد بن المثنى الحضرمي، عن جعفر بن شريح الحضرمي، عن ذريح المحاربي. والنوع الثاني من الحجامة هي حجامة المواضع والحجامة العلاجية التي يـراد بهـا عـلاج بعـض أمـراض الأعضـاء والـتداوي من بعض الأوجاع غير أمراض نفس الدم، خصوصاً أمراض الأعضاء التي تكون في موضع الحجامة أو ما فوقه من الأعضاء والأجهزة في العلاة.

وله ذه الحجامة شروط كثيرة وأوقات معينة وسياسة متبعة، أول شروطها تحديد الموضع الصلح لمعلجة العضو المتوجع والمصاب، ولها أوقات معينة يترقب فيها زيادة حجم الـدم وقـوة البلذ بحيث يتعاضد كثرة الدم وقوة الدفع على إخراج الـداء من العضو، أو استخراج عوامل الداء والمرض، وأسبابه، وكذا تسلحظ الساعات التي تصلح لإيجاد الجروح كاعتدال الهواء ويتجنب الساعات التي لا يندمل فيها الجرح ولا ينقطع فيها النزف، ويتحرى الظروف التي يتمكن الإنسان فيها من رعاية شروط الحجامة كمتوفر الغـذاء المناصب والوسائل المناسبة، والتمكن من الاستراحة المطلقة وغيرها.

والمهم أنَّ هذه الحجامة تكون بعد حصول المرض، والابتلاء بالوجع ومن هذا المنوع ما روي عن الإمام الباقرائ أنه قل: ما اشتكى رسول الله يَنْ هُ وَجِعاً قَط إلا كان مفزعه إلى الحجامة <sup>(١)</sup>ومثل ما روي عنه يَنْ ان يكن في شيء شفاء ففي شرطة الحجام أو شربة عسل<sup>(٢)</sup>ومثل قوله يَنْ انحير ما تداويتم به الحجامة والشونيز والقسط، <sup>(٢)</sup> ومثل ما روي أنه يَنْ قل، ابن كان في شيء مما يتداوون به خير ففي بزعة حجام ، أو لدغة بنارا<sup>(٤)</sup> ومثل قوله يَنْ الم

- (١) طب الأئمة: ٥٦، محمد بن الحسين عن فضالة بن أيوب، عن إسماعيل عن أبي عبد الله جعفر الصلاق عن أبي جعفر عليهما السلام، والرواية معتبرة.
   (٢) مكارم الأخلاق: ١٦٥.
  - (٣) طب النبي 🗱 ٢٦، مستدرك الوسائل ٢١: ٤٥٠ح٢٠٥١.
- (٤) عوالي اللئالي ١: ٧٥-١٤٧، مستدرك الوسائل ١٦: ٢٣٤-٢٠٤٨، والبزعة: الشق والشرط.

الححلمة

حجام<sup>ه(١)</sup> ومثل الروايات التي جاء فيها الدواء أربعة: الحجامة والطلي والقيء والحقنة<sup>(٢)</sup>، والروايات بهذه المعاني كثيرة تبلغ حد التواتر وهي تبرهن على أن الحجامة هي دواء وعلاج لمجموعة من الأمراض. وأغلب روايات هذا النوع من الحجامة يذكر فيها موضع الحجامة والعلة والمرض الذي يحتجم لأجله وتنفع الحجامة له، وتختص به أكثر روايات زمان الحجامة وشروطها، وسيأتي تفصيل ذلك.

وهنك نوع ثالث للحجامة، لا هو حجامة التبيغ ولا الحجامة العلاجية، بل هو الحجامة الوقائية.

ومنها قول رسول الله يَظلِظ المروي: من احتجم يوم الثلاثاء لسبع عشرة أو تسبع عشرة أو لإحدى وعشرين من الشهر كانت له شفاء من كل داء من أدواء السنة كلها، وكانت لما سوى ذلك شفاء من وجع الرأس والأمراض والجنون والجذام والبرص؟<sup>(٦)</sup> والمقصود هي أمراض السنة القلامة بمعنى لا يصيبه مرض فيها، وليس الحديث عن أمراض السنة المضية لأنها لا تجتمع عادة وليس هناك أمراض معينة اسمها أمراض السنة.

وقد يلحق بها حجامة العلاة، وهي التي ذكرها الرسول ﷺ فقل: انعم العيد الحجامة\_ يعني العلاة\_تجلو البصر وتذهب بالداءا<sup>(!)</sup>.

- (١) عدة الداعي: ٢٧٤.
- (٢) طب الأئمة: ٥٤.
- (٣) الحصل : ٣٨٥، محمد بن الحسن، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن أبي الحزرج، عن سليمان، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الحدري.
  (٤) معاني الاخبار ٢٤٧، البحار٥٩: ١١٦–٣، محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن أبي عبد الله بإسناده رفعه قل قل رسول الله عله.

٤٩٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

# حجامة التبيغ

بيـنا أن المسـتفلا مـن الأخـبار الـواردة عـن الـنبي ﷺ والأئمة عليهم السلام أن الحجامة ثلاثة أنواع تختلف فيها الحالات والغايات والمعالج بها.

فالحجامة الأولى هي حجامة تبيغ الدم وهيجانه لعلاج الخلل الموجود في الـدم والعـروق، والحجامـة الثانـية لاسـتخراج الـداء والتداوي من الأمراض والآلام والأوجـاع التي تصيب الأعضاء والبدن عامة، والحجامة الثالثة الحجامة الوقائية.

أما الحجامة الأولى فللقصود الأول فيها نفس إخراج الدم كيفما كان والهدف منها خفض نسبته والحد من غلبته وهيجانه وتبيغه في الحالات التي يكون فيها نوع من الخطورة والتخوف ويتوقع فيها انفجار العرق فتحتاج إلى المبادرة وعدم التريث والانتظار، وليس له وقت معين، ولاينتظر به وجه الصبح إذا تبيغ بليل، ولايؤخر إلى الساعات التي تصلح فيها الحجامة، بل الحديث فيه هو التخوف من الإنهيار والموت المفاجئ ويكون الدم هو القاتل لصلحبه، عندما يكون الدم هو الداء وإخراجه هو الدواء وهو الستفاد من أحاديث كثيرة منها الحديث المروي عن النبي يتؤلا أنه قل: الداء ثلاثة، والدواء ثلاثة، فلما المداء: فالدم والمرة والبلغم، فدواء الدم الحجامة، ودواء البلغم الحمام، ودواء المرة الشية <sup>(1)</sup>.

فإن المستفاد من هذه الرواية وأمثالها أن الداء والمشكلة نفس الدم وإنما يكون حصول الخلل فيه، والمهم هو إخراج الدم بالحجامة ليحل محله دم واجد للصفات المطلوبة.

(١) الفقيه ١٢٦: ٢٩٩-

الحجامة .....

٤٩)

وتؤيد ذلك الروايات القائلة: «أما الدم فإنه عبد عارم، وربما قتل العبد مولاها<sup>(١)</sup>فإن المستفاد منها أن الدم هو القاتل للشخص وهو الداء والضرر مع أن الـدم هـو قـوام الـبدن ومـاء الحياة، فالمقصود هو زيادته وغلبته، وبتعبير أدق هيجانه وتبيغه، وعلاج هذه الحالة هو إخراجه وإهراقه.

ويؤكد هـذه الحالة الحديث المروي عن رسول الله تيمي أنه قل: إذا تبيغ بـأحدكم الـدم فليحـتجم لايقـتله<sup>(٢)</sup>وفي روايـة أخرى: احتجموا إذا هاج بكم الـدم؛ فـإن الـدم ربما تبيغ بصلحبه فيقتله<sup>(٣)</sup>حيث إن المستفلا منها أن الدم هو الـذي يتبـيغ بصـلحبه وهـو الـذي يقـتل صـلحبه، يعني أنه هو الداء وإخراجه بالحجامة هو الدواء وسيأتي الكلام عن معنى الهيجان والتبيغ.

والـذي يـدلّ على أن هذه الحجامة ليس لها وقت معين ولا يراعى فيها زمـان ولا مكـان روايـات مـنها المـروي عن النبي يَتَلَيَّ في حديث: إذا تبيغ الدم بـأحدكم فليحـتجم في أي الأيـام كـان، ولـيقرأ آيـة الكرسي...»<sup>(٤)</sup>، فهـي تدل بمنطوقها على لزوم الحجامة عند تبيغ الدم في أي يوم كان، وبمفهومها على عدم الأمـر بالحجامـة في أي يـوم كـان مع عدم تبيغ الدم، ولا تدل على رفض رعاية الأيام بالكلية.

ومهما يكن من ذلك فهي تدل على عدم اشتراط الساعات والأيام في حجامة التبيغ ولايراعي فيها ساعة جيدة ولايوم معين.

- (۱) عيون أخبار الرضا الملكة ٧٨٢ ح ٨٠ البحار ٢٩٤:٥٨ ح ٤ عن هاني بن محمد بن محمود
   العبدي، عن أبيه باسناد رفعه عن موسى بن جعفر الملكة.
- (٢) طب الأثمة : ٥٦، عن محمد بن يحيى البرسي، عن محمد بن يحيى الأرمني، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر.
  - (٣) طب الأئمة : ٢٥٦.
  - (٤) الجعفريات:١٦٢، مستدرك الوسائل٧٢:١٣ح١٤٨٤.

٤٩٢ ..... واسة في طب الرسول المصطفى على، العلاج العام

ومنها المروي عن محمد بن رباح القلاء قل ارأيت أبا إبراهيم الله يحتجم يـوم الجمعة فقلت: جعلت فـداك تحـتجم يـوم الجمعة القل اقرأ آية الكرسي، فإذا هاج بك الدم ليلاً كان أو نهاراً فاقرأ آية الكرسي واحتجم ا<sup>(۱)</sup>.

وسيأتي أن الحجامة يومي الجمعة والأربعاء منهي عنها في الأخبار أشدّ الـنهي بينما تجد أن الإمام يحتجم يوم الجمعة ويأمر به إذا تبيغ الدم، فمنه يعلم أن النهي عن الحجامة في أيام وساعات خاصة مختص بلحجامة من النوع الثاني أو الثالـث فهي التي تراعى فيها الأيام والساعات، ولا يراعى في حجامة التبيخ -أي النوع الأول- شيء من ذلك.

وكذا فإن المعتلد والمعروف هو الحجامة في النهار، بينما تأمر هذه الرواية بالحجامة عند تبيغ الدم ليلاً أونهاراً، وروي أنَّ الإمام الرضائظ» ربما تبيغه الدم فاحتجم في جوف الليل<sup>(٢)</sup>.

نعم هـناك رواية مطلقة يرويها الطبرسي في كتاب الكافي بسند معتبر عـن أبـي عـبد الله للله أنـه قــل: اقسرا آيـة الكرسـي واحــتجم أي يــوم شــئت<sup>(٢)</sup> ولكـنها محصصة بمفهـوم الـروايات المقـيدة لذلـك بصـورة التبـيخ كالـروايات المـارة وروايـة الدعـائم عـن النبي يَقِلَق قل: فإذا تبيغ الدم بأحدكم فليحتجم في أي الأيام، <sup>(٤)</sup> فإن مفهومها إذا لم يتبيغ فلا يحتجم أي الأيام.

(١) الخصل: ٩٩٠مـ ٢٨ عن أبيه، عن سعدين عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن زكريا المؤمن، عن محمد بن رباح القلاء والأخيران لم يوثقا ولو إجمالاً.
 (٢) مكارم الأخلاق ٢٢.
 (٣) الكافي ٨: ٢٢٢ ح ٤٠٨، الوسائل ١١٢:١٢ ح١٢٢١٢مهـ ٢٢٢١٢ عمد بن يعقوب، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن محمد بن عبوب، عن عبد الرحن بن الحجاج وهي معتبرة.
 (٤) دعائم الإسلام ٢: ١٤٥ ح ١٩٠، مستدرك الوسائل ٨٦، ٢٢٠ معن ٢٢٠ معن ٢٠٠ معن ٢٠٠ عد إلى عن عمد إلى عبيد، عن عمد إلى عن عمد إلى عبوب، عن عمد إلى عمد إلى عن عمد إلى عبوب، عن عبد الرحن إلى المحمد إلى عبوب، عن عمد إلى عبوب، عن عبد الرحن إلى الحجاج وهي معتبرة.

الحجامة .....

ومهمـا يكـن مـن ذلـك فالـرواية المطلقـة تحمل على الروايات المقيدة الكثيرة، وسيأتي الكلام في أيام الحجامة.

ولايشترط في حجامة التبيغ حتى مثل استعمل الآلات المخصوصة للحجامة، بل أي آلة توفرت، لما روي عن النبي ﷺ؛ إذا تبيغ الدم فليهرقه ولو بمشقص!<sup>(۱)</sup> والمشقص نوع من نصل السهم المعد للحرب لا للحجامة.

ولا يعـني ذلـك عـدم اشـتراط نظافته وعدم تعقيمه؛ لأن ذلك مطلوب عـلى الـدوام بالغسـل والإحمـاء بالـنار ثـم استعماله في الحجامة، فيبقى الأمر بإهراقه بمشقص كدليل على لزوم المبلارة وعدم التأخير.

وكذا لا يراعى في هذه الحجامة ما سيأتي من اشتراط كونها بعد الأكل، بـل حـتى لـو كان الإنسان صائماً في شهر رمضان رغم النهي وقول رسول الله يَتَلَيُّهُ: «ثلاثـة لا يعـرض أحدكـم نفسه لهن وهو صائم: الحجامة والحمام والمرأة الحسناء»<sup>(٣)</sup>، وكان عليﷺ يكره للصائم أن يحتجم مخافة أن يعطش فيفطر<sup>(٣)</sup>.

ورغم ذلك فقد روي عن جعفر بن محمد لله قل: يحتجم الصائم في غير شهر رمضان متى شاء، فأما في شهر رمضان فلا يضر بنفسه، ولا يخرج الدم إلا أن يتبيغ بها<sup>(٤)</sup>.

وأيضاً فـإن هذه الحل –أي حالة تبيغ الدم– تُبيح المحظورات الشرعية كلحراج الدم حل الإحرام فإنه محظور وفيه الفدية غير أن المروي أن أبا عبد الله الظلام ســثل عــن المحــرم يحــتجم؟ قــل:الا، إلا أن يخــاف الــتلف ولايســتطيع الصلاة وقل:اإذا أذاه الدم فلا بأس به، يحتجم ولا يحلق الشعرة<sup>(°)</sup>.

- (١) دعائم الإسلام ٢: ١٤٥ ح١٢، مستدرك الوسائل ١٣: ٨٦-١٤٨٤.
- (٢) النوادر للراوندي: ٢٢٩، الوسائل١٠: ٨٦مه١٢٩٤، الوسائل١٢,٥١٤ ح ١٦٩٤٧.
  - (٣) نوادر الراوندي: ١٨٢.
  - (٤) مكارم الأخلاق : ٢٢، الوسائل ١٠: ٢٨مه١٢٨.
  - (٥) التهذيب ٥: ٣٠٦ ١٠٤٤، الوسائل ١٣.١٢ م- ١٦٩٤٢.

£91"

٤٩٤ ...... وفي رواية أخرى: عن المحرم يحتجم؟ قل:(نعم إذا خشي الدم)<sup>(١)</sup>.

# تبيغ الدم وهيجانه

يأتي عند التعبير عن الحالة التي تجب فيها الحجامة وعند الحديث عن علائم الدم في الأخبار غالباً لفظ التبيغ بأن يقول النبي تظلير إذا تبيغ الدم بأحدكم فليحتجم لا يقتلها<sup>(٢)</sup> أو يقول بعض الأئمة الشراذ ثار الدم بأحدكم فليحتجم، لا يتبيغ به فيقتلها<sup>(٢)</sup> و الروايات بهذا المعنى كثيرة<sup>(٤)</sup>، وقد يجيء التعبير بالهيجان، بأن يقول النبي تظلير احتجموا إذا هاج بكم الدم، فإن الدم ربما يتبيغ بصلحبه فيقتلها<sup>(٥)</sup> وهكذا نشاهد أكثر الأخبار بصيغة تبيّغ بكم، أو بك، أو بأحدكم. ولكن في رواية: افإذا تبيغ الدم في أحدكم.

فيجيء السؤال عن معنى التبيّغ وما هو المتبيغ، هل هو الدم أو الإنسان، أو كلاهما بأن يتبيغ الدم فيؤدي إلى تبيغ الإنسان؟ وهل إن هناك اختلالات تحدث في الدم والعروق بأن تزيد وتنقص مكونات الدم أو تتزايد الفضول والرواسب وإفرازات الغلد والخلايا، أو يحترق الدم لطول مكثه وعدم تبدله فلا يعود نافعاً بل يكون ضاراً، أو يحدث ضيق وانسداد في العروق لكثرة الرواسب وأسباب أخرى، والوجه الآخر هو أن يكون السبب نفس زيادة نسبة الـدم في الـبدن مـن دون حصول اختلال فيه ولا أي نقص مما يؤدي إلى تحيره

(١) الفقيه ٢: ٢٢٢ ح ١٠٢٥، الوسائل ١٤:١٢ ح ١٦٩٤ عن عمد بن يحيى البرسي عن
 (٢) طب الأئمة : ٥٦، مستدرك الوسائل ١٢: ٨٠ ح ١٤٨١ عن محمد بن يحيى البرسي عن محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني ، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحيى الأرمني (٣) محمد بين يحمد بين محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحيى الأرمني (٣) محمد بين يحيى الأرمني (٣) محمد بين سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحمد عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين سنان، عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين المائلي (٣) محمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين يحمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين يحمد بين إلى الفائلي (٣) محمد بين إلى الفائلي (٣) محمد بين الف بين الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين إلى الفائلي (٣) محمد بين (٣) محمد بي الفائلي (٣) محمد بين الفائلي (٣) محمد بين (٣)

الحجامة .....

وعـدم حركته بسلاسة ويأخذ بالضغط على جدران العروق فتمتلئ وتنتفخ، أو تـزيد نسبته على سائر الطبائع مما يؤدي إلى حصول الاختلال في عمل الأعضاء والأجهـزة، أو شـيء آخـر فـإن كل ذلك يمكن استفادته من الأخبار والروايات ويتماشى مع المعاني اللغوية لملاة التبيغ.

فبإن التبيغ له معنى واحد عام وهو حصول خلل في الدم وخروجه عن طوره وإن كنان يستعمل في عدة معان تدخل جميعها ضمن هذا المفهوم العام، أحدها: الغلبة، فيقل: تبيّغ به النوم أيَّ غلبه، وهو يحتمل معنى كثرة الدم كما يحتمل إرادة غلبة الـدم على الشخص وقهره، بأن يجعله متوعكاً، أو حتى مثل غلبة الدم على سائر الطبائع.

الـثاني: الـبغي قهـو مقلـوب أي بغى مثل جذب وجبذ، والمعنى البغي على الفرد وتجاوز الحد.

والثالث: الهيجان، والهيجان يأتي بمعنى الشوران وشيلة الحركة والاضطراب مثل هاج البحر، ويأتي بمعنى اليبوسة والاصفرار،مثل قوله تعالى : ﴿ ثُمَّتَهِيجُ فَرَاهُمُصْغَرًا﴾ أي ييبس.

وعلى الأول يكون المعنى ثوران الدم وشلة تحركه أو كثرة تأثيره وظهوره على الوجه والشفة وسائر البدن وانتفاخ العروق وضغط الدم مهما كانت علته، أو يكون هو السبب في حصول حالة الهيجان عند الشخص وعدم الاستقرار وشلة الاضطراب.

وعـلى الـثاني هـو فقدانـه الطـراوة والسلاسـة وحصول اليبوسة فيه والغلظة وفقدانه لبعض المكونات كالحالة التي تحصل للزرع حين يبسه<sup>(۱)</sup>.

والرابع: التردد والتحير، يقل تبيغ الدم إذا تردد فيه، وتبيغ الماء إذا تردد وتحـيَّر في مجـراه، ويكـون ذلك نتيجة لضيق المجرى أو كثرة التفافاته، أو حصول

(١) ذكر هذه المعاني ابن منظور في لسان العرب×: ٤٢٢، وغيره .

٤٩٦ ..... ٢٩٦ .... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

الانسـداد فـيه أو تكاثـر الـدم بحيـث لا تسـتوعبه مـنافذ الدم وأقطار العروق فيتحير ويتردد ويبحث عن منفذ<sup>(۱)</sup>.

أما المعنى الأول للتبيغ وأعني الغلبة فيمكن استفلاة ذلك بمعنى زيلاة الدم من بعض الأخبار مثل ما جاء في الحديث القدسي في مورد الطبائع الأربع: • فـإن زاد مـنهن واحدة عليهن فقهرتهن ومالت بهن دخل على البدن السقم من ناحيتها بقدر ما زادت"<sup>(٢)</sup>.

والمهم في هذا الحديث تصديق زيلاة مقدار الدم<sup>(T)</sup> وحصول الخلل من ناحية هذه الزيلاة، ومعه يكون إخراج الدم هو العلاج لهذه الحالة بأنحائه ومنها الحجامة. ولكن يحتمل أن تكون الزيلاة بنفسها غير ضارة وإنما يجيء الضرر من ناحية غلبة الـدم مثلاً عـلى المرة بحيث لو كانت المرة أيضاً زائدة ما حصل المرض، فـنحن بحاجة إلى دلـيل دال عـلى تسبيب زيلاة الدم للمرض حتى لو كانت المرة زائدة.

ويمكن استفادة ذلك من مكاتبة الحميري قل: كتبت إلى أبي محمد الله الله ويمكن استفادة ذلك من مكاتبة الحميري قل: كتبت إلى أبي محمد الشرك إلى أن بي دماً و صفراء، فإذا احتجمت هاجت الصفراء، وإذا أخرت الحجامة أضرَّ بي الدم، فما ترى في ذلك ؟ فكتب إليَّ: «احتجم وكل على أثر الحجامة سمكاً طريلًا فان فرض زيلة السدم والصفراء<sup>(٥)</sup> وإن جاء في كلام

- (۱) النهاية۱: ۱۷٤.
- (۲) البحار4ہ: ۲۸۷.
- (٣) ويؤيد زيادة الدم ونقصانه بصورة كلية رواية زيادة الدم بزيادة الهلال الأتية.

(٤) الكافي ٦: ٢٢٤ ح١، والسند معتبر على ما يبدو، فإن في الكافي: محمد بن يجيى قل: كتب بعض أصحابنا إلى أبي محمد، مما يدل على أن محمد بن يجيى كان عالماً بالمكاتبة، إذ لم يقل أخبرني بعض أصحابنا إلى أنه كتب ... حتى تكون مرسلة وقل كتب بعض أصحابنا، وفي مكارم الأخلاق : ١٦٢ أن الكاتب هو الحميري.

(٥) والرواية وإن لم تصرح بالزيلة لأنه قل : فبي دم وصفراء ولم يقل زيلة دم ولكن يظهر من ذلك إرادة الزيلة؛ لأن جميع الناس فيهم دم وصفراء فلابد أن المراد الزيلة أو الهيجان، وتوصيته بالحجامة وإخراج الدم قرينة أخرى على وجود زيلة في الدم. الحميري دون كلام الإمام الله:، ولكن إقرار الإمام له على ذلك، أي أن سكوت الإماماليج: وعدم نفيه لذلك دليل على صحته وإمكان تحققه.

ومهما يكن من ذلك فإني جازم بإضرار كثرة الدم ويتضح من ملاحظة كـثير مـن الأخـبار مـثل روايـة «الداء ثلاثة» ورواية«إذا تبيغ الدم فليهرقه ولو بمشقص» ورواية حمرة الوجه الآتية وغيرها.

ولعمل دلالة الرواية الأولى على التضرر بغلبة الدم على سائر الطبائع وخصوصاً المرة قـد لا تخفى، بمعنى أن مجرد زيادة نسبة الدم على سائر الطبائع ضارة وإن كان الدم قليلاً في نفسه ولكن بالنسبة إلى سائر الطبائع كثيراً على فرض إمكان تحقق ذلك ويمكن استفادة تسبيبه المرض من الخبر الأول بوضوح.

والنتيجة أن زيادة الدم بنفسها مرض، وغلبة الدم على سائر الطبائع مرض آخر، وعلاجهما هو الحجامة وإخراج الدم من أجل خفض مقدار الدم أو نسبته بالقياس إلى سائر الطبائع.

وأما قهر الذم للإنسان وميطرته عليه فعلى فرض تفسير كلمة التبيغ بالبغي وأنه من مقلوب بيَغَ أي بغى فيكون الدليل عليه روايات التبيغ إذا كانت خالية عن القرائن الصارفة إلى المعاني الأخرى، وهو عكن ومعقول لرواية أحوال الإنسان فإن فيها الحالة الأولى خس عشرة سنة وفيها شبابه وحسنه وبهاؤه وسلطان الذم في جسمه<sup>(۱)</sup> إذا أضيفت إلى الرواية الدالة على أن مقدار الحجامة بحسب عمر الإنسان، فمن له عشرون سنة يحتجم كل عشرين يوم مرة، وصاحب الثلاثين كل شهر مرة وهكذا، فإنهما تدلان على بغي الدم وتسلّطه في ابتداء العمر وعند بغي الدم تستحب الحجامة ويزيد عند المرات كلما كان أقرب إلى أول العمر عما يعني وجود الملازمة بين غلبة الذم والحجامة بل وتكريرها.

الحجامة ....

(۱) البحار۹۵: ۱۳۱۷.

٤٩٨ ...... ٤٩٨ يينين المعلمي عليه المسطفى عليه العلاج العام

وأما التبيغ بمعنى الهيجان والمثوران، فمن الممكن إرادة شلة الحركة والضخ المناتجة من ضيق العروق أوكثرة المدم وغيره مما يسمى هذه الأيام بضغط الدم فهو أحد معاني التبيغ اللغوية ويمكن استفلاته من بعض الأخبار مثل المروي عن رسول الله تلك أنه قل:«احتجموا إذا هاج بكم الدم فإن الدم ربحا تبيغ بصاحبه فيقالمه<sup>(1)</sup> والمروي عن الإمام الصادق المجاة إذا ثار الدم بأحدكم فليحتجم لا يتبيغ به فيقالمه<sup>(1)</sup>.

ولكن المستفاد من هاتين الروايتين أن الهيجان والثوران مما تجب عندهما الحجامة ولا يستفاد أنهما نفس التبيغ، بل يستفاد منها أنهما مرحلة ما قسبل التبيغ أو أن التبيغ هو حالة خاصة من حالات الهيجان والثوران، وإن كان الأظهر أن المراد أن الهيجان والثوران قد يؤديان إلى ضغط الدم على جدران ما حروق وتحير الدم وتردده في العروق مما يؤدي إلى الموت، فتكون الحجامة مانعة من حصول التبيغ، وهل تمنع من نفس الهيجان وشدة الحركة؟ فنقول: هو محتمل ومظنون به قوياً، وإن كمان المستفاد من بعض الأخبار أن الحجامة قد تكون سبباً للهيجان، ولكن الهيجان الذي لا يؤدي إلى الموت، مثل ما روي اأن النبي منباً للهيجان، ولكن الهيجان الذي لا يؤدي إلى الموت، مثل ما روي اأن النبي منباً للهيجان، ولكن الهيجان الذي لا يؤدي إلى الموت، مثل ما روي ان النبي منبأً للهيجان، ولكن الهيجان الذي لا يؤدي إلى الموت، مثل ما روي ان النبي منبأً للهيجان، ولكن الهيجان الذي لا يؤدي إلى الموت، مثل ما روي ان النبي من كثرة الدم وضيق العروق، وهذا الهيجان الحاصل من نقصان الدم في بعض الدم<sup>(7)</sup> ولعل هذا الهيجان الخيان الحاصل من نقصان الدم في بعض المواضع واتساع العروق السهل للحركة والدوران العارض، بل ليس هيجان المواضع واتساع العروق السهل للحركة والدوران العارض، الم المي ألم ما الحرارة والحمي الوقتية بدليل زوالها بإراقة الماء البارد على الجسد.

- (١) طب الأثمة: ٧٥.
- (٢) مكارم الأخلاق : ٧٥.

(٣) طب الأئمة : ٥٨، الحسين بن بسطام، عن أبي زكريا يحيى بن آدم ، عن صفوان بن يحمى بياع السابري، عن عبد الله بن بكير ، عن شعيب العقرقوفي ، عن إسحاق الأزدي. عن أبي إسحاق السبيعي، عمن ذكره، عن أبي عبد الله الظلم . الحجامة .....

ومثل ذلك رواية الحجامة يوم الثلاثاء حيث ذكروا أنه يوم الدم فقل أبو عبد الله اللية: اصدقوا فأحرى أن لا يهيجوه في يومع<sup>(١)</sup> يعني لا يعملوا عملاً يؤدي إلى هيجانه أي لا يحتجموا فيؤدي إلى هيجانه بمعنى استمرار النزف، فإن الرواية فسرته بعدم انقطاع النزف وليس المراد به تبيغ الدم.

ومهما يكن من ذلك فقد فسر أهل اللغة التبيغ بالهيجان والثوران وهم يصرون على هذا المعنى ويستفلا من بعض الأخبار أن الهيجان من الموراد الـتي تلـزم الحجامة فيها، مثل المروي عن أبي إبراهيم ﷺ أنه قل: ﴿ فَإِذَا هَاج بِكَ الدِم ليلاً كان أو نهاراً فاقراً آية الكرسي واحتجم؟<sup>(٢)</sup>.

ومن الشواهد على حصول شدة الحركة الرواية الأمرة بأكل الرمان بعد الحجامة، فإن فيها: فكل الرمان بعد الحجامة رماناً حلوا فإنه يسكن الدم<sup>(٢)</sup> بما يـدل عـلى أن الـدم له شـدة حـركة وسـكون وـله هـيجان واضـطراب مقابل السكون والسير الطبيعي.

وأما التبيغ بمعنى اليبوسة التي هي إحدى معنيي الهيجان، فيمكن استفادته من الروايات مثل ما وردان الباقلاء يولد الدم الطري<sup>(٤)</sup> فمنه يعلم أن هـنك دم غـير طـري، أي جـف وغلـيظ، وإن كـان الحـتمل إرادة الجديد من الطري في مقابل الحترق الذي دام مكثه ولم يتحلل.

(۱) الكافي ٨: ١٩١ ح ٢٢٣ ، الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن محمد بن جمهور، عن حران، قال أبو عبد الله.
 حران، قال أبو عبد الله.
 (٢) الخصال : ٢٩٠ ح٨٢ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد،
 (٢) الخصال : ٣٤٠ ح٨٨ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد،
 (٢) الخصال : ٣٤٠ ح٨٨ عن أبيه، عن سعد إبواهيم الظلام.
 (٢) طب الأئمة : ٥٩.
 (٢) الكافي ٦: ٣٤٤ ح٢٠ المحاسن : ٢٠٥ ح٩٤٢.

٥٠٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على، العلاج العام ....

وأما التبيغ بمعنى التردد والتحير، فهو المستظهر من مثل قوله: إذا ثار أو هـاج الـدم بـأحدكم فليحـتجم لا يتبـيغ بـه فيقتله<sup>(١)</sup> بعد الالتفات إلى أن أرجح معاني التبيغ في اللغة هو التحير والتردد

وهو مستشعر من مثل قوله المجاذا شبع الرجل ثم احتجم اجتمع الدم وأخرج الداء وإذا احتجم قبل الأكل خرج الدم وبقي الداء،<sup>(٢)</sup> مما يلل على أن الداء هو الرواسب وغيرها الموجودة في العروق يحتاج إخراجها إلى اجتماع الدم واخراجه الداء كما هو مألوف في فتح المجاري المغلوقة فإن الماء القليل لا يفتحها إلا إذا اجتمع مع نوع من الشدة.

ويبقى هنا أمران يتوخاهما المرء من وراء الحجامة كما هو مستفاد من الأخبار أحدهما هو تصفية الدم بعد كدورته ومخالطته للشوائب والزوائد الضارة، حيث يستفاد من مثل قوله الخلاة اللاث سكرات بعد الحجامة يورد الدم الصافي ويقطع الحرارة<sup>(٦)</sup> ومن مثل قول أبي الحسن العسكري: اكل الرمان بعد الحجامة رماناً حلواً فإنه يسكن الدم ويصفي الدم في الجوف<sup>(٤)</sup>، مما يلل على أن عملية الحجامة يتم بواسطتها تصفية الدم خصوصاً إذا صاحب استعمال بعض الأغذية النافعة، ولعل هذا أمر طبيعي فإن الدم المتولد بعد الحجامة يحتفظ بنسب مطلوبة ويكون خالياً من الزوائد بخلاف الخارج الذي طل مكنه وتزايدت نسب بعض عناصره على العناصر الأخرى أو اجتمعت فيه زوائد البدن وفضوله فيخرج الدم ليحل محله دم صاف.

والأمر الآخر عملية تبدل الدم الني طل مكثه وفقدت عناصره حيويتها فصار كالمحترق الذي لا فائدة فيه: وبل يكون ضاراً حيث ورد عن

- (١) مكارم الأخلاق : ٧٥.
- (٢) مكارم الأخلاق: ٢٣.
- (٣) الرسالة الذهبية: ٥٤.
- (٤) طب الأثمة : ٥٩، مستدرك الوسائل ١٣: ٨٢ ح ١٤٨٢٩.

الحجامة ......

الصادقﷺ أنه قال: إن هذه الدماميل والقروح أكثرها من هذا الدم المحترق الـذي لا يخرجه صاحبه في إبانـه...ا<sup>(١)</sup> مما يدل على أن للدم عمراً معيناً ووقتاً محدداً يجب أن يخرج من مجاريه أو يُخرج بالحجامة ولا أقل بعض مكوناته.

وقد يلحق بهذا المعنى تغير الدم المشار إليه في الأخبار مثل ما ورد في مقدار الحجامة يخرج من الدم بقدر ما ترى من تغيره<sup>(٢)</sup>، ولعل هذا التغير هو فقدانه لصفات الدم السالم النقي، والمراد الإخراج بحسب مقدار التغير والنسب المختلة فإذا كانت نسبة التغير كثيرة أخرج دماً أكثر وإذا كانت قليلة أخرج الأقل بنسبة ما يرى من التغير. ولا أظن أن المراد هو أن يداوم إخراج الدم إلى أن يخرج الدم الصافي الطري، وإن كان محتملاً. كما ويحتمل إرادة مقدار الغلطة والمرقة أو المتغير الموضعي أي خصوص دم العضو المصاب يستخرج عندها يتوقف عن إخراج الدم وهو محتمل أيضاً.

فيعلم من جميع ذلك أن الحجامة لازمة في موارد عديدة وهي كالآتي: ١- زيادة نسبة الدم وكثرته. ٢- غلبة الدم على سائر الطبائع وإن قل. ٣- قهر الدم للإنسان وتغلبه عليه بظهور الحمرة والتوعك.

٤\_ هيجان الدم وثورانه وشدة حركته الشامل لزيلاة ضغط الدم بأسبابه المختلفة.

#### ٥ غلظة الدم وفقدانه الطراوة.

 (١) طب الأئمة: ١٠٨، علي بن محمد بن هلال، عن علي بن مهران، عن حماد بن عيسى، عن حريز بن عبد الله، عن أبي عبد الله الظلام، والعليان لم يوثقا.
 (٢) الرسالة الذهبية :٥٤، مستدرك الوسائل ١٢: ٨٨ ح-١٤٨٥.

علائم التبيغ والدم

وأما العلائم فهي عدة أمور: الأولى: البثرة في الجسد

وهي الخراج الـذي يظهر على الجسد وخصوصاً الوجه ويعدُّ من أهم علائه الـدم وهـيجانه، والموجـود في الأخـبار أنـه أول علائـم الدم وهيجانه، والظاهـر أن المراد مـن الدم هو زيادته أو تبيغه بكل معانيه، أو مرضه، والأول أولى.

فقـد ورد عـن الإمـام الصـافق ﷺ أنـه قـل: فإن للدم وهيجانه ثلاث علامـات: البثرة في الجسد، والحكة، ودبيب الدواب<sup>(١)</sup> ولما عطف الهيجان على الدم علمنا أن الدم غير الهيجان، والأقوى إرادة الزيادة أو التبيغ الذي ذكرنا أنه غير الهيجان سابقاً. الحجلة ......

ولا يلـزم أن يمتلـئ الجسد بالبثور من أوله إلى آخره بل مقتضى إطلاق الخـبر كفايـة أصـل ظهور البثور بل وإن كانت بثرة واحدة بيد أنها علامة وقد تكـون هـي عـبارة أخـرى عـن هيجان الدم الذي يكون معه في حالة يحتمل أن يطفح في كل ناحية من البدن وخصوصاً الوجه.

0.1

وقد يلحق بها الحرة التي طلعت بين أصابع النبي ﷺ فوضع يده عليها وقـل: « الـلهم مطفئ الكـبير ومكبر الصغير اطفئها عني برحمتك <sup>(١)</sup>فهو يدل على أنها تشبه النار في إيلامها عند مسها حيث شبّه علاجها وشفائها بالإطفاء. كما يحتمل أن يكون المراد شيئاً آخر غير البثرة الدالة على هيجان الدم التي ذكرناها أولاً.

ولا يبعد شمول البثور لما يسمى بحب الشباب فتكون الحجامة علاجاً مناسبا له

الثاني: الحكة

فقـد روي بسند معتبر عن أبي الحسنﷺ أنه قل: اعلامات الدم أربع: الحكـة والبـثرة والـنعاس والـدوران<sup>(٢)</sup> وهي تجعل الحكة علامة على الدم ولم تذكر الهيجان بينما الرواية السابقة تعلّم علامة على الدم والهيجان معاً.

والمراد بهمذه الحكمة همي الحكمة التي يمكن أن تكون في كل ناحية من السبدن وخصوصاً موضع الحجامة، ولميس الحكة التي هي مرض مثل الجرب وغمير، فإنه وإن كان علاجه الحجامة في الرجل ثلاثاً ولكنه مرض وليس مجرد علامة كما نحن فيه وسيأتي الكلام عنه.

(١) الجمازات النبوية:٤٣٥.

(٢) الخصل: ٢٥٠ ، عن أبيه، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرار، عن يونس، وليس من يتوقف في شأنه سوى ابن مرار ولكنه لما وقع في أسناد علي بن إبراهيم فقد يكفي لمثل المقام. ٥٠٤ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

الثالث: دبيب الدواب

والمبراد هـو نـوع مـن الخـدر، وبالتعيين هو التنميل كالذي يحدث عند طـول الجلـوس على الرجل، وقد يكون المراد هو مجرد تحسس حركة تشبه حركة الحشرات في بعض أنحاء الجسد.

والأول علامة عـلى عـدم وصـول الـدم إلى المحل لغلظة الدم أو ضيق العـروق أو وجـود مشكلة في القلب وغير ذلك ويغلب إحساس ذلك في اليد والـرجل. بيـنما المعـنى الـثاني مجـرد توهـم حركة حشرة في بعض أنحاء الجلد خصوصاً الظهر والبطن والصدر.

ومهما يكـن مـن ذلـك فقـد تقـدم ذكـر هذه العلامة في رواية الإمام الصادق ﷺ.

الرابع: الدوران

ولعل الدوران هو دوار يأخذ الرأس ويصير معه الشخص بحل يتخيل معه أن الأرض تـدور و الثابـتات تتحرك وقد يكون المراد مطلق وجعً الرأس ومـا يعـبر عـنه بالدوخـة الـذي هـو إحساس الثقل في الرأس والذي دلً على علائميته رواية أبي الحسنﷺ المعتبرة المارة.

والمقصـود هــنا الميل إلى النوم والراحة وفقدان الحيوية، وقد يكون المراد كثرة النوم وثقل الرأس بحيث أنه مهما نام يشعر بالنعاس.

روي أن الإمـام الصـلاقﷺ كـان إذا اعــتلَّ إنسـان مــن أهــل الــدار قــل:«انظـروا في وجهـمه فـإن قالوا: أصفر، قل:هو من المرة الصفراء، فيأمر بماء فيسقى، وإن قالوا: أحمر، قل:ادم، فيأمر بالحجامة<sup>(١)</sup>.

الخامس: النعاس

السلاس: حمرة الوجه

الحجامة .....

وليس كل وجه أحمر دليل عملي المدم أو هميجانه، بل إذا صلحب الاعتلال والتوجع.

ولايـبعد أن يشمل الحمرة الحاصلة من الحمي وحرارة البدن، لما جاء من أن الإمام الللہ أصابته الحمي فاحتجم فذهب عنه الحمي.

ويمكن إضافة مثل غشاوة العين ووجع الرأس وإحساس الحرارة لما روي أن الحجامة تجلو البصر وتنفع لوجع الرأس كما سيأتي.

السابع: الحمى

والمقصود هـنا إحسـاس الحرارة، الناشئة من حرارة الدم، وليس الحمي الشائعة، وإن أمكن أن تكون الحجامة علاجاً من علاجات الحمي الشائعة.

فقد ورد أن أمير المؤمنين اللاكان إذا دخل الحمام هاجت به الحرارة صب عليه الماء البارد فتسكن عنه الحرارة<sup>(١)</sup> ومعلوم أن هذه الحرارة ليست هي الحمي الشائعة، ولعل منها ما رواه عبد الرحمن بن عمرو بن أسلم، قل: رأيت أبا الحسن موسى بن جعفر الله احتجم يوم الأربعاء وهو محموم فلم تتركه الحمى فاحتجم يوم الجمعة فتركته الحمي<sup>(٢)</sup>. وإن كان من المحتمل إرادة الحمي الشائعة، ويأتي الكلام عنها في الحجامة العلاجية.

وهــناك روايـة تــدل عـلى أن الحجامـة هي التي تتسبب في حدوث هذا الــنوع مــن الحمـى فقــد روي¶ن الــنبي ﷺكان إذا احتجم هاج به الدم وتبيغ فاغتسـل بالمـاء الــبارد ليسـكن عنه حرارة الدمه<sup>(٣)</sup> ولكن لاينافي أن تكون هي

- (١) طب الأثمة : ٥٨.
- (٢) قرب الإسناد : ٣٠٢، البحار ٥٩: ١٢٢.
  - (٣) الخصل: ٢٨٦-٧.

0+0

٥٠٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

علاجـاً لمـثل هذه الحمى كما أنها علاج للتبيغ وإن دلت هذه الرواية على أنها سبب للتبيغ والمهم أنها جعلت التبيغ هو نفس حرارة الدم، الأمر الذي نرغب في إثباته.

والحصيلة النهائية هـي أن الحجامـة سـبب لخروج الحرارة الكامنة في الـبدن، وخـروج الحـرارة يصـلحب عـادة نوعـاً مـن الشـــــة وإحسـاس الحرارة والهيجان، غير أنه موقت ويسكنه الماء البارد، هذا معنى دقيق.

والـذي يؤيـد أو يـدل عـلى عـلاج الحجامـة للحرارة الرواية الآتية في حجامـة الصبي في النقرة في كل شهر يقول فيها الإمام بأنها تجفف لعابه وتهبط الحرارة من رأسه ومن جسده<sup>(۱)</sup>.

## موضع حجامة التبيغ

مقتضى إطلاق الأخبار عدم تعين موضع خاص لحجامة التبيغ؛ لأن الموجود فيها مثل فليحتجم أو احتجموا، أو احتجم أو فليهرقه ولو بمشقص وليس فيها فليحتجم في رأسه أو بين كتفيه، ومعه يمكن أن يحتجم في أي موضع من الجسد إذا رآه مناسباً، وإن كان هناك احتمل الانصراف إلى حجامة الكاهل بحسب المأنوس في أذهان العرف، ويمكن استفادته من بعض الأخبار مثل ما ورد «أن رسول الله يتلا كان يحتجم في الأخدعين فأتاه جبرئيل عن الله تبارك وتعالى بمجامة الكاهل<sup>(٢)</sup> إذ المستفاد من قوله «كان» دوام ذلك العمل واستمراره الذي يولد انطباعاً عن إرادة الحجامة الأكثر شيوعاً، وهي حجامة التبيغ، وخصوصاً وأن الرواية لم تذكر لهذه الحجامة وائدة معينة ولا مرضاً معيناً، فياذا لم تكن الحجامة لمرض معين فللناسب الحجامة في الكاهل وتليها حجامة الأخدعين وهي شاملة لحجامة التبيغ.

- (۱) الكافي ٦: ٥٣-٧.
- (٢) معانى الأخبار : ٢٤٧.

الحجامة ......

ويـزيد ذلـك تأييداً ما ورد في الرسالة الذهبية في أن الفصد ينوب عن حجامـة الأخدعـين<sup>(۱)</sup>، المسـتفاد مـنه أن الهـدف هو إخراج الدم وتقليل حجمه وتعديل نسبه.

ومهما يكن من ذلك فإنا وإن قلنا بكفاية الحجامة في أي موضع ولكنه لايعني عـدم ملاحظة الأخبار الدالة على أن الحجامة إنما تأخذ دمها من صغار العروق، فلابـد من تجنب المواضع التي تكون فيها العروق كبيرة، كما أن هناك روايـات تـدل عـلى وجـود أضـرار في الحجامة في بعض مواضع البدن مما يأتي الحديث عنه مثل الحجامة في نقرة الرأس التي تورث النسيان وفي الساقين التي توجب الضعف وهكذا.

## زمان حجامة التبيغ

قلمنا إن حجامة التبيغ لا يراعى فيها وقت معين من ليل ولانهار ولا يوم صلح ولا ساعة جيدة، غير أن المستفلا من بعض الأخبار تأخيرها إلى آخر المنهار إذا أمكن ذلك، فقد روي عن الصلاق الشرا، قل: إذا ضارً بأحدكم الدم فليحتجم، لا يتبيغ به فيقتله، فإذا أراد أحدكم ذلك، فليكن من آخر النهار،<sup>(1)</sup> وهذا مختص بحل التبيغ ويشمل حتى يوم الخميس الذي سنرجح الحجامة فيه قبل الظهر، فنقول هنا بأن حجامة التبيغ آخر النهار أفضل حتى يوم الخميس.

# الحجامة النوع الثانى

وهي الحجامة التي يحدد فيها موضع الحجامة وزمانها والداء الذي تُعمل الحجامة لأجله، فـإن الأخـبار تـدل على اختلاف منافع الحجامة بحسب موضع

- (١) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٢) مستدرك الوسائل١٣: ٨٥.

٥٠٨ ..... ورامة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام ٥٠٨

الحجامة وزمانها، ويكون لحجامة الرأس مثلاً فوائد تختلف عن حجامة الكاهل أو القفا أو الساقين وغيرهما، مما يللً على أن تخلية العضو المريض من اللم أو تخلية المواضع القريبة منه من اللم ومن جميع محتويات العروق بإيجاد الخلا في الفضاء المتصل بالعروق المقطوعة بسكين الحاجم وتكرار ذلك ليخرج جميع ما فيها من الدم الماكث وما يحمله من الزوائد وأسباب المرض والرواسب (الدم المنجمد اللذي يكثر تجمعه في العروق الصغيرة عادة وتكون للدم كالمصافي) وغيرها ليحل محله دم جديد بمكونات أكثر حيوية وأقل زوائد وفضولاً وتخرج مسببات المرض بل نفس المرض ليستعيد ذلك العضو سلامته وحيويته من جديد خصوصاً مع الالتفات إلى أن الضغط الوارد من جراء الخلاً واجتماع المدم على مقاطع العروق لا يتفاوت بكثير عن الضغط الوارد على الطرف الموض الاحر للعرق في أعماق البلان كما هو حال جميع الأنابيب فالمجامة هي المتصاص جميع ما هو موجود في منطقة الحجامة بقوة وعنف تؤدي إلى تخلية الموضع من كل ما هو موجود فيه ما هو قابل للخروج، والذي يلل على ذلك الموضع من كل ما هو موجود فيه ما هو قابل للخروج، والذي يلل على ذلك عدم خروج الدم عند تكرار العملية مرتين أو ثلاثة.

وتعود هذه التخلية هي السبب لصحة العضو وخروج الداء والعفونة ولا أقـل مـن حصـول الضـعف والوهـن في أسـباب المرض الموجودة في تلك الأعضـاء<sup>(١)</sup>، أو حصـول السـعة في تلك العروق والتخلخل والمؤدي إلى سرعة حـركة وانـتقل الـدم المؤدي إلى وصول المواد الغذائية والمدافعات الأكثر حيوية ونشاطاً بشكل أفضل.

مع الالـتفات إلى أن جميع مما ذكـرناه وما سنذكره في آثار الحجامة وما تفعلـه ومـا تحدثـه وتتركـه مـن آثار مجرد احتمالات مدعومة ببعض الاستدلال

<sup>(</sup>١) أوردنا في كتاب الأمراض رواية تلل على ذلك جاء فيها إن الشيطان يجري في العروق فضيقوا مجاريه بالجوع، وبينا أن المراد بالشيطان هنا هو ما يشمل مثل المكروب والفيروس، والحجامة هي غاية التضييق.

الحجامة ......

بيـنما المظـنون مـن بـين ذلـك أن الآفـة الـتي تصيب العضو تتواجد غالباً في العروق والشـعيرات الدمويـة فإن تجمع الدم المنجمد والخلل بصورة عامة إنما يكـون هناك بالمرحلة الأولى لضيقها وتعمل كمصافي للدم على الدوام، فإخراج محتويات العروق هو إخراج لسبب المرض ولوسائل ظهور آثاره وعلائمه المؤلمة، وللحيلولة دون سرايتها إلى سائر الأعضاء خصوصاً الحيوية منها.

والمقطوع مـن جمـيع ذلـك هـو أن إخـراج الدم ومحتويات العروق من العضو المصاب يؤدي إلى سلامته مهما كانت حكمة ذلك.

وبعد ذلك يمكن إلفات نظر الأطباء إلى أن العمليات الجراحية قد تطل أعمـالاً غـير ضرورية مثل استئصل بعض الأعضاء وإيجاد التشويه بينما كانت تخلـية ذلك العضو أو الأعضاء القريبة من الدم ومحتويات العروق كافية في رفع الاختلال الموجود فيها.

وبعـبارة أخـرى فـإن سكين الجراح تقوم بإخراج الدم المتراكم من ذلك العضـو ومـا يحـيط بـه كما تقوم باستئصاله، ولعل الأول كان كافياً في حصول الشفاء، خصوصاً إذا كان ذلك الإخراج بقوة و إيجلا الخلا أو المص الشديد.

ولذلك لما جاءوا إلى الـنبي يَتَلَقُ وقالوالـه: يـا رسول الله، إن لنا جاراً اشـتكى بطنه أفتلذن لنا أن نداويه؟ قل: مجلاًا تداوونه؟ قالوا: يهودي ههنا يعالج من هـذه العلـة، قل: مجلاًا؟ قالوا: بشق البطن فيستخرج منه شيئاً؟ فكره ذلك رسول الله يَتَلَقُ فعـاودوه مرتين أو ثلاثاً، فقل: افعلوا ما شئتم فدعوا اليهودي فشـق بطنه ونزع منه رجرجاً كثيراً ثم غسل بطنه ثم خاطه وداواه فصح، وأخبر السنبي يَتَلَقُ فقـل: إن الـذي خلق الأدواء جعل لها دواء وإن خير الدواء الحجامة والفصلا والحبة السواد، يعني الشونيز، (<sup>۱)</sup>.

فقـد جعـل الحجامـة والفصـد الـذي هـو إخـراج الدم خير من إجراء العملـية الجراحية بشق البطن وإخراج ما يُخرج منها وخياطتها، والفرق بينهما

دعائم الإسلامة: ١٤٤-٥٠٠.

٥١٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

بعد اشتراكهما في إخراج الدم هو شق البطن وقطع العضو في العملية وعدمه في الحجامة.

ونسرجع إلى حجامة المواضع التي أول فوائدها هو التخفيف على تلك المواضع من وطـأة الدم المجتمع والمتكاثر والراكد نوعاً ما والمكتسب لنوع من الغلظة والانجماد والكدورة والتلوّت وغيره.

بالإضافة إلى كون ذلك نوعاً من الرياضة القهرية لخلايا الجسد بعد تراكم الغذاء والزوائد والنفايات فيها وحاله بالنسبة للخلايا كالصوم للجسد فإنـه يـورث الصـحة ويعطي للجسد الفرصة لإخلاء الدسم الزائد وغيره من المخزونات الضارة.

كما يتيح الفرصة لمثل الجينات الموجودة في نواة كل خلية للتخلص مما دخل فيها وسبب في هيجانها وشذوذها لأن نعر الجينات والتي نسميها العروق معلـول لدخـول شـيء فـيه عـادة يـثير مـا كمن فيها ويكون السبب في بعض الظروف في تحريكها وشذوذها.

والجماع لجميع ذلك هو إيجاد التعديل في عمل الخلايا وأعضاء البدن خصوصاً إذا كانت الحجامة قريبة من محل اجتماع الغدد المنظمة لعمل الأعضاء والأجهزة كالرأس، فإن ايجاد التخفيف من وطأة الدم المجتمع المحترق بطول مكثه، سينظم إفرازات تلك الغدد فتستعيد بذلك حيويتها بانفتاح العروق المحيطة وورود دم أكثر طراوة وأكثر اعتدالاً وأقل مكثاً.

ولـذا سنشـرع الكـلام في حجامـة الـرأس الـتي هي حجامة احتجمها رسـول الله ﷺ وجـاء في بعـض الأخـبار التعبير بأنها دواء لكل داء، ثم نذكر حجامة الكاهل وحجامة القفا وحجامة الساقين والكفين والذقن وغيرها.

وقبل ذلك تجب الإشارة إلى أن هنده الحجامة لما لم تكن هي حجامة التبيغ وزيادة الـدم بـل الهـدف الأول فـيها إخراج الداء من العضو أو البدن ومعالجـة أمـراض الأعضاء وهو الأمر الذي يحتاج إلى تحري أماكن اجتماع الدم الحجلعة .....

وأيـام تزايده بعد اعتقادنا بلختلاف نسبة الدم في أيام الشهر وفصول السنة بل في ساعات اليوم الواحد، بالإضافة إلى اجتماع الدم في مواضع الحجامة وتفرقه، وكذا تحري حل امتلاء العروق بعد تناول الغذاء وقوة البدن، كل ذلك من أجل توقف إخراج الداء على اجتماع الدم وتكاثره وسرعة خروجه المؤدية إلى خروج الـداء والرواسب معـه، بخـلاف حالة قلة الدم وتفرقه فإن قلته تؤدي إلى بطء خروجه وتثاقله فلا يخرج معه الداء والرواسب وغيرها.

٥١١

فكل الشرائط المذكورة لـلحجامة والأيام المحبلة والمخطورة والفصول المعينة والمخـتارة وجمـيع الـتدابير اللازمـة تُـراد لهـذا الـنوع من الحجامة دون الحجامة من النوع الأول.

حجامة الرأس

روي بطـرق مـتعددة أن الرسول ﷺ احتجم في رأسه وسماها باسم من الأسمـاء، غـير أن الروايات اختلفت في ذلك الاسم فبعضها تذكر أنه ﷺ سماها المغيثة وفي بعضها الآخر أنه سماها المنقذة وفي رواية أن اسمها النافعة وروي أنها المتقدمة.

فقـد روى الصـدوق عن أبي جعفرائي قل:"احتجم النبي ﷺ في رأسه وبـين كتفـيه وفي قفـله ثلاثـاً، سمـى واحـدة الــنافعة والأخـرى المغيـثة والثالـثة المنقذة"<sup>(١)</sup>

وروى بسند معتبر عن أبي عبد الله الله الله يتلغ كان يسميها المـنقذة<sup>(٢)</sup>قــل وفي حديث آخـر قــل:«كــان رسـول الله يَظِيْرُ يحتجم على رأسه ويسميها المغيثة أو المنقذه<sup>(٣)</sup>.

(١) معاني الأخبار: ٢٤٧، قال: أبي عن سعد بن عبد الله عن أحمد بن أبي عبد الله رفعه إلى أبي عبد الله رفعه إلى أبي عبد الله جعفر بن محمد عن أبيه عليها السلام.
 (٢) معاني الأخبار:٢٤٧، قال وبهذا الإسناد عن أحمد بن أبي عبد الله، عن الحسن بن علي،
 (٢) معاني الأخبار:٢٤٧، قال وبهذا الإسناد عن أحمد بن أبي عبد الله، عن الحسن بن علي،
 (٣) معاني الأخبار:٢٤٧.

٥١٢ ..... والمطفى على العام العام المسلمين المسلم المسلم المسلم المسلم المعلاج العام

فسنحن نجسد أن السوارد في الخبر المعتبر هو تسميتها بالمنقلة، بينما يروي الكلسيني المعسروف بالضسبط عن أبي عبد الله الظلاة قلى:«الحجامة في الرأس هي المغيشة<sup>(١)</sup>والسرواية مرسسلة غسير أن المرسل ابن فضل الوارد فيه وفي عامة بني فضمل: الحذوا ما رووا».

وروى الطبرسي عـن الصـا**دقﷺقل: اق**ل رسول الله ﷺ وأشار بيده إلى رأسه عليكم بالمغيثة، فإنها تنفع من الجنون والجذام والبرص والأكلة ووجع الأضراس»<sup>(٢)</sup>.

ويروي ابن سابور بسنده عن أبي عبد الله فلا: اكان رسول الله عليه يحتجم بمثلاث: واحدة مـنها في الـرأس يسميها المتقدمة، وواحدة في الكتفين يسميها النافعة، وواحدة بين الوركين يسميها المعينة (<sup>())</sup>.

والملاحيظ اختلاف الروايات في الاسم اختلافاً شديداً، والمهم بيان كثرة الأخبار في حجامة الرسول ﷺ في رأسه مهما كان اسمها.

والأهسم من ذلك معرفة المنافع المتوخلة من حجامة الرأس، فقد ورد في عـدة أخـبار أنهـا شـفاء مـن كل داء أو تنفع من كل داء، فقد روى ابن سابور بسـند معتـبر عن زرارة بن أعين قل: سمعت أبا جعفر محمد بن عليﷺ يقول: «قال رسول الله ﷺ: الحجامة في الرأس شفاء من كل داء إلا السام»<sup>(3)</sup>.

وفي رواية الكليني المتقدمة: «الحجامة في الرأس هي المغيثة تنفع من كل داء إلا الســام»، وروى القاضــي النعمان عن رسول الله ﷺ:«الحجامة في الرأس شفاء من كل داء»<sup>(°)</sup>.

- الكافي ٨: ١٦٠-١٦، سهل بن زياد، عن ابن فضل، عمن ذكره، عن أبي عبد الله.
  - (٢) مكارم الأخلاق: ٧١.
- (٣) طب الأئمة: ٥٧، الخضر بن محمد، عن الجراذيني، عن أبي محمد البردعيني، عن صفوان، عن أبي عبد الله المجاهد.
  - (٤) طب الأئمة: ٥٧، الفصول المهمة ٢: ١٦٣، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن عبد الله بن بكير، عن زرارة بن أعين، ومحمد بن خالد وثقه الشيخ وضعفه النجاشي.
     (٥) دعائم الإسلام ٢: ١٤٥ - ١٢٥، المحار ٥٩: ١٢٥

الحجامة .....

وبُذلك تدخل حجامة الرأس في العلاجات العامة والتي هي دواء لكل داء.

ولا ينافي ذلك ما ورد في بعض الأخبار من أنها علاج لأمراض معينة، لأن إثبات الشيء لاينفي ماعداء، ومنها رواية الطبرسي المتقدمة حيث تجعل حجامة المرأس نافعة من خمسة أمراض هي الجنون والجذام والبرص والأكلة ووجع الأضراس، بينما يروي الطبرسي نفسه عن الرسول يظل قوله: «الحجامة في المرأس شيفاء من سبع: من الجنون و الجذام والبرص والنعاس ووجع الضرس وظلمة العين والصداع»<sup>(۱)</sup>.

واختلاف الروايات في العدد مع ضعف سندها يعين الروايات الأولى الدالة على أنه لكل داء، ولعل سببه هو أن الحجامة في الرأس تؤدي إلى تنظيم عمل الغدد الموجودة في الرأس كي تقوم بتنظيم عمل الدماغ المؤدي إلى سلامة الإيعازات التي يصدرها في مجال عمال أجهازة سائر الجسم وكذا جميع غده وعامة ما يتحكم في حفظ تعادله.

موضع حجامة الرأس

روي أن رسول الله ﷺ احتجم وسط رأسه، والظاهر أن المراد على السرأس، وقسد فسسرته السروايات الأخرى التي يرويها الصدوق بسند معتبر عن أبسي عبد اللهﷺ قل:«الحجامة على الرأس على شهر من طرف الأنف وفتر ما بسين الحاجيين»<sup>(۲)</sup>فإذا كان المراد الأنف الأسفل وهو الظاهر حيث يتساوى مع ما

- (١) مكارم الأخلاق: ٧١.
- (٢) معاني الأخبار ٢٤٧.

٥١٤ ..... والمعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم العلاج العام

كان على فتر من بين الحاجبين إذا كان المراد هو الشبر والفتر إلى أعلى الرأس، فيكون المراد الحجامة على أم الرأس.

ولكن في رواية الكليني: الحجامة على الرأس هي المغيثة تنفع من كل داء إلا السام وشبر من الحلجبين إلى حيث بلغ إبهامه ثم قل: ههناه<sup>(۱)</sup> وقيل:المراد شبر من الحلجبين، أي من منتهى الحلجبين من يمين الرأس وشماله حيث انتهى، شبران إلى المنقرة خلف الرأس، ومن بين الحلجبين إلى حيث انتهمت من مقدم الرأس كما رواه الصدوق، فهو بهذا المعنى يشمل منطقة واسعة من الرأس تبدأ من النقرة وتنتهي إلى الموضع الذي ذكرناه من مقدم الرأس.

ولكمن الصحيح همو مما ذكرناه أولاً ممن أن الحجامة على الرأس لها موضع واحمد وهمو أعلى الرأس ومقدمه على فتر من بين الحاجبين وشبر من طرف الأنف، وأن حجامة النقرة هي حجامة أخرى لها خواصها وشروطها.

ويؤيد ما اخترناه حجامة الرسول ﷺ وسط رأسه.

ولو تركنا رواية الكليني على ظاهرها فهي تلل على الحجامة إما على خلف الرأس أي القمحدونة والموضع المرتفع خلف الرأس الذي يضعه النائم على الأرض، وليس النقرة التي هي أسفل من القمحدونة، ولكن الرواية كما ترى مضطربة ولعل فيها كلام ساقط فما معنى قوله وشبر، وأين المعطوف عليه، ولعل العبارة التامة على شبر من طرف الأنف وفتر من بين الحاجبين، كما جاء في رواية الصدوق المعتبرة.

ولـو سـلّمنا رواية الكافي وعملنا بظاهرها يثبت موضعان للحجامة في الـرأس أحدهمـا مقـدم الـرأس الـذي ذكـرناه، والآخـر خلـف الـرأس عـلى القمحدونـة، والأولى تعين الموضع الأول، وهو موضع التطبير، خصوصاً مع الا لـتفات إلى أن الموجـود في روايـة الكلـيني: «الحجامـة عـلى الـرأس» ويغلـب

(۱) الكافي ٨: ١٦٠ح١٦.

استعماله في مقـدم الـرأس وأعـلاه، ولكن تقدم في بعض الأخبار«الحجامة في الـرأس» ومقتضـى إطلاقهـا كفاية حجامة أي موضع في الرأس ولكن يبدو أن رواية«على شير» مفسرة لها، ناظرة إليها وهو معنى الحكومة.

#### حجامة النقرة

جاء في الرسالة الذهبية للإمام الرضائة (وحجامة النقرة تنفع من ثقل الرأس)<sup>(١)</sup> ولكن روى الطبرسي عن النبي يَتَلَقُ أنه قل الحجامة في نقرة الرأس تورث النسيان<sup>(٢)</sup> فإن الرواية الأولى وإن أطلقت ذكر النقرة لكن قوله تنفع من ثقل الرأس قرينة على إرادة نقرة الرأس، مع الالتفات إلى أن النقرة في اللغة تطلق على نقرة القفا ونقرة الورك.

ومهما يكن من ذلك فإن رواية الطبرسي تدل على إيراثها النسيان ويؤيدها ما رواه الصدوق في الخصل بسنده عن علي اللاعن النبي تيلة أنه قل في وصيته له لايا علي تسعة أشياء يورثن النسيان، إلى أن قل والحجامة في المنقرة<sup>(7)</sup> ومثلها رواية إبراهيم بن عبد الحميد عن أبي الحسن اللا<sup>(3)</sup>، وفي رواية أبي العباس المستغفري في طب المنبي تيلة قمل العشر خصل تورث النسيان...» وذكر منها الحجامة على النقرة<sup>(6)</sup>. فقد دلّت على أن حجامة النقرة

(۱) الرسالة الذهبية:٥٤، مستلرك الوسائل١٢: ٢٨٦-١٤٨٥.
 (۲) مكارم الأخلاق:٢١، البحار٥٩: ١٢٧-٦٢

(٢) الخصل: ٢٢٢-٢٢.عن أبي الحسن محمد بن علي بن الشله، عن أبي حامد أحمد بن محمد بن الحسين، عن أبي يزيد أحمد بن خالد الخالدي، عن محمد بن أحمد بن صالح التميمي عن أبيه، عن أنس بن محمد أبي مالك، عن أبيه عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده عن علي اللجة.
(3) الخصل:٢٢٢-٢٢، الصلوق، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى، عن عبيد الله بن عبد الله اللحقان، عن درست بن أبي منصور، عن إبراهيم بن عبد الحميد.

(٥) دعائم الإسلام ٢: ١١٣ ح٢٧٢، مستدرك الوسائل ٢١: ٢٩٩ – ٢٠٢٦٥.

٥١٦ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى على، العلاج العام

مهما كمان معمني المنقرة تمورث النسميان، وهي مروية بطرق متعددة لا يسهل إنكارها.

ولا يمكن تركها مع رواية الصدوق للروايتين بسندين طويلين عريضين، كما لا يمكن إنكار وجود النفع فيها مع رواية الطبرسي: أن الحجامة التي في الرأس المنقذة والتي في النقرة المغيثة والتي في الكاهل النافعة ا، وفي رواية عبد الرحمن بن عمر بن أسلم قل: حجمني الحجام فحلق من موضع النقرة، فرآني أبو الحسن الثر فقل: أي شيء هذا اذهب فلحلق رأسك، قل: فذهبت وحلقت رأسي (<sup>٢</sup>)، فهي تدل على أن حجامة النقرة كانت رائجة بين أصحاب الإمام ولكن لا تعدو هذه الرواية أن تكون مؤيدة لأجل عدم ذكر حجامة النقرة، ولكن حلق موضع النقرة وحده يستشعر منه حجامة ذلك الموضع؛ لأنه لا يعقل حلق النقرة وحجامة موضع آخر من الرأس.

فسلم يـبق إلا بسيان المـراد من نقرة الرأس، والظاهر أنها الحفرة التي في القف فوق فقـرات العـنق بأربعـة أصـابع وتحت القمحدونة أي تحت الموضع المـرتفع خلـف الـرأس الذي يقع على الأرض عند النوم على القفا، وفي مجمع البحرين: نقرة الرأس هي التي تقرب من أصل الرقبة<sup>(٣)</sup>.

# حجامة الأطفال في النقرة

وردت روايـات في حجامـة الـنقرة في خصـوص الطفـل إذا بلغ أربعة أشـهر لضـرورة تخصـه في هـذا السـن، روى ذلـك الكلـيني بسنده عن سفيان السـمط قـل، قل لي أبو عبد اللهﷺ: لإذا بلغ الصبي أربعة أشهر فلحجمه في

- (١) مكارم الأخلاق: ٧١.
- (٢) الكافي ٦: ٢٨٤ ـ٥.
- (٣) مجمع البحرين٣: ٥٠١.

الحجامة ......

كل شهر في النقرة، فإنها تجفف لعابه وتهبط الحرارة من رأسه وجسده<sup>،(۱)</sup> فهي تفرض للصبي في هذا السن عدة عوامل يتخوف منها أو يعود من المفضّل إزالتها وهي كثرة اللعاب، ووجود الحرارة في الرأس والجسد، ولعلها حرارة الدم لأنه في سلطان الدم حينها.

وبمضمون هذه الرواية رواية أخسرى يرويها زيد الزراد في أصله، قل:سمعت أبا عبد الله على يقول: إذا أتى على الصبي أربعة أشهر، فاحجموه في كل شهر حجمة النقرة، فإنها تخفف لعابه وتهبط الحر من رأسه ومن جسدها<sup>(٢)</sup>.

ونحن في نستفيد من الأمر الموجود في هذه الرواية وقول الإمام الله «فاحجموه ضرورة ذلك العمل بحيث يمكن التخرص برجوع أكثر ما يصيب الأطفال في ذلك السن من الأمراض معلول لكثرة اللعاب أو عوامل كثرته كالرطوبة وكذا الخرارة التي تكون في الرأس والجسد، وحتى نفس كثرة الدم وزيادته وأن هاتين الروايتين تؤكدان على الحجامة في كل شهر، الأمر الذي يصعب على الناس قبوله وإجراء مثل هذه العملية على الطفل الصغير الذي له أربعة أشهر فقط.

لكن يؤكد ذلك رواية الطبرسي لهذا المعنى عن الإمام الصادق عنى: قـال: فإذا بلـغ الصبي أربعـة أشـهر فاحتجموه في كل شهر مرة في النقرة، فإنه يخفف لعابه ويهبط بالحر من رأسه وجسده<sup>(٢)</sup>.والتدقيق في ألفاظها يوصلنا إلى أنهـا روايـة ثالـثة تختلف عمـا رواه الكلـيني والزراد في أصله، فتكون منقولة بثلاث طرق.

- (١) الكافي ٦: ٥٣ -٧، الوسائل ٢١: ٤٩٦ ٢٧٦٨.
  - (٢) أصل زيد الزراد. ٢
  - (٣) مكارم الأخلاق:٧١

٥١٨ ...... واست المعلم عليه المعلم المعلم

ولكسن يسأتي السؤال عن إيرائه النسيان وعدمه، فمقتضى إطلاق رواية النسيان شموله للطفل، ولكن من المحتمل عدم تأثيره على الطفل لعدم الإشارة إلسيه، أو عدم بقاء أثره وزوال النسيان بمرور الزمان إلى حين نشوئه وحاجته إلى الذاكرة، وعسلى الأقسل عسدم وقوف أمسام المصبلح المترتبة على ذلك، وإن كان المستشم من الأدلة عدم إيراثه النسيان من الأساس في الطفل.

#### حجامة القفا

القفا في اللغة أصل العنق، وهو قريب من الكاهل الذي يأتي الكلام عـنه، وكـذا قريب من النقرة التي تبعد عن القفا بأربعة أصابع، فلو ثبت ذلك فهـو يـدل عـلى مـدى الدقـة في عمـل الحجامـة وتغـير الآثـار بأدنى تغيير في موضـعها ممـا يؤيـد اخـتلاف أنـواع الحجامـة وتفـاوت حجامة التبيغ وحجامة المواضع التي هي حجامة علاجية ودواء لأمراض معينة.

ومهما يكن من ذلك فقـد وردان النبي يَظْنَمُ احتجم في رأسه وبين كتفـيه وفي قفـله ثلاثـاً سمــى واحــده الــنافعة، والأخــرى المغيــثة، والثالــثة المـنقذة<sup>(١)</sup>ومقتضى الترتيب الذكري أن اسمها المنقذة بل مهما كان اسمها النافعة أو المغيثة أو المنقذة فهو يدل على نفعها وفائدتها.

ولكـن ابـن سـابور روى أن رسـول الله ﷺ كـان يحـتجم بثلاثة، وذكر حجامـة الوركـين، مكـان حجامة القفا، ومعه يأتي احتمل إرادة ما بين الوركين من القفا، وهو ضعيف، لأن القفا في اللغة خلف الرقبة.

(١) معاني الأخبار٢٤٧، الشيخ الصدوق عن أبيه، عن معد، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن رفعه إلى أبي عبد الله، عن رفعه إلى أبي عبد الله جعفر بن محمد بن أبيه عليها السلام.

الحجامة ......

ويؤيد ذلك ما ورد عن أبي الحسن على في حلق القفا للمحرم قلى «إن كمان أحدكم يحتاج إلى الحجامة فلا بأس به<sup>(١)</sup>فهي وإن دلّت على عدم إرادة ما بين الوركين لا يلل على إرادة خلف العنق لأنه لا يحلق ولا شعر عليه إذا كان المراد أصل الرقبة، فيحتمل إرادة خلف الرأس الشامل للنقرة والقمحدونة والمؤيد لذلك ما ورد عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله على قل قلت: جعلت فداك ربما كثر الشعر في قفلي فيغمني غماً شديداً، فقل لي «يا إسحاق أما علمت أن حلق القفا يذهب بالغم»<sup>(٢)</sup>.

والـذي يكثر فيه الشعر ويحلق ويطلق عليه القفا هو خلف الرأس، إلا أن يـراد بالحلق هو التقصير والأخذ من الشعر، فيكون المراد هو الشعر المتدلي عـلى القسـمة الخلفية للرقـبة، والمـراد بحلقه تقصيره والأخذ منه كي لا يزعج الإنسان، أو هو الشعر الخفيف الذي ينبت على الرقبة ويحلق عادة، وهو محتمل.

ومعه يتطابق مع المعنى الأول الذي ذكرناه للقفا وهو أصل العنق.

## حجامة الأخدعين

الأخدعـان عـرقان في جـانبي العـنق وهـذه الحجامـة تكـون في موضـع العـرقين أي في جـانبي العـنق، وقــد ورد<sup>ي</sup>أن رسـول الله ﷺ كــان يحـتجم في الأخدعين، فأتله جبرئيل عن الله تبارك وتعالى بحجامة الكاهل<sup>(٣)</sup>.

 (١) التهذيب<sup>٥</sup>: ٢٠٦-١٩٤٧، الشيخ الطوسي عن عبد الرحمن، عن جعفر، عن مهران بن أبي نصر وعلي بن اسماعيل بن عمار جميعاً عن أبي الحسن على.
 (٢) الكافي ٦: ٨٥٥ ح٨ الوسائل١: ٤١٧ح٢.
 (٣) معاني الأخبار ٢٤٧، الشيخ الصدوق عن أبيه، عن سعد عن أحمد بن أبي عبد الله، عن رفعه إلى أبي عبد الله جعفر بن محمد بن أبيه عليهما السلام. ٥٢٠ ..... ما المطفى عظم المعلم المعلم المعلم المعلم العام المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم

وكملمة تكمانة في همذه المرواية تمملل على استمرار ذلك ودوامه مما يدل عملى أنهما حجامة العملة كمما يمأتي وحجامة التبسيغ، ويبقى الكلام في علة استبدالها بحجامة الكاهل، وهل يعني عدم صلاحية حجامة الأخدعين؟

ف الذي أظنه أن ذلك العدول ليس لعدم صلاحيتها، بل لأجل عدم الصلاح في مداومة ذلك، خصوصاً مع قرب الموضع من العرقين الصاعدين إلى الـرأس لمـا فيه من الخطورة والتشويه وظهور الموضع للناظرين، مع أن حجامة الكـاهل تعطي نفس النتائج وتقلل من نسبة الدم المطلوبة في حجامة التبيغ وتخفف على الرأس والعينين كما سيأتي.

والدليل على صلاحيتها ما جاء في الرسالة الذهبية وحجامة الأخدعين تخفف عن الـرأس والوجه والعينين وهي نافعه لوجع الأضراس<sup>(۱)</sup> فقد بين مـنافعها، ودلّ عـلى عـدم كـون العـدول عـنها لوجـود ضـرر فـيها ولا لعـدم صلاحيتها، بـل للحـيلولة دون اعتـيلا ذلـك ولظهـور عـلها للـرائي، وعـدم اسـتعمالها في حجامة التبـيغ كما كان مألوفاً بقرينة قوله في بعد ذلك: اوربما ناب الفصد عن جميع ذلك يعني حجامة النقرة والأخدعين.

#### حجامة الذقن

جاء في الرسالة الذهبية: «وقـد يحـتجم تحت الذقن لعلاج القلاع في الفـم، ومـن فسـاد اللـثة، وغير ذلك من أوجاع الفم<sup>(٢)</sup>، والقلاع من أمراض الفم والحلق.

- (١) الرسالة الذهبية:٥٤.
- (٢) الرسالة الذهبية:٥٤.

الحجلمة ......

#### حجامة الكاهل

تقـدم أن جبرئيل أتى النبي ﷺ بحجامة الكاهل بعدما كان ﷺ يحتجم في الأخدعـين، واسـتظهرنا مـن هذا العدول أهمية حجامة الكاهل، لا أقل من قلة ضررها ورجحانها على حجامة الأخدعين.

والمستفلا من اختيار السنبي يَنْ للحجامة الاخدعين هو أهميتها ورجحانها، والمستفلا من اختيار الله سبحانه وتعالى لنبيه حجامة الكاهل أهميتها ورجحانها عالى حجامة الأخدعين وقلة الخطورة الناشئة من شيوع استعمل الحجامة بعد عمل النبي يَنْتُنْ واقتداء الناس به مع عدم رعاية الدقة اللازمة في حجامة الأخدعين مع قربها من العروق الرئيسية.

ولعل جميع الروايات التي تأمر بالحجامة من دون تقييدها بموضع خاص يراد بهما حجامة الكاهل، وإن كنا نستفيد بالدرجة الأولى الإطلاق يعني إخراج السدم كميفما اتفق ومن أي موضع خصوصاً في حجامة التبيغ ولكن لا يبعد دعوى الانصراف إلى حجامة الكاهل كما بينا، خصوصاً وأن المتداول في البلاد الإسلامية الميوم هو هذا المنوع من الحجامة المنبئ عن تداولها في العصور السالفة.

ولما كمان الكماهل همو ما بين الكتفين، وهو مقدم أعلى الظهر، أمكن الاستدلال عليها بما ورد من حجامة النبي علام ما بين الكتفين مثل ما رواد الصدوق عن أبسي جعفرائي قل: احتجم النبي علاق في رأسه وبين كتفيه وفي قفله ثلاثاً، سمى واحدة المنافعة، والأخيري المغيثة والثالثة المنقذة <sup>(۱)</sup> وبمقتضى الترتيب الذكري يكون اسمها المغيثة.

(١) معانى الأخبار ٢٤٧.

٥٢٢ ..... واست المعام عليه المعام المعام المعام المعام المعام العلاج العام

ولكـن جـاء في روايـة ابـن سـابور: •كـان رسول الله ﷺ يحتجم ثلاثة واحدة منها في رأس يسميها المتقدمة، وواحدة بين الكتفين يسميها النافعة...<sup>(١)</sup>.

ومهما كان اسم حجامة الكاهل، سواء المغيثة أو النافعة فالروايتان تدلان على أهميتها، ونفعها وعلاج الأمراض بها.

وفي الرسالة الذهبية:"وكذلك الحجامة بين الكتفين تنفع من الخفقان الذي يكون من الامتلاء والحرارة<sup>(٢)</sup>.

### حجامة الساقين

جاء في الرسالة الذهبية (والذي على الساقين قد ينقص من الامتلاء نقصاً بيناً، وينفع مع الأوجاع المزمنة في الكلى والمثانة والأرحام ويدر الطمث، غير أنها تنهك الجسد، وقد يعرض منها الغشي الشديد، إلا أنها تنفع ذوي البئور والدماميل)<sup>(7)</sup>.

والساق ما بين الكعب والركبة، ولم تعين الرواية موضعه بالدقة، ولكن عـدول الرسـول مـن حجامـة الأخدعـين إلى حجامة الكاهل قد يشعر بأفضلية تحرّي الأماكن الملحمة والبعيدة عن العروق الرئيسية.

ثم إن هذه الرواية فصّلت منافع هذه الحجامة وذكرت عوارضها، وهي عوارض شديدة وفيها مضار صعبة مما يدل على فوائدها بحيث لم ينه عنها رغم تلك العوارض، وأن عِظَم الفائدة بحد أنها ترجّح على كل تلك العوارض التي منها إنهاك الجسد وعروض الغشي.

- (١) طب الأثمة : ٥٧.
- (٢) الرسالة الذهبية:٥٤.
- (٣) الرسالة الذهبية:٥٤.

الحجامة .....

وأي فـائلة أكبر من معالجة أمراض وأوجاع الكلى المزمنة مع أن علاج أوجـاع الكـلى المزمـنة صعب للغاية، بحيث يبلار الأطباء اليوم إلى قلعها وزرع كلية مأخوذة من حي مكانها.

وكـذا أوجـاع المثانة والأرحام، فهي الأخرى تخضع هذا الأيام لعمليات جراحية ويتم الاستئصل في خصوص الرحم.

وأما أنها تدر الطمث، فهو يدل على أن الطمث مفيد في النساء بحيث احتاج انقطاعه أو قلة الدم إلى إجراء هذه الحجامة ليدر ويخرج الدم بوفرة.

ويستفلا من آخر هذا المقطع من الرواية أن إزالة عارضة البثور والدماميل كافية في احتمل مضار حجامة الساقين، أعني إنهاك الجسد وعروض الغشي، ولا شك في ذلك بعد ما كانت البثور أول علائم تبيغ الدم وهيجانه، ومعه تكون حجامة الساقين مقترحة لمن تبيغ به الدم، وهي حجامة النوع الأول.

حجامة ما بين الوركين

روي ابــن سـابور عــن أبــي عـبد الله الله أنــه قـل: كان رسول الله عليه يحــتجم ثلاثـاً: واحــدة في الــرأس يسـميها المنقذة، وواحدة في الكتفين يسميها النافعة، وواحدة بين الوركين يسميها المغيثة"<sup>(١)</sup>.

وروي مـثل هـذا الـرواية الشـيخ الصـدوق إلا أن فـيها بــدل مـا بـين الوركـين<sup>و</sup>وفي قفـله<sup>(٢)</sup>فقـد يوجـد بعض الإرباك، ولكن القواعد تقضي بقبول الروايتين إن صح سندهما، لأنهما مثبتان.

(۱) طب الأئمة:۵۷، مستدرك الوسائل:۱۳: ۸۱-۱٤۸۲
 (۲) معانى الأخبار:۲٤۷، والرواية مرفوعة كما مر.

٥٢٤ ..... ولا المصطفى على العلاج العام معنا الرسول المصطفى على العلاج العام

ومهما يكن من ذلك، فإن صحت رواية ابن سابور فهي تلل على نفع الحجامة التي بـين الوركين في الجملة، وذلك لتسمية النبي ﷺ لها بالمغيثة، ولم تذكـر الأخـبار مـنافعها والأمـراض الـتي تعـالج مـنها، فهـو بحاجة إلى التجربة والاختبار.

والأفضل تحري ذلك فيما كان فوق الموضع من الأجهزة كالقلب والرئة والعمود الفقري، فإنبه المستشعر من الأخبار، وذلك مثل خبر حجامة الساقين المار حيث دلت الرواية عملى نفعهما للكلى والمثانة والرحم، مع أنها فوقها بمسافة، وما ذلك إلا لاقتضاء الخلأ وقوة التفريغ لذلك، وكذا حجامة القلمين الآتية.

### حجامة القدمين

وردت أكثر من رواية في حجامة القدمين على أنها علاج الحكة الأمثل، فقد روي عن الصلاق على أنها شكا إليه رجل الحكة، فقل: «احتجم ثلاث مرات في الرجلين جميعاً فيما بين العرقوب والكعب، ففعل الرجل ذلك فذهب عنه، وشكا إليه آخر، فقل: «احتجم في أحد عقبيك أو الرجلين جميعاً ثلاث مرات تبرأ إن شاء الله<sup>(۱)</sup>والمراد إما الحجامة في أحد العقبين ثلاث مرات أو في الرجلين معاً أينما كان ثلاث مرات.

وظاهـر الـرواية هـي الحكـة المـتعارفة، ولكن نوع العلاج المذكور فيها أعـني الحجامـة ثلاث مرات في الموضع المذكور دليل على صعوبة المرض المعالج، وليس هو حكة متعارفة.

ويؤيد ذلك الرواية الأخرى، فقد روي أن رجلاً شكا إلى أبي عبد الله التلك الحكة، فقل له:"شربت الدواء؟" فقل:نعم، فقل:فصدت العرق؟"فقل:نعم فـلم انـتفع به، فقل: «احتجم ثلاث مرات في الرجلين جميعاً فيما بين العرقوب والكعب» ففعل فذهب عنه<sup>(٢)</sup>.

- (١) مكارم الأخلاق. ٧٧.
- (٢) مكارم الأخلاق. ٧٧.

|  | لمة | جا | و |
|--|-----|----|---|
|--|-----|----|---|

oto

فليست الحكة المتكلم عنها هي الحكة المتعارفة، لعدم بقائها بعد جميع هذه المحاولات من شرب الدواء والفصد، ولابد من كونها حكة خاصة كالجرب، وهو داء له حكة شديدة ويحدث في الجلد بثوراً صغاراً.

ولـذا ورد أن الـبعض شكا إلى أبـي الحسن الله كـشرة مـا يصيبه من الجسرب، فقـل: إن الجسرب مـن بخـار الكـبد، فلذهـب وافتصـد مـن قدمـك اليمـنى...، () والـذي يجمع بيـنهما هـو إخراج الدم من القدمين، والفصد هو العلاج الثاني المقترح للحكة في الرواية السابقة بعد الحجامة.

ونرجع إلى الرواية الأولى الدالة على الحجامة في القدمين لأجل الحكة، وتعين موضعه بما بين العرقوب والكعب، والعرقوب هو العصب الغليظ فوق العقب السذي هـو مؤخر الـرجل، والكعب في اللغة يطلق على ثلاثة أشياء أحدها العظم الناتئ في ظهر القدم، والثاني هو مفصل الساق والقدم، والثالث هـو كل واحد من العظمين الناتئين عن يمين القدم وشماله، وكعب التشريح هو العظم الذي يكون في مفصل الساق والقدم.

ومقتضى إطلاق ذلـك صحة الحجامـة عـن يمـين القدم وعن يسار، والمتـيقن هـو المـنطقة الفاصـلة مـا بـين العرقوب والكعب بأقرب معانيه، أي العظمان الناتثان عن يمين القدم وشماله، وإن كنت إلى اختيار الحجامة على يمين القدم أميل، لصغر العروق، والحجامة تأخذ دمها من صغار العروق كما مر.

بقي أن المستفلامين كلام البعض أن العرقوب هو العصب الغليظ أمام السلق في مفصل السلق والقدم، فيكون على أساسه موضع الحجامة في ظهر القدم؛ لأن الكعب عند الفقهاء، هو ظهر القدم، ولكن الأول أقرب للمعنى اللغوي.

(١) مكارم الأخلاق. ٧٧.

٥٢٦ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

### حجامة باطن الرجل

روي: أن النبي ﷺ احتجم في باطن رجله من وجع أصابه<sup>(١)</sup>. بعض الأمراض التي تعالجها الحجلمة:

فقد مر أن حجامة كل موضع هي علاج لأمراض معينة على أن المذكور في الأخـبار هـو بعـض الأمثلة وبعض موارد الحجامة ويمكن التعرف على كل أنواع الحجامة في شتى المواضع بالتجربة، وقد جاء في بعض الأخبار ذكر بعض الأمراض التي تعالجها الحجامة من دون ذكر موضع الحجامة نذكر منها.

اـ الحمـي، فقـد ورد أن أبا الحسن موسى الله احتجم يوم الأربعاء وهو محموم فلم تتركه الحمي، فاحتجم يوم الجمعة فتركته الحمي<sup>(٢)</sup>.

٢\_ ضـعف العقـل، فقد ورد أنَّ أمير المؤمنينﷺقل: (إن الحجامة تصح البدن وتشدَّ العقل)<sup>(٣)</sup>.

٣ـ النسيان، للـرواية المـارة، ولمـا روي عـن رسـول الله ﷺ أنــه قــل: «الحجامة تزيد العقل وتزيد الحافظ حفظًه(<sup>٤)</sup>.

٤ـ غشـاوة البصـر، لمـا ورد عـن رسـول الله عظيم أنـه قــل:«نعــم العيد الحجامة– يعني العلاة – تجلو البصر وتذهب بالداء»<sup>(٥)</sup>.

- (۱) الجعفريات:۱٦۲.
- (٢) قرب الإسناد : ٣٠٢ ح١١٨٧، البحار ٥٩٢٣١، عن أحمد بن محمد، عن عبد الرحمن بن
  - أسلم قل رأيت أبا الحسن....
    - (٣) الخصل:١٠٦ح١.
    - (٤) مكارم الأخلاق: ٧١.
- (٥) معاني الأخبار ٢٤٧، البحار٥٩: ١١٦، محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفار، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي رفعه.

الحجامة .....

٥- وجع الضرس، فقد روى الكليني بسنده عن حمزة بن الطيار، قـال:كنت عـند أبـي الحسـن الأول على فرآني أتأوه، فقل:مالك؟ قلت:ضرسي، فقـال: لو احتجمت فاحتجمت فسكن فأعلمته، فقال لي: الما تداوى الناس بشيء خير من مصة دم أو مزعة عسل،<sup>(١)</sup> والرواية لم تبين موضع الحجامة، فقد يستفاد مـن إطلاقها كفاية أي موضع كان، و هو بعيد، والمتيقن منه هو حجامة الأخدعين لما ورد من أنها نافعة لوجع الأضراس.

النوع الثالث الحجامة الوقائية

يستفاد من كثير من الأخبار أن الحجامة في كثير من الموارد وقائية لتحاشي الابستلاء بالأمراض والحيلولة دون تبيغ السدم، ومنها الأخبار التي مضمونها «احتجموا لا يتبيغ بكم الدم» يعني احتجموا قبل أن يتبيغ بكم الدم حتى لا يتبيغ.

ومنها:ما رواه الصدوق بسنده عن رسول الله ﷺ: فمن احتجم يوم الـثلاثاء لسبع عشرة أو أربعة عشرة أو لإحدى وعشرين من الشهر كانت له شفاء من أدواء السنة كـلها، وكانت لـا سوى ذلـك شفاء من وجع الرأس والأضـراس والجـنون والجـذام والبرص؟<sup>(٢)</sup> فالذي يظهر من الرواية أنها شفاء لأمـراض السنة القادمة أي وقاية من الابتلاء بها، ولعل الروايات بهذا المعنى متعددة.

(١) الكافي ٢٢ ١٩٤ ٢٣، أحمد بن محمد الكوفي، عن علي بن الحسن بن فضل، عن محمد بن عبد الحميد، عن الحكم بن مسكين، عن حمزة بن الطيار.
 (٢) الخصل : ٢٨٥ ح٦٨، محمد بن الحسن، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن أبي الحزرج، عن سليمان، عن أبي نضرة ، عن أبي سعيد الحدري.

٥٢٨ ..... والمعلمي عليه العام المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلمي المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم

ومنها: ما رواه ابن سابور الزيات عن عبد الله بن موسى الطبري، عن إسـحاق بـن أبي الحسن، عن أمة محمد قالت، قل سيديﷺ: "من نظر إلى أول محجمة مـن دمـه أمـن مـن الواهـية إلى الحجامـة الأخـرى» فسألت سيدي: ما الواهية؟فقل:"وجع العنق؟<sup>(١)</sup>.وفي نقل النوري:"الواهنة» بدل الواهية.

ومـنها: مـا رواه ابـن مــابور أيضاً بسنده عن أبي جعفر محمد بن علي علـيهما السـلام قـل: همن احتجم فنظر إلى أول محجمة دمه أمن من الرمد إلى الحجامة الأخرى<sup>(۲)</sup>.

والرواية تجعل الوقاية هي النظر، فهل إن النظر إلى أول محجمة له دخل في الأمن من الإصابة بالواهية والرمد، أو أن المقصود هو أول حجامة وأول مصة من الدم تمنع من الابتلاء بذلك، والتعبير بالنظر إلى أول محجمةكناية عن الحجامة، وليس للنظر دخلً في ذلك، خصوصاً في الواهية التي لا ربط لها بالعين والنظر؟

ف إن المألوف مـن كـنايات العرب يلجئنا إلى الثاني، وإن كان الاحتياط بعدم ترك النظر إلى الدم، فلا خسارة فيه.

وقد يلحق بالحجامة الوقائية مثل ما ورد عن رسول الله على أنه قل:وأشار بيده إلى رأسه: عليكم بالمغيثة فإنها تنفع من الجنون والجذام والبرص والاكلة ووجع الأضراس<sup>(7)</sup>فإنه لايريد احتجموا لأنكم مبتلون بهذه الأمراض، بل يريد القول احتجموا حتى لاتبتلوا بهذه الأمراض، خصوصاً مع ذكر الجنون؛ لعدم كون المخاطبين من الجانين علاة.

- (١) طب الأثمة ٩٨، مستدرك الوسائل ١٣: ٨١- ١٤٨٣.
  - (٢) طب الأثمة ٨٠.
  - (٣) مكارم الأخلاق:٧١.

| 19 |  | يجامة | -1 |  |
|----|--|-------|----|--|
|----|--|-------|----|--|

وقـد يلحق بهذا النوع من الحجامة حجامة العادة، فقد روي عن رسول الله **تيللا أنه قـل: ا**نعم العيد هيد الحجامة- يعني العادة- تجلو البصر وتذهب بالداء»<sup>(۱)</sup>.

### زمان الحجامة

الأخبار في اختيار الأيام التي تصلح للحجامة وترك التي لا تصلح فيها الحجامة كثيرة ومتضاربة للغاية، كما أن أصل وجود يوم وساعة لا تصلح فيها الحجامة وعدم وجوده مما تضاربت فيه الأخبار، فشمة أخبار تنهى عن الحجامة في يوم معين كيوم الأربعاء ويوم الجمعة حتى أن بعضها ينل على أن من احتجم فيها مات، بينما نجد أن هناك أخباراً تلل على أن النبي تظلير أو بعض الألمة عليهم السلام كان يحتجم في يوم الأربعاء أو يأمر بذلك، وجاء في بعض الأخبار: احتجم أي الأيام شئت.

واللي يبرقع ذلك التناقض والتغسارب الشديد هو تنويع الحجامة، فحجامة التبييغ كما بينا لا يراعى فيها يوم معين ولا ساعة معينة من ليل أو نهار، بينما الحجامة العلاجية والحجامة الوقائية يلاحظ فيها ذلك، وهناك حلول ميدانية نحاول المتعرض لهما صند دراسة الروايات الواردة في كل يوم وساعة وشهر وفصل على حدة.

وأهــم تلــك الأزمــان المرعية هي أيام الأسبوع ثم أيام الشهور العربية والميلادية ويليها فصول السنة.

الحجامة في أيام الأسبوع

۱\_ السبت

والاخبار بين أمرة وناهية، فالأمرة مثل ما يرويه الطبرسي عن الإمام الكماظم قمل:«قمال رسول الله علي من كمان ممنكم محتجماً فليحتجم يموم ٥٣٠ ..... والمعام عليه المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام عليه المعالم المعام المعام المعام

السبت<sup>»(1)</sup>وليست هذه هي حجامة التبيغ؛ لأن حجامة التبيغ لا ينتظر فيها يوم صالح ولا يجبذ تأخيرها ولا ينتظر بها الصبح كما مر، وهذه الرواية تأمر بلختيار يوم السبت وانتظار حلوله الذي قد يطول ستة أيام.

والناهية أو المحذرة هي رواية **د**عائم الإسلام عن رسول الله ﷺ أنه قل: "مسن احتجم يسوم الأربعاء أو يسوم مسبت فأصبابه وضبح فسلا يلومسن إلا نفسه<sup>(1)</sup>فهي تحذر من عروض الوضح الذي هو البرص أو البهق لمن يحتجم يوم السبت، إذ لم يكن عروض ذلك إلا لاختيار الشخص الحجامة يوم السبت، والمراد إن صبح الخبر هسو قسوة احتمل الإصبابة وكون الشخص في معرض الابتلاء به أكثر من غيره.

والـذي يبدو أن الرواية الثانية هي رواية عامية، لما رواء ابن سابور الريات بسنده عن المفضل بن عمر الجعفي، قل: سأل طلحة بن زيد أبا عبد الشائلة عن الحجامة يوم السبت ويوم الأربعاء وحدَّثته بالحديث الذي ترويه العامة عن رسول الله تلك وأنكروه وقالوا: «الصحيح عن رسول الله تلك إذ تبيغ بأحدكم الـدم فليحتجم لا يقتله ثم قل: هما علمت أحداً من أهل بيتي يرى به بأسله<sup>(٦)</sup>. فانت ترى أن هناك منعاً ترويه العامة وإنكاراً لذلك المنع لم يعلم المنكر، ولعله ما يقابل العامة من الخاصة وهم الشيعة أو خصوص الأنمة عليهم السلام، إلا أن الإنكار في خصوص حجامة التبيغ كما ترى مما ينبئ عن نوع من الخلط، ولكن الإمام بالنتيجة ينفي عنه البأس ويوافق الرواية الأمرة به، ولا أقـل من الترخيص بذلك، ولا أقل من نفي الأمر الذي ترويه العامة وهـو الإصابة بالوضح، وهذا لا يعني أن الحجامة يوم السبت صالحة بالمرة، فقد روى ابس سابور بسنده عن طلحة بن زيد، قل:سألت أبا عبد الله الك الحجامة يوم السبت، قل: يضعف

- مكارم الأخلاق،٧٤، مستلرك الوسائل١٢١: ٤٢م-١٤٨١٢٨، البحار٥٩، ٣٦.
  - (٢) دعائم الإسلام٢: ١٤٥-١٢٢، مستدرك الوسائل١٢: ٧١-١٤٨٠.
    - (٣) طب الأثمة:٥٦.محمد بن يحيى.
- ٤) طب الأئمة ٥٩، عن الأشعث بن عبد الله، عن إبراهيم بن المختار، عن محمد بن سنان عن طلحة بن زيد.

وبهـذا لا يكـون يـوم السبت هو الخيار الأول، وهو بحاجة إلى أن يكون الشخص قوياً أوقد تبيغ به الدم، وسيأتي أن يوم السبت يقل فيه الدم.

٢\_ الأحد

ورد أن جعفر بن محمد عليهما السلام مرَّ بقوم كانوا يحتجمون فقل: الما كان عليكم لو أخرتموه إلى عشية الأحله<sup>(١)</sup> وهذه قضية في واقعة يحتمل فيها أرجحية عشية الأحد وأصلحيتها للحجامة من بين سائر الأوقات، أو من خصوص الوقت الذي كانوا يحتجمون فيه، كما يحتمل أن الرجحان باعتبار آخر مثل أن يكون الأحد حينها يطابق يوم السابع من حزيران الذي جاء التأكيد على الحجامة فيه أو أنه وسط الشهر، فذمهم على استعجالهم وعدم انتظارهم لذلك الظرف الصلح، ولكن ذكر عشية الأحد يشعر أن الخصوصية والصلاحية فيه، وإلا لقل، ما كان عليكم لو أخرتموه إلى السابع من حزيران، ومعه يمكن استفادة صلاحية هذا اليوم.

وروى الصدوق هذه الرواية بزيادة عن أبي عبد الله الله أنه قل الها كان عليكم لو أخرتموه إلى عشية الأحد، فكان أنزل للداءه<sup>(٢)</sup>حيث علل اختيار عشية الأحد بأنه أنزل للداء، ولعل المسبب لنزول الداء هو زيادة الدم فيقوى احتمال كون الأحد آنذاك وسط الشهر، وباعتبار كونه وسط الشهر صار أنزل للداء ولا خصوصية لعشية الأحد، وإن كان الظاهر أنه أنزل للداء باعتبار أنها عشية الأحد لخصوصية فيها لا نعلمها.

طب الأئمة:٥٧، مستدرك الوسائل ١٢: ٨٠جـ١٤٨١، عن أحمد بن عبدالله بن رزيق قال مر.
 ٢٦ ح ٦٦، الوسائل ١٤: ١٢٢ ح ٢٦، الوسائل ١٤: ١٢ ح ٢٢١٢٢، عن أبيه، عن سعد عن أحمد بن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن أسد عن الحسين بن سعيد عمن ذكره، عن خلف بن حماد، عن رجل، عن أبي عبد الله الشيري.

٥٣٢ ..... ورامة في طب الرسول المسطفى عليه، العلاج العام

وهل يثبت بذلك صلاحية نفس يوم الأحد؟ فهو المطلوب الأول لنا، إذ لا بُعد في استفادة مطلوبيته من تلك الرواية لاحتمال إرادة عشية الأحد ويومه. \*

خصوصاً وهناك رواية تبالغ في حجامة يوم الأحد يرويها الطبرسي عن الإمام الصادقﷺ أنه قل: «الحجامة يوم الأحد فيها شفاء من كل داء»<sup>(٢)</sup> ولا يحتمل في هنذه السرواية الاحتمالات المارة، لأنها جعلت الحجامة في مطلق يوم الأحد نافعة، بل فيها شفاء من كل داء.

ولعمل ذلمك مخمتص بهم عليهم السلام، أي أنها شفاء من كل داء لهم علميهم البسلام لتحلميهم بصفات وخصمائص تختصمهم وانفرادهم بأمور لا يرعاها سواهم أو لا يعرفها سواهم.

واللي يرددني في البت بالعموم لجميع الناس ما رواه الطبرسي مرسلاً عن الإمام جعفر بن محمدة عليه حيث يقول: فحجامتنا يوم الأحد، وحجامة موالينا يـوم الاشنين<sup>(٢)</sup> إذا كـان المراد تجواليهم عامة شيعتهم، ولو كان المراد خصوص العبيد فلا دلالة فيها على الاختصاص.

وبعـد كـل ذلـك الـنقض والإبرام فالمصبر إلى صلاحية الحجامة عشية الأحـد وهـو الـراجع في الـنظر لأجـل أن الـروايات الدالـة على ذلك مسننة ومـروية في الكتب المعتبرة، وأما يومه فروايته مرسلة، ولكن لا يترك العمل بها لعدم ما ينل على عدم صلاحيته.

#### ٣- الاثنين

روى الصدوق بسسنده عن أبي عبد الله اللجانة قال: «احتجم رسول الله تقليله يوم الاثنين وأعطى الحجام براً»<sup>(٢)</sup>.

مكارم الأخلاق: ٢٤، مستلوك الوسائل ٢٢: ٤٨٣٩.
 مكارم الأخلاق: ٢٧، مستلوك الوسائل ٢٢: ٢٨ح ١٤٨٢٢.
 مكارم الأخلاق: ٢٢، مستلوك الوسائل ٢٢: ٣٨ح ١٤٨٢٢.
 ٢٦) مكارم الأخلاق: ٢٢، الوسائل ١٤: ١٢ح ٢٢١٢٢، عن أبيه، عن أحد بن إدريس، عن محمد
 ٢٢) الخصل: ٢٨٢ حران الأشعري، عن علي بن السندي، عن محمد بن عمرو بن سعيد، عن يونس بن يعقوب.

| u 1999 - 1999 - 1999 - 1999 - 1999 - 1999 - 1999 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - | فجاما | 4 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---|

فهــدا يــدلَّ على صلاحية يوم الاثنين للحجامة، خصوصاً بعد الظهر لما رواه الصــدوق أيضــاً عن أبي عبد الل**اقت؛ قل: ا**كان رسول الله **يَظْلُمُ بِحَتَّجَم يوم** الاثنين بعد العصر»<sup>(1)</sup>.

وهـناك روايـات تــنـل عــلى وجـود امتـياز ليوم الاثنين وخصوصاً بعد العصـر، فقــد روى الصــدوق بســنده عــن أبـي عبد الل**ائلة قل: «الحج**امة يوم الاثنين من آخر النهار تسلَّ الداء سلاَّ من البدن»<sup>(٢)</sup>.

وقـد يستفاد مـن بعض الأخبار اختصاص ذلك بالنبي على وأهل بيته عليهم السلام مثل ما رواه ابنا بسطام عن الرضائي أنه قل: حجامة الاثنين لنا. والـثلاثاء لـيني أمـية<sup>(٢)</sup> ولكـن إذا ضـممنا إلـيه الـرواية المـارة في يـوم الأحد وقولهـم: حجامتـنا يـوم الأحـد وحجامة موالينا يوم الاثنين، ثبت عموميتها لهم ولشيعتهم.

بينما يرى البعض أن روايات يوم الاثنين كلها صدرت للتقية، لأن يوم الاشنين يـوم يتيمن به أعداء آل محمد، بينما يتشاءم منه آل محمداللہ لأننا فقدنا فـيه نبيـنا ويـوم قـتل فـيه الحسينالی،وغير ذلك، ولكن صدور كل ذلك للتقية بعيد.

٤- الثلاثاء
جاء في الديوان المنسوب إلى أمير المؤمنين التيني:
لنعم اليوم يوم السبت حقاً لصيد إن أردت بلا امتراء

(۱) الحصل: ١٨٤-٢٠.
 (٢) الحصل: ١٨٥-٢٥، عن أبيه عن سعد بن عبد الله عن يعقوب بن يزيد ومحمد بن الحصل: ١٨٥-٢٥، عن أبيه عن سعد بن عبد الله عن أبي عبد الله الله؟
 (٢) طب الألمة : ١٢٩، مستدرك الوسائل ١٢: ٢١-١٤٧٩٩.

٥٣٤ ...... واسم المعلاج العام عظيم الرسول المصطفى عظيم، العلاج العام

وفي الأحد البناء لأن فيه تبدى الله في خلق السماء وفي الأثنين إن سافرت فيه ستظفر بالنجاح وبالثراء ومن يرد الحجامة فالثلاثاء ففي ساعاته هرق الدماء وإن شرب امرؤ يوماً دواء فنعم اليوم يوم الأربعاء<sup>(1)</sup>

وقـد تقـرر في عـلـم الـنجوم أن الـثلاثاء متعلق بللريخ، ومناسبة المريخ بالحجامة وسفك الدم لأنه السيارة الحمراء.

ولكن ورد النهي عن الحجامة فيه مع ذكر العلة، فقد روى الكليني عن حمران قل، قل أبو عبد الله ﷺ: ففيم يختلف الناس؟، قلت:يزعمون أن الحجامة في يـوم الـثلاثاء أصلح قل، فقل:فوإلى ما يذهبون في ذلك؟، قلت: يزعمون أنه يوم الدم، قل، فقل:فصدقوا، فأحرى أن لا يهيجوه في يومه، أما علموا أن في يوم الثلاثاء ساعة من وافقها لم يرق دمه حتى يموت أو ما شاء الله<sup>(٢)</sup>.

فإن هذه الرواية وكلام المنجمين يدلان على وجود رابطة بين الدم وبين يـوم الـثلاثاء ولكـن الرواية بينت أنه يلزم من هذا الارتباط أن لا يحتجم ولا يهريق الدم ولا يهيجه في يومه.

وهـل إن قولهـم يوم الدم يعني أنه يوم زيلاة الدم أو يوم سلطانه أو هو يـوم نزف الدم، فالرواية تشير إلى أنه يوم نزف الدم وأن فيه ساعة من احتجم فـيها لم ينقطع دمه حتى يموت أو يشاء الله برئه، بينما الشعر المنسوب يدل على أنه يوم الحجامة ويوم إهراق الدماء.

وقـد يجمـع بيـنهما بـأن مقتضـى الرواية أن المحظور ساعة واحدة منها. وطـبقها البعض على ساعة المريخ وهي الساعة الثامنة بالتوقيت للشمس، ولا يتعين ذلك.

(۱) مستدرك الوسائل ٨: ۱۱۹ح٩٢٠٨.

۲) الكافي ۲۱۱-۲۲۲، عن الحسين بن محمد عن المعلى، عن محمد بن جمهور، عن حمران.

الحجامة .....

ولما كانت الساعة غير معينة لزم التحذر وعدم الحجامة يوم الثلاثاء بل المتحذر من مطلق حصول الجحرح وإجمراء العمليات الجراحية، لشدة الخطر وخصوصاً وأن المرواية ممروية في الكمافي، وإن كان المستفلا منها أن المظور هو سماعة واحمدة، ولكن الجهمل بهما واحمتمال أن تكون كل ساعة هي الساعة المذكورة يقضي بالاحتياط وترك المجازفة ما أمكن.

000

ويؤيـد ذلك ما تقدم في يوم الاثنين من أن حجامة الاثنين لهم والثلاثاء لبني أمية.

ثم إن هناك موارد خاصة مستثناة من هذه القاعدة وردت في الأخبار مثل أول ثلاثاء من شهر آذار الرومي، فقد روي عن أبي عبد الل<del>ه اللاثاة</del>!إن أول ثلاثاء تدخل في شهر آذار بالرومية الحجامة فيه مصحة سنته بلذن اللها<sup>(۱)</sup>.

ومنها يوم المثلاثاء إذا صلاف اليوم السابع عشر من الشهر القمري، فقد روي عن النبي تلغ أنه قل: الحجامة يوم الثلاثاء لسبع عشرة تمضي من الشهر دواء لداء سنة<sup>(٢)</sup>، وروي أن النبي تلغ قل: الحجامة في سبع وعشر من الشهر شفاء، ويوم الثلاثاء صحة للبدن، إذا كان المراد اجتماعهما، ولو أريد كل على حدة كما هو الظاهر فهو ينافي الرواية الأكثر اعتباراً الناهية عن الحجامة يوم الثلاثاء.

وفي رواية أخبرى عن النبي ﷺ أنه قل:همن احتجم يوم الثلاثاء لسبع عشرة أو تسع عشرة أو لإحدى وعشرين من الشهر كانت له شفاء من كل داء من أدواء السنة كلها، وكانت لما سوى ذلك شفاء من وجع الرأس والأضراس والجنون والجذام والبرص»<sup>(٣)</sup>.

- (١) طب الأنمة:٥٦، البحار٥٩: ١١٨، مستدرك الوسائل١٣: ٨٠ح ١٤٨١٦.
  - (٢) طب الأثمة:٥٦، مستدرك الوسائل١٢: ٨٠-١٤٨١٧.
- (٣) الخصل:٣٨٥ ح ٨٧، محمد بن الحسن، عن سعد بن عبد الله عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن أبي الخزرج، عن سليمان، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد الخدري قل قل رسول الله عليه.

٥٣٦ ..... دراسة في طب الرسول المسطفى عله، العلاج العام

ولكــن هـله الروايات –أعني روايات السابع عشر فما فوق– أقرب إلى مضامين روايات العامة وأبعد عن رواياتنا كما سيأتي إن شاء الله.

ه– الأربعاء

الأخبار في حجامة يـوم الأربعاء متضاربة جداً ناهية وآمرة وهي كثيرة من الطرفين، ولكن فيها تفاصيل وكلام يوحي إلى أصل ذلك الحلاف، بل أصل الحـلاف في نحوسة الأيـام وسـعودها ومـن أين يجيء ذلك. ونحن نورد الأخبار الناهية ثم الآمرة ونأخذ النتائج النهائية.

أما الأخبار الناهية فهي عديدة:

منها: ما رواء الصدوق بسنده عن الصادق عن آيانه عليهم السلام عن رسول الله ﷺ في حديث المناهي، أنه نهى عن الحجامة يوم الأربعاء<sup>(1)</sup>.

ومنها: ما رواه الصدوق في حديث الأربعمائة قل. قل أمير المؤمنينﷺ: «توقسوا الحجاسة و السنورة يوم الأربعاء فإن يوم الأربعاء يوم نحس مستمر وفيه خلقت جهنمها<sup>(٢)</sup>.

ومـنها: مـا رواه الصدوق عن رسول الله ﷺ أنه قل: «توقوا الحجامة و النورة يوم الأربعاء، فإن يوم الأربعاء يوم محس مستمر، وفيه خلقت جهنمه<sup>(٣)</sup>.

| otv | 01 1999) 1999/ 1999/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997/ 1997 | تجامة | 4 |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---|
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |       |   |

ومستها: منا ذكنوه الطبرنسي وقنال: وفي الحديث: انهى عن الحجامة في الأربعامة<sup>(1)</sup>.

ومنها: ما رواه الطبرسي أيضاً عن الصادق عن آباله عليهم السلام قل: قــل رسـول الله ﷺ:«تــزل علـيَّ جــبرئيل بالــنهي عــن الحجامـة يوم الأربعاء، وقل:إنه يوم محس مستمر»<sup>(٢)</sup>.

وهُناك روايات تذكر ما يصيب الإنسان إذا احتجم يومه:

منها: ما رواه الصدوق بسند عن أحمد بن عامر الطائي، قل: سمعت أبا الحسن علي بن موسى الرضائة يقول: يوم الأربعاء يوم تحس مستمر من احتجم فيه خيف عليه أن تخضر مجاجه، ومن تنوّر فيه خيف عليه البرص؟<sup>(٣)</sup>، واخضرار المحاجم هو اسودادها وتعفّنها.

ومـنها: ما رواه في المـحاتم حن رسول الله على أنه قال: امن احتجم يوم الأربعاء أو يوم السبت فأحمابه وضح فلا يلم إلا تفسها<sup>(٤)</sup>.

ومىنها: ما رواه الطبرسي عن زيد بن علي، عن آبائه، عن علي عليهم السلام قـل، قـل رسـول الله ﷺ: فمن احتجم يوم الأربعاء فأصابه وضح فلا يلومن إلا تفسم<sup>(0)</sup>، والوضح هو البياض من البرص أو البهق.

وهناك روايات تخصه بأفراد خاصين:

منها: منا رواه الكليني بسنده عن شعيب العقرقوني، قل:دخلت على أبس الحسنﷺوهــو محـتجم يــوم الأربعاء في الحبس، فقلت:إن هذا يوم يقول

- (١) مكارم الأخلاق:٧٥.
- (٢) مكارم الأخلاق:٧٥.
- (٣) عيون أخبار الرضا اللكة: ٢٤٨-٢ عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن إبراهيم بن حاشم، عن أحمد بن عامر الطالي.
  (3) دعالم الإسلام7: ١٤٥-١٢٥.
  - (٥) مكارم الأخلاق:٧٥.

٥٢٨ ..... والمعلمي عليه، العلاج العام عليه الرسول المصطفى عليه، العلاج العام

الـناس مـن احتجم فيه أصابه البرص، فقل: إنما يخاف ذلك على من حملته أمه في حيضـهه<sup>(۱)</sup>،وهي مبنية على تحقق الحيض في أيام الحمل، وعلى فرض وجود هكذا أفراد بعد تحريم الله سبحانه وتعالى للوطء في الحيض. وقد تقدم في كتاب الأمـراض أن الـبرص يتخوف على كل من حملته أمه في حيضها وإن لم يحتجم يـوم الأربعـا، ولعـل هذا هو المراد من هذه الرواية فلا تخصّه بفرد وتكون من الروايات المرخصة.

وهناك رواية تخصه بساعة خاصة:

وهـي روايـة الطبرسي عن النبي ﷺ: أنه نهى عن الحجامة في الأربعاء إذا كانت الشمس في العقرب<sup>(1)</sup>.

وهناك رواية تخص الأربعاء النحس المستمر:

وهـي رواية الصدوق بسنده عن رسول الله ﷺ أنه قل: آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمر<sup>(٣)</sup>.

وأما الروايات الجوّزة أو الآمرة.

فمنها: الرواية المكذبة لما يرويه الناس من النهي، فقد روى الصدوق عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد عن بعض أصحابنا، قل: دخلت على أبي الحسن علي بن محمد العسكري عليها السلام يوم الأربعاء وهو يحتجم فقلت له: إن أهل الحرمين يروون عن رسول الله يتلله أنه قل: من احتجم يوم الأربعاء فأصابه بياض قبلا يلومن إلا نفسه، فقل: اكذبوا، إنما يصيب ذلك من حملته أمه من طمثه<sup>(3)</sup>.

(1) الكافي // ١٩٢ علمة من أصحابنا، عن سهل بن زياد عن يعقوب بن يزيد عن رجل من الكوفيين، عن أبي عروة آخي شعيب وعن شعيب العقوقوني.
 (٢) مكارم الأخلاق:٧٥.
 (٣) الخصل: ١٦٨٧-٢٧.

(٤) الخصل: ٢٨٦-٧٠.

الحجامة .....

فقد نفت هذه الرواية وجود ارتباط بين الحجامة والبرص، لأن البرص والبياض يخاف على من حملته أمه في حيضها- على فرض إمكانه- احتجم أو لم يحتجم، والمراد بقوله المما يصيب ذلك من حملته أمه من طمث هو اختصاص عروض البياض والبرص وسببه بالحمل في الحيض، وبعبارة أدق فيمن يطأ زوجته في الحيض ثم تحمل بعد الحيض في أيام إمكانه وتؤيدها رواية الكافي المارة.

ومنها الرواية الدالة على حجامة بعض الأئمة يوم الأربعاء فقد روى الصدوق بسنده عن حذيفة بن منصور قل: رأيت أبا عبد الله الله احتجم يوم الأربعاء بعد العصر.

ومنها: الرواية الأمرة التي يرويها الطيرسي عن أبي الحسن اللا قال:اقلموا أظفاركم يوم الثلاثا، و احتجموا يوم الأربعاء<sup>(1)</sup>.

ولما كانـت الـروايات مـن الطرفين مروية في الكتب المعتبرة مِن طرق مـتعددة وإن لم يكـن بينها ما هو معتبر من حيث السند، فلا بد من تحري منشأ الاختلاف وأساس النهي وأسبابه وعلله، وله منشآن:

المنشأ الأول: هو رواج الطيرة والاعتقاد بشؤم الأيام وسعدها قبل مجيء الإسلام وبعده، والمستفاد من الأخبار أن هذا الاعتقاد له الأثر الكبير في حصول الشؤم وعدمه، لما ورد أن رسول الله تظلي قمل لا تعادوا الأيمام فتعاديكم،<sup>(٢)</sup>حيث أقر معاداة الأيام وحصول الضرر، فيكون النهي عن الحجامة يوم الأربعاء عملى أساس ما يعتقدونه من شؤم يوم الأربعاء وغيره، فلو تمكن الإنسان من إزاحة ذلبك الاعتقاد وخالف اعتقاده كلام أهل الطيرة، كانت حجامة يوم الأربعاء له غير ضارة بل نافعة.

(۱) الخصل: ۱۸۷، ح۷، عن أبيه، عن محمد بن يحيى العطار، عن أبي سعيد الآدمي، عن محمد بن الحصل، عن الحصل: ۱۷ محمد بن سنان، عن حذيفة بن منصور.
 (۲) مكارم الأخلاق:٥٥، عن كتاب الأئمة.

• ٥٤ ..... دامة في طب الرسول المعطفي عنه، العلاج العام

واللذي يمل على ذلك ما رواه الصدوق بسنده عن محمد بن أحد الرقاق المبغدادي قمل: كتبت إلى أبي الحسن الثاني الله أسأله عن الخروج يوم الأربعاء لا يمدور؟ فكتمب الله عن خرج يوم الأربعاء لا يدور خلافاً على أهل الطبيرة وقمي من كمل آفة وعوفي من كل داء وعاهة وقضى الله له حلجته، قل: وكتبت إليه مرة أخرى أسأله عن الحجامة يوم الأربعاء لا يدور؟ فكتب الله المن احتجم في يوم الأربعاء لا يدور خلافاً على أهل الطيرة عوفي من كل آفة، ووقي من كل عاهة، ولم تخضر محاجمة.

والمعنى أنا نذهب إلى خلاف ما يذهب إليه أهل الطيرة، ويحتمل إرادة أن مـن احـتجم خلافـاً عـلى أهـل الطـيرة، أي خالفهم في المعتقد وفعل ذلك بقصد مخالفتهم كانت تلك الحجامة نافعة، وهو الذي استفاد الصدوق منها<sup>(٢)</sup>.

ويؤيـد الاحـتمل الأخـير ما رواه ابن سابور عن أبي بصير قل سالت المسادقالية: عـن الحجامـة يـوم الأربعـاء فقـل: فمن احتجم يوم الأربعاء يريد خلافـاً عـلى أهل الطيرة عوفي من كل عاهة، ووقي من كل آفقه<sup>(٣)</sup>، ولكن نقل المجلسي والنوري هذه الرواية عنه بنحو آخر يشبه الرواية السابقة<sup>(٤)</sup>.

(١) الحصل: ٢٨٦-٢٧، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن يجي العطار، عن محمد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعري، عن السياري، عن محمد بن أحمد الرقاق المغدادي. وكلمة يدور بمعنى نزول مصيبة وبلاء على الشخص، ومنها دائرة السوء.
 (٢) فإنه قل: قل مصنف علما الكتاب رضي الله عنه: من اضطر إلى الخروج في سفر يوم الأربعاء أو تبيغ به الذم في يوم الأربعاء فجائز له أن يسافر، ولا يكون ذلك شوماً عليه الأربعاء أو تبيغ به الذم في يوم الأربعاء فجائز له أن يسافر، ولا يكون ذلك شوماً عليه (٣) على أعد الأربعاء أو تبيغ به الذم في يوم الأربعاء فجائز له أن يسافر، ولا يكون ذلك شوماً عليه الأربعاء أو تبيغ به الذم في يوم الأربعاء فجائز له أن يسافر، ولا يكون ذلك شوماً عليه (٣) على أعل الطيرة.
 (٣) علم الأنه على أعلى الطيرة.
 (٣) علم الأدمة بن سليمان المصري الجوهري، عن أحد بن محمد بن أبي لصر، عن أبيه قل قل أبو بصير.

| 130 | 1629-179440180180180180180180180180180180180180180 | فجامة | Ц |
|-----|----------------------------------------------------|-------|---|
|-----|----------------------------------------------------|-------|---|

المنشأ الثاني:

التفصديل بـين أنـواع الحجامـة، فحجامة التبيغ لا يراعى فيها صلاحية الأيام وسعدها ونحسها، بينما يراعى ذلك في حجامة المواضع والحجامة الوقائية. وهو المستفاد من الأخبار.

ممثل المروي عمن رسول الله علي أنه قمل: فإذا تبسيغ الدم في أحدكم فليحتجم في أي الأيام كانه<sup>(1)</sup>.

وكـذا مـا روي هـنه ﷺ: الا تعـلدوا الأيـام فـتعلديكم، فـإذا تبيغ الذم بأحدكم فليهرقه ولو بمشقص،<sup>(٢)</sup>.

هـذا بصورة كلية وفي خصوص يوم الأربعاء والسبت روى ابن سابور بسنده عن المفضل بن عمر الجعفي قل سلّ طلحة بن زيد أبا عبد الله 192 عن الحجامة يسوم السبت ويسوم الأربعاء وحدثته بالحديث اللي ترويه العامة عن رسسول الله تقليل وأنكروه وقالوا الصحيح عن رسول الله تقليل: إذا تبيغ بأحدكم الدم فليحتجم لا يقتله، ثم قل: الما علمت أحداً من أهل بيتي يرى به باساًه<sup>(7)</sup>.

والظاهر أن قوله همدئته إلى قوله: «لا يقتله من كلام المفضل، وكلام الإمام همو قوله: ما علمت أحداً من أهل بيتي يرى به بأساً، ويحتمل أن يكون كلامه للغ من قوله إذا تبيغ إلى آخره، والنتيجة يكون الكلام عن حجامة التبيغ، فهي التي لا بأس بها يوم الأربعاء.

- (١) دعالم الإسلام٢: ١٤٥-١٢٥.
- (٢) دهالم الإسلام۲: ١٤٥-١٢٥.
- (٢) طب الألمة:٥٦، عن محمد بن يحيى البري، عن محمد بن يحيى الأرمني، عن محمد بن سنان عن المفضل بن عمر الجعفي.

٥٤٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ولمذا قمـل الصـدوق بعـد ذكـر جـواز الحجامـة لمـن تبـيغ به الدم يوم الأربعاء: ومن استغنى عن إخراج الدم فالأولى أن يتوقى ولا يحتجم فيه<sup>(١)</sup>.

وهـناك احـتمل ثالـث لـرفع الخـلاف بـين الروايات وهو التزام عدم صـلاحية يـوم الأربعـاء لـلحجامة ونلـتزم بعدم الضرر إذا قرأ آية الكرسي و احـتجم وهـو مسـتفلا مـن عـدة روايات يأتي بعضها في يوم الجمعة، روي عن المفضل بـن عمـر قل: دخلت على الصلاقﷺ وهو يحتجم يوم الجمعة فقل: «أو ليس تقرأ آية الكرسي"<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية عن أبي عبد ال**تلطية أنه قل: «اقرأ آية الكرسي و احتجم أي** يوم شئت، تصدق واخرج أي يوم شئت<sup>ه(٣)</sup>.

وقـد يستفاد مـن بعـض الأخـبار اختصـاص ارتفاع الضرر بقراءة آية الكرسـي بحجامـة التبـيغ، مثل ما روي عن النبي يَظْرَقُو أنه قل: إذا تبيغ الدم في أحدكم فليحتجم في أي الأيام كان وليقرأ آية الكرسي...ا<sup>(1)</sup>.

ولكـن إثـبات الشـيء لا يـنفي مـا عداه، فقد تكون آية الكرسي نافعة لحجامة غير التبيغ.

٦- الخميس

لعسلَّ أسلم يوم هو يوم الخميس تكلد الأخبار فيه أن تكون متفقة سوى خبر ضعيف ويحتمل أن يكون عامياً.

- (۱) الخصل ۲۸۹.
- (۲) مستدرك الوسائل ۱۳: ۷۱.
- (٣) فقه الرضا الظنائة، مستدرك الوسائل ١٢: ٨٣م ١٤٨٤.
  - (٤) دعائم الإسلام۲: ١٤٥-١٢٥.

ومن الروايات الدالة على صلاحيته، هي رواية الصدوق بسنده، عن أبي الحسن الله أنه قل: اقلموا أظفاركم يوم الثلاثاء، واستحموا يوم الأربعاء، وأصيبوا من الحجامة حاجتكم يوم الخميس، وتطيبوا بأطيب طيبكم يوم الجمعةا<sup>(1)</sup>.

وهـناك روايـات تعلـل ذلك باجتماع الدم فيه وتفرقه عشية الجمعة أو بعـد الـزوال عـلى اخـتلاف الـروايات، فمن النوع الأول ما رواه الصدوق في الخصل يسنده عن معتب بن المبارك، قل: دخلت على أبي عبد الشائلة في يوم محميس وهـو يحتجم، فقلـت له: يـابن رسول الله تحتجم في يوم الخميس؟! قل: "نعـم، مـن كـان مـنكم محتجماً فليحتجم في يوم الخميس، فإن كل عشية جمعة يبتدر الـدم فـرقاً مـن القيامة ولا يرجع إلى وكره إلى غداة الخميس»<sup>(1)</sup>، ويبتدر معـناه أن بعضـه يسـبق بعضاً، وفرقاً أي فزعاً من القيامة، ولعل المراد من وكر الدم هو محل الحجامة، فيكون الابتدار هو التفرق في الجسد.

ولو صحت هـ له الرواية فإن فيها من المعاني ما لا يمكن الإحاطة بها، فما معنى وكر الدم وهل له موضع غير القلب والعروق، وإذا كانت هي وكره فأين يفترق ويبتدر فهل يخرج منها؟ هذا ما لا نفهمه، وكذا ما هو تأثير الخوف من القيامة على الدم؟ فلعله ينسحب من سطح البلن إلى داخل البدن، ولذلك يصفر وجه الخائف، فيكون الوكر هو العروق الصغار التي يمكث فيها وهي التي تتواجد قريباً من البشرة ومن سطح البلن ويكون ابتداره قلة نسبته في هـ له العـروق وانسحابه إلى داخل البدن. وينبغي التذكير أن اعتراض الراوي

الخصل: ٣٩٢-٨٩ عن أبيه عن محمد بن يحيى العطار، عن محمد بن أحمد بن يحيى بن عمران الأشعري، عن أحمد بن محمد بن خالد عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن الجعفري قمل: سمعت أبا الحسن عن أحمد بن محمد بن خالد عن أبيه، عن بكر بن صالح، عن الجعفري.
 (٢) الخصل : ٣٨٩ ح ٧٩، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن مروك بن عبيد، عن محمد بن المبارك.

٥٤٣

٥٤٤ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى عله العلاج العام

صلى حجامة الإمام في يـوم الخمـيس يشعر بوجود نهي فيه، ولا أقل من منع الأخبار أو أهل الطيرة منه.

ومن النوع الثاني رواية الطبرسي عن الصادق الله أنه قل: "إن الذم يجتمع في موضيع الحجامة يوم الخميس، فإذا زالت الشمس تفرق، فخذ حظك من الحجامة، قبل الزوال،<sup>(١)</sup> فقد تفسر الرواية السابقة وتبين المراد من وكر المدم وهو موضيع الحجامة، وكذلك معنى الاستدار، وهو المتفرق، ولكنها اختلفت مع الأولى في زمان التفرق، فمتلك تحديد بعشية الجمعة، وهذه تحديد بالزوال.

وهــناك روايـة تؤيـد الـرواية الثانـية لكــنها تخصه بخميس آخر الشهر، رواهــا ابن بسطام في طب الأثمة عليهم السلام عن أبي عبد اللهﷺ قل: "من احتجم في آخر خميس من الشهر في أول النهار سلّ منه الداء سلاً<sup>"(٢)</sup>.

والمهم في هذه الأخبار هو استفادة التنويع الذي ذكرناه للحجامة. حيث إنها لا تتكلم عن حجامة التبيغ ولا تعالج كثرة الدم ولا تبيغه، بل تأمر بتحري الوقست السذي يزداد فيه الدم ويجتمع، وهو غداة الخميس، أو يوم الخميس على اختلاف الروايات.

ومهما يكنن من ذلبك فالروايات كبلها تحيث صلى الحجامة في يوم الخميس، ولم نجيد روايية تنهى عنها سوى ما جاء في كتاب المجمع بأنه روي فيه منع عن الحجامة وقل: التجويز أصبح وأقوى، وأيد المنع بأن الرشيد احتجم فيه ومات، وهذا مؤيد لسعادة هذا اليوم<sup>(٣)</sup>.

(1) مكارم الأخلاق : ٧٥، البحار ٥٩: ١٢٥.

(٢) الخصل : ٢٨٩ ح٧٩، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن مروان بن عبيد، عن مران بن عبيد، عن عمد بن سنان، عن معتب بن المبارك وعن طب الأثمة في مستدرك الوسائل ١٢:٧٨-١٢٢٥٩.

(٢) البحارة: ٥٢.

٧- الجمعة

يــوم الجمعة مثل يوم الأربعاء اختلفت فيه الأخبار اختلافاً شديداً، فثمة روايات تمنع من الحجامة فيه، وأخرى تدل على عدم المنع.

فمن الطائفة الأولى رواية الصدوق عن النبي ﷺ أنه نهى عن الحجامة يوم الأربعاء والجمعة<sup>(١)</sup>.

وفي تحـف العقـول عـن الــنبي ﷺ: فتوقّـوا الحجامة يوم الأربعاء ويوم الجمعـة؛ فـإن الأربعـاء يـوم نحـس مستمر، وفيه خلقت جهنم، وفي يوم الجمعة ساعة لا يحتجم فيه أحد إلا ماته<sup>(۲)</sup>.

فهـذه الـرواية تــنل على الحكمة التي من أجلها منعنا عن الحجامة يوم الجمعـة، وهــناك روايـات أخرى تدل على هذه العلة، فقد روى الصدوق بسنده عــن أمير المؤمنينﷺ أنه قل: في الجمعة ساعة لا يحتجم فيها أحد إلا ماتٍ<sup>(٣)</sup> وهاتان روايتان تشهدان بأن في يوم الجمعة ساعة من احتجم فيها مات.

وهـنك روايـات تحـذر مـن الحجامة يوم الجمعة مع الزوال، ولعلها هي السـاعة المـنهي عـنها، فقـد روى الكلـيني بسنده عن أبي عبد الله الله قل، الا تحـتجموا في يـوم الجمعـة مـع الـزوال؛ فـإن من احتجم مع الزوال يوم الجمعة فاصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه<sup>(٤)</sup>.

- (١) آمالي الصدوق:٥١٢.
  - (٢) تحف العقول:١٢٥.

(٢) الخصل : ١٢٧، عن أبيه، عن معد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى اليقطيني، عن القاسم بن يحيى عن جده الحسن، عن أبي بصير ومحمد بن مسلم. ورواه جعفر بن محمد في كتاب العروس كما في مستدرك الوسائلة: ٨٩ ورواه عن رسول الله علم في الحصل. ١٢٧.
(٤) الكافي ٨: ١٩٢ - ٢٢٥ عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل عن صلح بن عقبة، عن إسحاق بن عما ر عن أبي عبد الله المجلى.

٥٤٦ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وروى الطبرسي عـن المفضـل بـن عمر قل: دخلت على الصلاقﷺ وهـو يحتجم يوم الجمعة، فقل: « أو ليس تقرأ آية الكرسي، ونهى عن الحجامة مـع الـزوال في يوم الجمعة<sup>(۱)</sup>، ومعه يقوى الحلس بأن الساعة المنهي عنها هي ساعة الزوال.

وأمـا الـروايات الدالـة عـلى عـدم المنع من الحجامة يوم الجمعة فمنها الرواية السابقة حيث دلت على أن الإمام كان يحتجم يوم الجمعة.

ومـنها: ما رواه الصدوق بسنده عن محمد بن ربلح القلاء قل: رأيت أبا إبراهـيمالله يحـتجم يـوم الجمعـة، فقلـت: تحتجم يوم الجمعة؟! فقل: «اقرأ آية الكرسي، فإذا هاج الدم ليلاً كان أو نهاراً فاقرأ آية الكرسي و احتجم<sup>(٢)</sup> وهي من الروايات التي تدل على أن آية الكرسي تنفع في حجامة التبيغ.

والظريف أنه مع كل ذلك التأكيد على ترك الحجامة يوم الجمعة وأن فيها ساعة من احتجم فيها مات وورود النهي الأكيد عن الحجامة مع الزوال مما يقـوي الحـدس بأنهـا السـاعة التي من احتجم فيها مات، روى الصدوق بسنده عن مقاتل قل: رأيت أبا الحسن الرضائية في يوم الجمعة في وقت الزوال على ظهر الطريق يحتجم وهو محرم<sup>(٣)</sup>.

وهـذه الرواية وأمثالها تقتضي الترديد في أصل دخل الزمان في صلاحية الحجامـة وعدمهـا خصوصـاً مـع الالـتفات إلى أن الـروايات الـواردة في زمـان الحجامـة كـلها ضعيفة السند وليس هناك في أخبار الزمان والأيام ما تركن إليه النفس من حيث السند سوى ما رواه الكليني عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن

مكارم الأخلاق: ٧٥، مستدرك الوسائل ١٢: ٢٦-١٤٧٩.
 ١٤ مكارم الأخلاق: ٧٥، مستدرك الوسائل ١٢: ٢٦-١٤٧٩.
 ١٤ الخصل: ٣٩-٢٢ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن زكريا المؤمن، عن محمد بن رياح القلاء.
 ٢٦ عيون أخبار الرضائية ١٢: ١٩ ح ٢٨، عن محمد بن موسى المتوكل، عن علي بن إبراهيم، عن مقاتل بن مقاتل، البحار٥٥: ٢٢.

محمد بن عيسى، عن ابن محبوب، عن عبد الرحمن بن الحجاج، عن أبي عبد الله على قال: القرأ آية الكرسي واحتجم في أي يوم شئت، وتصلق واخرج أي يوم شئت؟<sup>(١)</sup> وهي صحيحة السند توحي إلى عدم ارتباط الأيام بالحجامة، وإنما أمرت بقراءة آية الكرسي والتصدق لإزالية وساوس النفس وما تخلّف في نفوس البعض من عقيدة الطيرة وشؤم الأيام.

وإن كـان ولابد. فلا بد من تخصيص رعاية الأيام بحجامة المواضع وهي الحجامة العلاجية.

## الحجامة في أيام الشهر العربي

القاعلة الكلية في الحجامة هي رجحانها في أواسط الشهر دون أوَّله وآخره لما جاء في الرسالة اللهبية: «فإذا أردت الحجامة فليكن في اثني عشرة ليلة من الهلال إلى خمس عشرة، فإنه أصح لبدنك، فإذا انقضى الشهر فلا تحتجم إلا أن تكون مضطراً إلى ذلك، وهو لأن الدم ينقص في نقصان الهلال، ويزيد في زيادتهه<sup>(1)</sup>.

والمستفاد منها بوضوح هو تقسيم الحجامة إلى قسمين وهي حجامة الاضطرار الـتي عبَّرنا عنها بحجامة التبيغ، فلا يراعى فيها يوم معين، والأخرى هي الحجامة التي يراد منه صحة البدن وخلاصه من المرض والوجع، أو الحجامة الوقائية، وهي التي يتحرى فيها حالة زيادة الدم.

والمهم في هذا المنص هو الإشارة إلى وجود العلاقة بين زيادة الهلال ونقصه وبين زيادة المدم في المبدن ونقصه، لنأخذ قاعدة كلية في تعيين الأيام الصالحة للحجامة.

٥٤٨ ...... ٥٤٨ مستمنين عليه المسطفى عليه، العلاج العام

وعلى أساس ذلك نجد أن أغلب النصوص تدور حول أواسط الشهر. ومنها ما رواه الطبرسي عن رسول الله على أنه قل: «احتجموا لخمس عشرة وسبع عشرة وإحدى وعشرين لايتبيغ بكم الدم فيقتلكم»<sup>(1)</sup>، وروى الطبرسي أيضاً عن رسول الله على أن الحجامة في سبع وعشر من الشهر شفاء<sup>(۲)</sup>. وفي طب الأئمة عنهم عليهم السلام: أن الحجامة يوم الثلاثاء لسبعة عشر من الهلال مصحة سنة<sup>(۲)</sup>.

وما رواه المسدوق بسنده عن أبي سعيد الخدري قل، ذل رسول الله يُمَالُهُ: "من احتجم يوم الثلاثاء لسبع عشرة أو تسع عشرة أو لإحدى وعشرين من الشهر كانت له شفاء من كل داء من أدواء السنة كلها، وكانت لما سوى ذلك شفاء من وجع الرأس والأضراس والجنون والجذام والبرص»<sup>(1)</sup>.

ولكني أعنقد أن هذين الخبرين عاميان وتتوافق مع معلوما تهم، والصحيح هو ترجيح اليوم المثاني العشر إلى الخامس عشر، وغايته السابع عشر، ولكن ورد في خصوص اليوم الحلاي والعشرين عن الإمام الصادق أنه يصلح فيه إراقة الدماء، وفي طب المستغفري عن رسول الله ﷺ أنه يستحب الحجامة في تسعة عشر من الشهر وواحد وعشرين<sup>(°)</sup>

ومهما يكن من ذلك فهناك بعض الاستثناءات.

- (١) مكارم الأخلاق:٧٥.
  - (٢) طب الأثمة:٥٦.
- (٣) مكارم الأخلاق:٧٤، مستدرك الوسائل١٢: ٨٤-١٤٨٤.
  - (٤) طب النبي ٢:
- (٥) الخصل: ٢٨٥، عن محمد بن الحسن عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن أبي الخزرج عن سليمان، عن أبي نضرة عن أبي سعيد الخدري.

منها: خميس آخر الشهر، فقد روى الصدوق عن أبي عبد الله الله أنه قـل: امـن احـتجم في آخـر خمـيس مـن الشـهر في أول الـنهار سل عنه الداء سلاً<sup>(۱)</sup>.

ومنها: ما ورد أن اليوم السلاس صالح للتزويج والسفر والحجامة<sup>(٢)</sup>.

# الحجامة في الأشهر الرومية

الملحوظ أن الأثمة على يأخذون الأشهر الرومية أو الفارسية بنظر الاعتبار بالنسبة للحجامة وغيرها مما يرتبط بفصول السنة لما فيها من الثبات وتعيين الفصول وشروعها وانتهائها.

والمستفاد من عامة الروايات أن حل الدم كحل الميله في الأنهار تزيد في الربيع وأول فصل الصيف لـذوب الـثلوج وتقل في الخريف والشتاء وحل الحجامة حل نزح البئر والنهر لتصفيته وكذا يستفاد منها ملاحظة فصل زيادة الثمار والتغذية التي يزيد معها الدم.

فقد جاء في الرسالة الذهبية: «أما فصل الربيع فإنه روح الأزمان وأوله آذار وعدد أيامه ثلاثون يوماً وفيه يطيب الليل والنهار، وتلين الأرض، ويذهب سلطان البلغم ويهيج الدم إلى أن قال: ويستعمل فيه الفصد والحجامة»<sup>(7)</sup>.

وروي عن أبي عبد ال**شﷺ**أن أول ثلاثاء تنخل في شهر آذار بالرومية. الحجامة فيه مصحة سنته بإذن الله تعالى<sup>(؟)</sup>.

- (۱) الخصل: ۳۸۱.
- (٢) البحار٥٦: ١٠٥.
- (٣) الرسالة الذهبية : ١٣، البحار٥٩: ٢٦٢.
  - (٤) طب الأئمة: ٥٦، البحار٥٩: ١١٨.

٥٥٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

وفي مىورد شــهر نيسان جاء في الرسالة الذهبية أنه يتحرك فيه الدم، ولم يذكر الحجامة<sup>(۱)</sup>.

وأما فصل الصيف، فأوله حزيران، وقد ورد عن أبي الحسنﷺ أنه قال: «لا تدع الحجامة في سبع من حزيران، فإن فاتك فالأربع عشرة<sup>(٢)</sup>.

وأما فصل الخريف فقـد جاء في الرسالة الذهبية: «تشرين الأول أحد وثلاثـون يومـهُ فـيه تهب الرياح المختلفة، ويتنفس فيه ريح الصبه، ويجتنب فيه الفصد وشرب الدواء»<sup>(٣)</sup>.

وأما فصل الشتاء فقد جاء في الرسالة الذهبية: «كانون الأول أحد وثلاثون يوماً، يقوى فيه العواصف، ويشتد فيه البرد.. ويُتقى فيه الحجامة والفصد...»<sup>(1)</sup>.

### الحجامة في الأشهر الفارسية

والخبر الوارد في ذلك يذكر الفصد في الغالب ولا يتعرض للحجامة ومطلق إخراج الدم إلا في اليوم التاسع عشر من الشهر الفارسي فقد جاء عن الإمام الصلاقﷺ وليحذر فيه إخراج الدم،<sup>(٥)</sup>،وفي اليوم الثلاثين فقد جاء في روايتين أنه صلح للفصد وإهراق الـدم، وفي رواية أخرى يكره فيه الفصد والحجامة<sup>(١)</sup>.

- (١) الرسالة اللهبية : ١٣، البحار٥٩: ٢٦٢.
  - (٢) مكارم الأخلاق:٧٥.
- (٣) الرسالة الذهبية : ١٣، البحار٥٩: ٢١٣.
- (٤) الرسالة الذهبية : ١٣، البحار٥٩: ٣١٤.
  - (٥) مستدرك الوسائل ٨: ١٧٢- ٩٢٥٥.
  - (٦) مستدرك الوسائل ٨: ١٧٤-٩٢٥٥.

#### كيفية الحجامة وشرائطها

أول مـا يشترط في الحجامة أن تكون في زمان زيادة الدم وقوة البدن بأن تكـون بعـد أن يـأكل الإنسـان شيئاً على خلاف ما يرويه بعض العامة من أن الحجامة على الريق الحجامة أمثل وأفضل.

ولـذا روى الكليني بسنده عن عمار الساباطي قل، قل أبو عبد الله الله : «ما يقول من قبلكم في الحجامة؟»

قلت: يـزعمون أنهـا على الريق أفضل منها على الطعام، قل: لا، هي على الطعام أدرَّ للعروق وأقوى للبدنه<sup>(١)</sup>.وروى الطبرسي عن أبي عبد الله الله أنـه قــل: لا تحـتجم حتى تأكل شيئاً؛ فإنه أدر للعروق، وأسهل لخروجه، وأقوى للبدنه<sup>(١)</sup>.

ولذا ورد عن أبي عبد اللهﷺ«إياك والحجامة على الريق"<sup>(٣)</sup>.

ويستفاد من رواية أخرى اعتبار الشبع، فقد روي عن العالم الله أنه قال: «الحجامة بعد الأكل، لأنه إذا شبع الرجل ثم احتجم اجتمع الدم وخرج الداء، وإذا احتجم قبل الأكل خرج الدم وبقي الداءه<sup>(1)</sup>.

والمستفلا من هـــنم الــروايات لزوم تحرّي السبل التي تؤدي إلى خروج الدم بغزارة وشدة بعد اجتماعه وتراكمه، ويلزم أن يكون خروجه بسهولة، وإن كانــت هــنه التدابير تلزم في حجامة المواضع، دون حجامة التبيغ، لأن المطلوب فيها خروج الدم كيفما اتفق، ولو كان مع الشدة كان أفضل لإخراجه الداء معه.

- (۱) الكافي ۲۷۳-۲۰۷، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحجال، عن ثعلبة بن ميمون، عن عمار الساباطي.
  - (٢) مكارم الأخلاق.٧٣
  - (٣) مكارم الأخلاق.٧٣
  - (٤) مكارم الأخلاق:٧٣.

٥٥٢ ..... والمعلم المعلم المعلم المعلم المعطفي علم العلاج العام

ويبقى الكلام في الخارج مع الدم مما تسميه الروايات بالداء، فهل هو المكروب أو رسوبات العروق أو جميعها ومع الالتفات إلى الرواية المارة في بحث الشيطان من علـل الأمـراض أن الشيطان يجـري في العـروق فضيقوا مجاريه بـالجوع<sup>(1)</sup>، ومن هـذه الـروايات قد يستفاد أن هناك علاقة بين امتلاء العروق بالدم وبين توسعها وأن لتوسعها دخلاً في سهولة انتقل المكروب وفي الحجامة خروجه، وكذا خروج باقي أسباب المرض من الرسوبات والدم المتكتل المتواجد في العروق الصغيرة عادة وغيرها.

ويؤيـد أفضـلية الحجامـة بعد الأكل وحل قوة البدن الروايات الكثيرة الواردة في النهي عن الحجامة للصائم .

منها: ما رواه في الدعائم عنه ﷺ أنه سنل عن الصائم يحتجم؟ فقــل:الا، أكره له ذلك مخافة الغشي وأن تثور به مرة فيقي، فإن لم يتخوف ذلك فلا شيء عليه ويحتجم إن شلعا<sup>(٢)</sup>.

فقد دلت على أن الحجامة حل الجوع أو الصوم توجب ثوران المرة أو الغشيان، وإن دلت على أن البُّنى مختلفة وأن هذه العوارض تعرض على ضعفاء البنية.

ولكن هناك رواية تلل على أن النهي لأجل أن لا يضطر للإفطار، فقد روي عن علي المحديثة أن يكره للصائم أن يحتجم مخافة أن يعطش فيفطر»<sup>(٢)</sup> وفي رواية أخرى:كان أمير المؤمنين المحدي يكره أن يحتجم الصائم خشية أن يغشى عليه فيفطر<sup>(٤)</sup>.ولكن لا ينافي أن تكون العلة مركبة من المضار المترتبة على ذلك ومن الاضطرار إلى الإفطار.

- (١) دراسة في طب الرسول المصطفى على (الأمراض): ٢٦٩.
  - (٢) دعائم الإسلاما: ٢٧٥.
- (٣) النوادر للراوندي:١٨٢، مستدرك الوسائل ٧: ٢٣٥-٨٢٢٥ (٣)
  - (٤) الفقيه ٢: ١١٠- ١٨٦ه.

ويؤيد ذلك ما روي عن أبي عبد الله الله قوله: الا بأس بأن يحتجم الصائم إلا في شهر رمضان؛ فإني أكره أن يغرر بنفسه إلا أن لا يخاف على نفسه، وإذا أردنا الحجامة في رمضان احتجمنا ليلاً<sup>(1)</sup>.

وفي رواية صحيحة السند يرويها الكليني عن الحلبي عن أبي عبد الله التلا قـل:سالته عن الصائم أيحتجم؟ فقل: اإني أتخوف عليه، أما يتخوف على نفسه؟» قلت: ماذا يتخوف عليه؟ قل:الغشيان، أو تثور به مرة قلت: أرأيت إن قـوي عـلى ذلـك ولم يخـش شيئاً؟ قل: انعم إن شاءً<sup>(٢)</sup>. والروايات بهذا المعنى كثيرة، تدل على أن المسألة جدية أكثر مما يتصور للعامة.

الشرط الثاني: غسل المحاجم وتعقيمها.

فقـد روي عن أبي عبد اللهائلة أنه دعا بالحلجم فقل له: «اغسل محاجمك وعلقهها<sup>(٣)</sup>والتعليق لعله من أجل التجفيف.

وورد في صفة طبابة النبي ﷺ عن عليﷺ قل: اطبيب دوّار بطبه، قد أحمى مواسمه<sup>(٤)</sup>، وعملية الإحماء هذه هي تعقيم قطعي لها.

الشرط الثالث: قراءة آية الكرسي

فقـد روى الكلـيني بسـند معتبر عن أبي عبد اللهﷺ أنه قل: «اقرأ آية الكرسي واحتجم أي يوم شئت، وتصدَّق واخرج أي يوم شئت<sup>(°)</sup>، ولكن هذه الرواية ناظرة إلى الحجامة في الأيام المنهي عنها، وبالخصوص حجامة التبيغ.

- الاستبصار ۲: ۹۱ ح۲۸۹، الوسائل ۱۰: ۸۰ح۱۲۸۵.
   الكافي ٤: ۱۰۹، الوسائل ۱۰: ۸۷، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه ومحمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد جميعاً، عن ابن أبي عمير، عن حماد عن الحلمي.
   مكارم الأخلاق : ۷۵، البحار٥٥: ١٢٤.
   نهج البلاغة : ٢٠٦.
  - (٥) الكافي ٨ : ٢٧٣ ح٤٠٨.

001

٥٥٤ ..... ورامة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام

ويؤيـد هـذا المعـنى ما رواه الصدوق بسنده عن محمد بن رباح القلاء، قـل: رأيـت أبا إبراهيمﷺ يحتجم يوم الجمعة، فقلت: جعلت فداك تحتجم يوم الجمعـة؟ قـل: «اقرأ آية الكرسي، فإذا هاج بك الدم ليلاً كان أو نهاراً فاقرأ آية الكرسي واحتجم»<sup>(۱)</sup>.

ولكـن الرواية الأولى مطلقة تأمر بقراءة آية الكرسي للحجامة في جميع الأيـام، ويؤيدهـا مـا رواه في الجعفـريات بسنده عن رسول الله ﷺ أنه قل: لا تعـادوا الأيـام فـتعلديكم، إذا تبـيغ الـدم بـأحدكم فليحتجم في أي الأيام كان، وليقرأ آية الكرسي ويستخير الله ثلاثاً، ويصلي على محمد ﷺ وآلمه<sup>(٢)</sup>.

ورواه في الدعـائم إلا أن فيه: وليستغفر الله، بلل ويستخير الله<sup>(٣)</sup>، وهو أولى؛ لأن النصوص أثبتت أنه ليس في حجامة التبيغ نظرة، ولا استخارة.

وفي روايـة المفضـل بــن عمر قل: دخلت على الصادقﷺ وهو يحتجم يــوم الجمعة فقل: (أو ليس تقرأ آية الكرسيّ فهي تدل على مفروغية قراءة آية الكرسي في كل حجامة.

الشرط الرابع: الاستخارة

تقدم في رواية الجعفريات الأمر بالاستخارة، ولكن في رواية الدعائم وليستغفر الله، فلا تثبت الاستخارة إلا في حالة الاختيار وإرادة الحجامة في غير اليوم الصالح لها؛ لعدم تصور ترك الحجامة في حل التبيغ إذا منعت الخيرة، خصوصاً وأن في بعض الاخبار: استخر الله ثلاثاً، فلا بد من حمله على حالة الترديد والتخوف لعدم صلاحية اليوم أو عدم ضرورة الحجامة، أو هما معاً وهناك احتمل آخر وهو أن الاستخارة في الروايات تختلف عن المعهودة، وإنما هي قول«استخير الله» ثم ينظر ما يقع في ذهنه.

- (۱) الخصل: ۲۹۰ ح۲۲
  - (۲) الجعفريات:۱٦۲.
- (٣) دعائم الإسلام۲: ١٢٥-١٢٢.

الشرط الخلمس: الاستغفار والصلاة على النبي ﷺ والاستغفار بـناءاً عـلى روايـة الدعـائم، وهو معقول لما قدمنا في بحث الأمراض من إضرار الذنوب وإضرار المنحفظ منها في الأعضاء فراجع.

وأمـا الصـلاة عـلى الـنبي ﷺ فهي مفتاح كل خير ويترتب عليها آثار كبيرة ولعل منها نجاح الحجامة والانتفاع بها.

الشرط السلامن: أكل السمك.

وهـو شـرط ترجـيحي فقد روى الكليني بسنده عن معتب قل، قل لي أبـو الحسـنﷺ يومـاً: «يـا معتب اطلب لنا حيتاناً طرية، فإني أريد أن احتجم» فطلبـنا له فأتيـته بهـا، فقل لي: «يا معتب سكبج لي شطرها واشو لي شطرها، فتغدّى منها أبو الحسن وتعشى»<sup>(١)</sup>.

ولـيس في هذا الخبر دلالة على أن أكل الحيتان كان قبل الحجامة، فليس المراد أنهﷺ تغدّى منها وتعشى ثم احتجم في ليلته أوفي غيره.

وهنك رواية أخرى تلل على أن أكل السمك يكون بعد الحجامة وهي رواية الطبرسي عن الحميري قل: كتبت إلى أبي محمدائية أشكو إليه أن بي دماً وصفراء فإذا احتجمت هاجت الصفراء، وإذا أخرت الحجامة أضر بي الدم، فما ترى في ذلك؟ فكتبائية إلي:"احتجم وكل على أثر الحجامة سمكاً طرياً"<sup>(\*)</sup>.

الشرط السابع: أن يكون في يوم لا غيم فيه ولا ريح.

فقــد جــاء في الرســالة الذهبية: •ويحتجم في يوم صلح صاف لا غيم فيه ولا ريح شديدةه<sup>(٢)</sup>.

 (١) الكافي ٢: ٢٢٣-٢ الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد عن محمد بن علي الهمداني، عن معتب، ورواه البرقي عن معلى بن محمد في المحاسن ٢: ٤٧٢-٤٩.والسكيلج هو الطعام الذي يصنع من اللحم والحل والزعفران.
 (٢) الكافي ٦: ٢٢٢ ح ١٠، مكارم الأخلاق: ١٦٢.
 (٣) الرسالة الذهبية: ٥٤. ٥٥٦ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

الشرط الثلمن: ترك الجماع قبله لملة ١٢ مناعة

لما جاء في الرسالة الذهبية بعد ذكر الحجامة والفصد: (ويجب في كل ما ذكرنا من إخراج الـدم اجتـناب النساء قبل ذلك باثني عشر ساعة<sup>(()</sup>إذا كان المراد بالسـاعة هـي ساعتنا اليوم، ويحتمل إرادة غير ذلك في زمانهم، فقد تعني السـاعة الطائفة مـن الليل أو النهار، والاحتياط لذلك ترك الجماع يوماً كاملاً قبله.

الشرط التاسع: أكل الرمان.

وهو شرط ترجيحي، روى البرقي بسنده عن يزيد بن عبد الملك النوفلي، قل دخلت على أبي عبد الله الله وفي يده رمانة، فقل: يا معتب أعطني رمانـاً، فإني لم أشـرك في شـيء أبغض إليّ من أن أشرك في رمانة، ثم احتجم، فلحتجمت ثم دعا لي برمانة وأخذ رمانة أخرى ثم قل: يا يزيد أيما مؤمن أكل رمانة حتى يستوفيها أذهب الله الشيطان عن إنارة قلبه أربعين يوماً...ه<sup>(٢)</sup>.

وهـي تدل على أن الاستيفاء شرط، أي أكل جميع حب الرمانة من دون أن يترك حبة واحدة؛ ولذا طلب رمانة أخرى للداخل أعني يزيد بن عبد الملك.

وهممناك رواية أخرى تدل على فائدته يرويها الطبرسي عن زيد الشحام قسل كنست عند أبي عبد اللهائظة فدعا بالحجام، فقل له:«اغسل محاجك وعلقها» ودعسا بسرمانة فأكلها فلما فرغ من الحجامة دعا برمانة أخرى فأكلها وقل: «هذا يطفي المرار»<sup>(٣)</sup>.

الشرط العاشر: حلق موضع الحجامة.

(١) الرسالة الذهبية:٥٤.

 (٢) المحاسن٢: ٥٤٤-٨٩ الكافي٦: ٣٥٣-٥، عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن الحسين جميعاً، عن محمد بن اسماعيل بن بزيع، عن صلح بن عقبة، عن يزيد بن عبد الملك النوفلي.
 (٣) مكارم الأخلاق: ٧٤.

يستفلد من بعض الأخبار أن المعمول في زمان الأئمة هو حلق موضع الحجامة، ولا شلك في حسن ذلك إذا كان الموضع كثير الشعر مثل الرأس، فإن حلقه والحلل هله يكون مقدمة للحجامة، إذ مع وجود الشعر لا تستمكن المحجمة من الرأس ولا يحصل الخلأ بالشكل المطلوب، بالإضافة إلى احتمل اجتماع الأوساح تحت الشعر.

ولكن الـروايات تــدل عـلى أن حلـق الشـعر كـان معمولاً في مطلق الحجامـة، فقـد ورد: «إذا احتاج المحرم فليحتجم، ولا يحلق موضع المحلجم»<sup>(۱)</sup> وفي روايـة أخـرى يـرويها الحميري قل: وسألته هل يصلح له أن يحتجم؟ قل: «نعم ولكن لا يحلق مكان المحلجم ولا يجزهه<sup>(۲)</sup>.

#### كيفية الحجامة

والكيفية أن يتربع المحتجم أمام الحاجم لما ورد: ﴿ فَإِذَا أَرَدْتَ الْحُجَامَةَ فَـلْجَلُسَ بِـيْنِ يَـلْيَ الْحُجَامِ وَأَنْتَ مَتَرَبِعٍ، وقُلْ: بسم الله الرَّحْنِ الرَّحيمِ، وتقرأ آية الكرسي كما مر.

ويظهـر مـن الأخـبار أن الأفضل في الحجامة أن يستعمل عدة محاجم في زمـان واحـد بأن يضعها في مواضع متباعدة أو متقاربة، وينبغي أن يضع المحاجم بشـكل مناسب منطـبقة عـلى الجلد، ويشرع بالمص الخفيف ثم يأخذ بتشديده شيئاً فشيئاً وذلك لتخفيف الألم، ثم يشدد المص في المرة الثانية والثالثة وهكذا.

فقد جاء في الرسالة الذهبية:"والذي يخفف من ألم الحجامة تخفيف المص عـند أول مـا يضـع المحاجم ثم يدرج المص قليلاً قليلاً، والثواني أزيد في المص من الأوائل، وكذلك الثوالث فصاعداً، ويتوقف عن الشرط حتى يحمرً الموضع جـيداً بـتكرير الخـاجم علـيه ويلين الشرط على جلود لينة، ويمسح الموضع قبل

- (1) دعائم الإسلاما: ٣٠٤.
- (٢) قرب الإسناد: ٢٤٠-٩٤٦.

٥٥٨ ..... واست المعام عليه المعام المسطفي عليه العلاج العام

شـرطه بـالدهن»<sup>(۱)</sup> والمـراد بتلـيين الشـرط جعله هيناً سهلاً لينا من دون شلة وعنف وقوة بخلاف الجلود اليابسة الشديدة، فكل بحسب ما يناسبه.

وفي روايـة أخـرى يـرويها الصـدوق أن أبـا عـبد اللهظي أراد الحجامـة فالتفت إلى غلامه ربيح فقل: <sup>و</sup>يا ربيح اشدد قصب الملازم، واجعل مصّك رخياً، واجعـل شرطك زحفه<sup>(۲)</sup>، والقصب هو رأس المحجمة يشدَّ بعد المص بجلد كي لا يدخل الهواء على الظاهر.

ومعـنى اجعـل شـرطك زحفاً أي جرّه جراً ضعيفاً قليلاً، ولا يكون نبتاً وليكن من دون إسراع.

شم جاء في الرسالة الذهبية: "ويخبرج من الـدم بقـدر مـا تـرى من تغـيَره<sup>(٣)</sup>وفـيه احـتمالان، أحدهمـا يخرج منه ويخرج منه حتى يخرج الدم المتغير لطـول المكـث واختلال النسب ومخالطة المرض ولوازمه، والاحتمل الآخر: هو أن يخرج من الدم بمقدار التغير الموجود في الدم، فإذا كان التغير كثيراً أخرج دماً كثيراً وإذا كان تغيره قليلاً أخرج دماً قليلاً، والكل محتمل وإن كان الثاني أرفق.

#### دعاء الحجامة

جساء في فقمه الرضما الظلاة اإذا أردت الحجامية فسلجلس بين يدي الحجام وأنست متربسع وقسل:بسسم الله الرحمن الرحيم أعوذ بالله الكريم في حجامتي من العسين في السدم ومسن كسل سسوء وأعسلال وأمراض وأسقام وأوجاع، وأسألك العافية والمعافاة والشفاء من كل داءه<sup>(٤)</sup>.

(١) الرسالة الذهبية : ٤٥.

(٢) الخصل: ٢٨٩، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن مروان بن عبيد، عن محمد بن سنان، عن معتب بن المبارك قل: دخلت على أبي عبد الله الملك في يوم خميس وهو يحتجم.

- (٣) الرسالة الذهبية:٥٤.
- (٤) فقه الرضا المجلة ٢٩٤.

وهـذا أكمـل مـا روي، ولكـن يظهر منه أن الدعاء قبل الحجامة أو هو أعم.

009

بيسنما يسروي ابسن مسابور بسنده عن أبي جعفر الله أنه قل لرجل من أصبحابه: اإذا أردت الحجامية فخبرج الدم من محاجمك فقل قبل أن تفرغ، وقل والدم يسيل:

بسـم الله الرحمن الرحيم: أعوذ بالله الكريم من العين في الدم ومن كل سوء في حجامتي هذه.

وهذه الرواية أفضل سنداً من السابقة، وهي تؤكد على كلمة "سوء" لأن الإمام قـل بعدهـا: فإنـك إذا قلـت هـذا فقـد جمعت الأشياء كلها، إن الله عـزوجل يقول في كتابه: ﴿ وَلَوْكُتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكُوْتُ مَنِ الْحَيْرِ وَمَا مَسَنَى السُّوُمُ يعني الفقـر، وقـل جـل جلالـه: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بَهَ وَهَمَّ هَا لَوْلاً أَن رَأًى بُرْهَان رَبِه كَذَلك لَنصرف عَنْهُ السُّوَ وَالْفَحْشَاء ﴾ فالسوء همنا الزنا، وقل عزوجل في قصة موسى للكيد: ﴿ أَدْخَلْ بَدَكَ فَي جَيْبِكَ تَخْرُجُ بَيْضاً من غَيْرِ سُو ﴾ يعني من غير مرض، واجمع ذلك عند حجامتك والدم يسيل بهذه العوذة المتقدمة"<sup>(1)</sup>. ورواه الصدوق بسنده عن أبي عبد الله الشي<sup>(1)</sup>.

#### توصيات لما بعد الحجامة

۱- اجتناب دخول الحمام.

 طب الأئمة:٥٥، محمد بن القاسم بن منجاب عن خلف بن حماد عبد الله بن مسكان، عن جابر بن يزيد الجعفي، قل، قل أبو جعفر الظلام.
 معاني الأخبار: ١٧٢، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن عبد الله بن سنان، عن خلف بن حماد، عن رجل، عن أبي عبد الله الظلام. ٥٦٠ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى على، العلاج العام

والحمام هو البيت الحار المعد للغسل، فقد جاء في الرسالة الذهبية: اولا تدخـل يومـك ذلـك الحمام فإنه يورث الداء، ولعل المراد من قوله ايومك، هو يوم وليلة، أي أربعة وعشرين ساعة، ويحتمل يوم لوحده، أي ١٢ ساعة.

وقال بعدها: اوصبّ على رأسك وجسلك الماء الحار ولا تفعل ذلك من ساعتك، وإياك والحمام فإن الحمى الدائمة يكون فيما<sup>(١)</sup> فالمراد صب الماء بعد أكثر من ساعة من دون دخول الحمام.

٢- الاغتسال من الحجامة.

فقـد روى ابـن سـابور بسـنده أن أمـير المؤمـنينا كـان يغتسـل من الحجامـة والحمام، قل شعيب: فذكرته لأبي عبد الله الصادق على فقل: إن النبي يَزَلِيُهُ كان إذا احتجم هاج به الدم وتبيغ، فاغتسل بالماء الباردا<sup>(٢)</sup>.

فهي تدل على الاغتسل من الحجامة ولكن لم تذكر أنه مباشرة أوبعد فترة، نعم في الرسالة الذهبية: "وصبّ على رأسك وجسدك الماء الحار، ولا تفعل ذلك من ساعتكه على ما نقله في البحار، وفي المستدرك "ولا تغفل ذلك من ساعتك، والأول أنسب، ولو أراد النهي عن الغفلة لقل "ولا تغفل عن ذلك».

> فهي تلل على تأخير ذلك ساعة. ٣- إلقاء خرقة على موضع الحجامة.

فقـد جـاء في الرسـالة الذهبـية: افلذا اغتسلت من الحجامة فخذ خرقة مرعـزي فألقهـا على محاجمك أو ثوباً ليناً من قز أو غيرها<sup>(٢)</sup> والمرعزي اللين من

- (١) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٢) طب الأئمة : ٥٨، عن أبي زكريا بن أدم، عن صفوان بن يحيى، عن ابن بكير، عن شعيب العقرقوفي، عن أبي إسحاق الأزدي، عن أبي إسحاق السبيعي، عمن ذكره.
   (٣) الرسالة الذهبية : ٥٤.

الصوف، والمهم أن يكون ثوباً ليناً لا يؤذي الجروح و الأفضل أن يكون من الحرير أو الصوف الناعم، أو القطن.

٤- تناول بعض الأشربة.

فقد جاء في الرسالة الذهبية: اوخذ قدر حمصة من الترياق الأكبر وامزجه بالشراب المفرح المعتدل وتناوله، أو بشراب الفاكهة، وإن تعذّر ذلك فشراب الاترج، فإن لم تجد شيئاً من ذلك فتناوله بعد عركه ناعماً تحت الأسنان واشرب عليه جرع ماء فاتر، وإن كان في زمان الشتاء والبرد فاشرب عليه السكنجين العنصلي العسلي، فإنك متى فعلت ذلك أمنت من اللقوة والبرص والبهق والجذام بإذن الله تعالى<sup>(۱)</sup>.

التريــاق دواء يسـتعمل لدفـع السـموم، ويقل اسمه الفاروق، والشراب المفرح يأتي الكلام عنه في كتاب الوقاية.

والسكنجبين شراب يستخذ من الخل والعسل أو السكر، والعبارة في بعض النسخ السكنجبين الخلَّي، وفي أكثر النسخ سكنجبين عسلي، والعنصلي هـو المعمـول مـن خل العنصل وهو البصل البري، واللقوة هي انحراف الوجه وميله إلى جانب.

تقدمت الروايات الدالمة على أكمل الرمان قبل الحجامة وبعدها، ونضيف هنا رواية يرويها في طب الأئمة عن أبي الحسن العسكري اللا قل: الاحل الرمان بعد الحجامة- رماناً حلواً- فإنه يسكن الدم ويصفي الدم في الجوفه(<sup>۲)</sup>.

(١) الرسالة الذهبية : ٥٤.

(٢) طب الأئمة ٥٩، مستدرك الوسائل ١٣: ٨٣ م ١٤٨٢٩.

٥- أكل الرمان

٥٦٢ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام

ولا يخالف ما في الرسالة الذهبية: فوامتص من الرمان المز، فإنه يقوي النفس ويحيي الدم<sup>(()</sup>، مع أن المز ما كان طعمه بين الحموضة إلى الحلاوة، لأجل أن هذه تأمر بللص وتلك بالأكل، بينما تجعل الأولى أثره سكونة الدم وصفائه، وتجعل الثانية أثره تقوية النفس وإحياء الدم، فالكيفية مختلفة والأثر مختلف، ومعناه أنهما أمران كل واحد منهما على حدة له أثره وكيفيته، فأكل الرمان الحلو محبذ، وكذا مص الرمان المز محبذ، ولا تنافي بينهما.

بقي أن الرواية عبَّرت عن مص الرمان المز بأنه يحيي الدم، مما يدل على أن الــدم قــبل الحجامــة يكــون في بعض الأحوال بلا حيوية ولا نشاط ولا آثار نافعــة ولا نمو ولا ازديلد، بينما إذا احتجم الإنسان وامتص من الرمان المز يحيي الدم ويكون له حيوية ونشاط وآثار نافعة ونمو وازديلد

٦- عدم أكل الطعام المالخ

فقىد جاء في الرمسالة الذهبية: **«ولا تأكل طعاماً ملخاً بعد ذلك ب**ثلاث ساعات، فإنه يخـاف أن يعـرض بعـد ذلك الجرب<sup>(٢)</sup>. وقد تخصّه رواية أخرى بالـلحم المملـوح فقـد ورد: **«والـلحمان المملوحـة وأكل السمك المملوح بعد** الفصد والحجامة يعرض منه البهق والجرب<sup>(٣)</sup>.

٧- الأكل المفضل بعد الحجامة

جاء في الرسالة الذهبية: قوإن كان شاتاءاً فكل من الطياهيج إذا احتجمت، واشرب عليه من الشراب المذكى الذي ذكرته أولاً، و الطياهيج جمع طيهوج طائس، والشراب المذكس ذكره في الرسالة يعمل من الزبيب النقيع والعسل والزنجبيل والقرنفل والدارجيني والزعفران والهندباء والمصطكي، يأتي وصفه في كتاب الوقاية إن شاء الله.

- (١) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٢) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٣) مستدرك الوسائل1٦: ٤٥٨.

شم قـل: «وأمـا في الصـيف، فـلذا احتجمـت فكـل السـكباج والهلام والمصـوص أيضـاً والحـامض» والسـكباج طعام يصنع من خل وزعفران ولحم، والهـلام طعام يتخذ من لحم عجلة بجلدها، والمصوص طعام يتخذ من لحم ينقع في الخل ويطبخ، والجامع هو أن يأكل لحم وخل.

۸- التدهين بعد الحجامة

فقـد جـاء في الرســالة الذهبـية عـن الــتدهين بعــد الحجامة في الشتاء: «وادهــن موضع الحجامة بدهن الخيري أو شيء من المسك وماء ورد، وصب منه على هامتك ساعة فراغك من الحجامة».

وعن الـتدهين في الصيف قل: «وصب على هامتك دهن البنفسج بماء الورد وشيء من الكافور»

٩- ترك كثرة الحركة والغضب والجماع

لماً في الرسمالة: « وإيماك وكمثرة الحمركة والغضب ومجامعة النسماء ليومك»<sup>(1)</sup>.

١٠- أكل السمك الطري لمن به مُرة

روى الكليني عن محمد بن يحيى قل: كتب بعض أصحابنا إلى أبي محمد الله يشكو إليه دماً وصفراء فقل: إذا احتجمت هاجت الصفراء، وإذا أخرت الحجامة أضرني الدم، فما ترى في ذلك؟ فكتب الله: «احتجم وكل على أثر الحجامة سمكاً طرياً كباباً قمل: فأعدت عليه المسألة بعينها، فكتب الله: «احتجم وكل على أثر الحجامة سمكاً طرياً كباباً بماء وملح قل: فاستعملت ذلك فكنت في عافية وصار غذائي.

(۱) مستدرك الوسائل ۱۱: ٤٥٨.

٥٦٤ ..... دراسة في طب الرسول المصطفى عظيه، العلاج العام

ولو كمان محمد بسن يحيى رأى الكتاب لكانيت عالية السند، ورواه الطبرسي عن الحميري قل: كتبت إلى أبي محمدالل<sup>ي (١)</sup> ولكن يبقى السؤال لماذا أضاف الإمام الماء والملح إلى السمك الطري، ولعله لاستساغته والشهوة إلى أكله.

وإلا فأكل الطعمام المللح مذموم، قد يستفاد ذلك من تردده أولاً ثم أنه جعله غذاءه الدائم.

۱۱− تناول السكر

روى في كـتاب الطـب بسـنده عن أبي عبد الله للظلا أنه احتجم فقال: يا جاريـة هـلمي ثـلاث سـكرات، ثـم قـل: **ا**إنَّ السـكر بعـد الحجامة يورد الدم الصافي ويقطع الحرارة<sup>(٢)</sup>.

وفي نقـل الطبرسي: «إن السكر بعد الحجامة يردّ الدم الطمي ويزيد في القوة»<sup>(٣)</sup>والطمي يعني المرتفع والمالئ.

وفي نقـل العلامـة المجلسي: «يرد الدم الطري ويزيد في القوة»<sup>(؛)</sup>والطري مقابل اليابس الغليظ.

ومهما يكن من ذلك فقد حبذت هذه الروايات تناول ثلاث سكرات، ويـبدو أنـه كـان للسكرة قدر معلوم والمراد بها السكر المتبلور مما يسمى عندنا بالنبات.

- (١) الكافي ٦: ٢٣٤ ح ١٠ مكارم الأخلاق : ١٦٢.
- (٢) الطب،٥٩، عن إبراهيم بن سنان، عن أحمد بن محمد الدارمي، عن زرارة عن أبي عبدالله التليك.
  - (٣) مكارم الأخلاق:٧٤
  - (٤) البحار٥٩: ١٢٣-٩٣.

وليس المقصود من تناول السكر والرمان والسمك هو تناول كل ذلك معاً، وإنما المراد أن كل واحد منها نافع وله فوائد إذا تناوله المحتجم لوحده. ١٢- تناول الهندباء والخل

070

روي عــن أبــي بصــير قــل، قــل أبـو جعفراﷺ: «أي شيء تأكلون بعد الحجامـة؟» فقلـت: الهندباء والخل، قل: «ليس به بأس»<sup>(١)</sup>، والذي يبدو أنه خل من الضرر، وليس فيه من المنافع المذكورة للأغذية السابقة.

تنبيهات:

### الأول: مقدار الحجامة

والذي يظهر من الرسالة الذهبية أن الحجامة تابعة لعمر الإنسان، فابن العشرين يتمكن أن يحتجم كل عشرين يوم مرة، وابن الثلاثين كل ثلاثين يوم مرة وهكذا في طرف المزيانة، قمل عليه: « ولميكن الحجامة بقدر ما يمضي من السنين: اب عشرين مسنة يحتجم في كل عشرين يوماً، وابن الثلاثين في كل ثلاثين يوماً مرة واحدة، وكذلك من بلغ من العمر أربعين سنة يحتجم في كل أربعين يوماً، وما زاد فتحسب ذلك "، وظاهر قوله فتحسب ذلك، أن ابن خس وأربعين يحتجم في كل خس وأربعين مرة، وهكذا.

وأما في طرف النقيصة أي الأقمل من عشرين سنة، فلا يمكن التزام ذلك عملي الرغم من أن الإنسان في السنين الأولى من عمره يكون في سلطان الـدم، وذلـك لأنـه يلزم منه أن يحتجم ابن سنة كل يوم مرة، ولكن ورد أنه إذا بلـخ الصـبي أربعـة أشـهر يحجـم في كـل شـهر مـرة، ولابد أن هذا يستمر إلى العشـرين الذي جاء الدليل فيه على أنه يحتجم كل عشرين يوم مرة، فمن كان

- (١) مكارم الأخلاق:٧٤
- (٢) الرسالة الذهبية : ٥٤.

٥٦٦ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى عظم، العلاج العام

عمـره دون عشـرين سنة وأكثر من أربعة أشهر فأقل الفصل بين الحجامتين له شهر، وما زاد على العشرين فبالنسبة.

ومـع الالــتفات إلى المــنع عــن الحجامة في الشتاء والخريف، فيكون ذاك الحسـاب في فصــلي الصـيف والربيع، وعليه فغايته كل عشرين يوم أو ثلاثين يوم حسب العمر في هذين الفصلين.

والأفضل أن نلـتزم بذلك فيما لو كانت علائم التبيغ موجودة، وليس في جمـيع الأحـوال، وإنمــا تريد هذه الرواية بيان أصل الفصل بين الحجامتين، لا استمرار الحجامة كل عشرين يوم.

## الثاني: حجامة من به ضعف

روى في طب الأئمة بسنده عن طلحة بن زيد قل: سألت أبا عبد الله الله عن الحجامة السبت، قل: ايضعف قلت: إنما علَّتي من ضعفي وقلة قوتي، قـل: العليك بأكل السفرجل الحلو مع حبه، فإنه يقوَّي الضعف ويطيب المعدة ويزكي المعدة<sup>(۱)</sup>.

ف الذي يفهم أن من به ضعفاً لا يحتجم ويتناول بلل الحجامة السفرجل الحلو بحبه، ليتقوى.

### الثالث: الحجامة لفقر الدم

يســتفاد من الأخبار التي تعتبر الحجامة كعلاة، مثل قول النبي ﷺ: «نعم العــيد الحجامــة أي العلاة، هي أن الحجامة تزيد في الدم إذا كان الإنسان قليل الــدم، بــيد أنهــا تنشط مولدات الدم وتجعلها أكثر حيوية، وحل مولدات الدم

(١) طب الأئمة: ١٣٦، الأشعث بن عبد الله بن الأشعث من ولد محمد بن الأشعث بن قيس الكندي، عن إبراهيم بن المختار من ولد المختار بن أبي عبيلة عن محمد بن سنان. عن طلحة بن زيد. حـل كـثير مـن أعضـاء الـبدن تتفعل بالتمرين والاستخدام، فلذا قيل إن من اعتاد الحجامة فليس له أن يترك تلك العلاة، وليس ذلك إلا لزيلاة الدم والحلجة إليه في الوقت المعتلا.

### الرابع: حجامة من به صفراء

من كانت به صفراء لا بأس أن يحتجم، خصوصاً إذا ظهرت عليه علامة التبيغ ولكن ينبغي أن يأكل بعد الحجامة سمكاً طرياً كما مر.

### الخامس: بدل الحجامة

ليست الحجامة هي الدواء الوحيد على الدوام، بل حتى في صورة ظهور علائم الدم يتمكن الإنسان من الاستعانة بعلاج آخر مثل ماء نيسان إذا قرأ عليه الحمد والمعوذات سبعين مرة، فقد روي عن الذي يتلغ أنه قل: اوالذي بعثني بالحق نبياً إن جبرئيل قل: إن الله يرفع عن الذي يشرب من هذا الماء كل داء في جسمه ولا يشتكي المعمدة، ولا المدود، ولا يصيبه قولنج، ولا يحتاج إلى الحجامةا<sup>(۱)</sup> وقد يستفلا منها كونه وقاية من هيجان الدم مثلاً وليس علاجاً إذا حصل الهيجان.

والآخـر هـو الفصـد، ففـي الرسـالة الذهبـية بعـد ذكر حجامة النقرة وحجامة الأخدعين قل: "وربما ناب الفصد عن جميع ذلكه"<sup>(٢)</sup>.

وهناك أمور أخرى تنفع لهيجان الدم تعرضنا لها في كتاب الأمراض.

## السادس: الحجامة في المناطق الباردة

يرى البعض أن الحجامة إنما تصلح للمناطق الحارة؛ لميل الدم إلى سطح البدن، ولأن خطاب الحجامة لأهل الحجاز، وله مؤيدات فإن أكثر ما نقل عن

- (۱) مستدرك الوسائل ۱۷: ۲۳.
- (٢) مستلرك الومبائل ١٧: ٢٣.

٥٦ ...... ورامة في طب الرمبول المصطفى على، العلاج العام

الإمام الصادق للله هو الحجامة، أي أنه كان يحتجم كثيراً، وكان بلده هو الحجاز، بيـنما المـنقول عن الإمام الرضائية في الغالب هو الفصد، وبلده هو خراسان، فقـد تقـدم في عدَّة روايات أن الراوي يقول: دخلت على أبي عبد الله للغة وهو يحتجم، بينما المنقول عن الإمام الرضائية الفصد.

ولكمن نجمد أن الرسمالة الذهبمية التي كتبها الإمام الرضائية؛ للمأمون تؤكد على الحجامة وأنواعها وفوائدها، وإنما كتبها له في خراسان كما يعلم من أولها.

ثم إن الروايات والأخبار مطلقة غير مختصة بأهل الحجاز والمناطق الحارة، مع إمكان تكميد موضع الحجامة بالماء الحار، فقد جاء في الرسالة الذهبية: «والواجب تكميد موضع الفصد بالماء الحار ليظهر الدم، وخاصة في الشتاء فإنه يلين الجلد ويقلل الألم ويسهل الفصلة فهو وإن كان في الفصد، ولكن العلة المذكورة فيه عامة تتأتي في الحجامة أيضاً، وهذه الرواية تذكر أن الفصد أيضاً

هـذا كلـه بالإضـافة إلى مـثل زمانـنا مـع وجـود وسائل التدفئة والغاز والنفط فلا أظن أنه يفرق فيه الحل بين أهل الحجاز وخراسان مثلاً.

### السابع

لا يبعد عن التصورات دخل مثل حالة التقزز التي تطرأ على الشخص حين الحجامة في حصول الشفاء، لأنها تعطي للنفس قوة يتغلّب معها الجسم عـلى المـرض، فمحاولـة النفس لتلافي ألم الحجامة يوجد قوة من الجانب الأخر للسيطرة على المرض، أستفيد ذلك من مثل عد الرسوليي الدواء هو الحجامة والكي، فإنهما يشتركان في هذا الحل وإن نهى النبي يَتَقَلَّهُ عن الكي لما يوجله من التشويه، وهناك حِكَم أخرى تظهر بمرور الأيام.

7

.

٥٧٠ ..... ٥٧٠ من المطفى علم الرسول المصطفى علم العلاج العام -إذا صار الدم غليظاً غير طري فاحتجم. –إذا تغير اللم عن لونه وحاله الطبيعي فلحتجم. -إذا لم يتمكن البلد من دفع عناصر الدم المحترقة فاحتجم -إذا حصل اختلال في نسب الدم فلحتجم كي تتعاط. -إذا زاد الدم عن حدَّه فلحتجم في الكاهل. -إذا ظهرت الحكة فاحتجم في القدمين أو الكاهل، مرة إلى ثلاث م آت. -إذا ظهرت البثرة في الجسد فاحتجم في الكاهل. -إذا حصل عندك خدر وتنميل (دبيب الدواب) فاحتجم. -إذا حصل الدوران والدوخة فبادر إلى الحجامة ولا تؤخرها والأفضل في الرأس ثم الاخدعين ثم الكاهل. -إذا كـ ثر الـنعاس والميل إلى النوم فاحتجم في الرأس أو الأخدعين أو الكاهل. -إذا مرضت وكان وجهك أحمر فاحتجم في الرأس أو الكاهل. -إذا حممت أو أحسست بالحرارة فاحتجم مرة أو مرتين. -لا تؤخر حجامة التبيغ أكثر من انتظار آخر النهار. -قـد يغـنى بعـض التدابير عن الحجامة مثل استعمال الفصد (التبرع) بالدم) واستعمل مصفيات الدم كالرمان والأجاص والخس وغيرها.

-حجامة وسط الرأس دواء وشفاء لكل داء إلا السام(مرض الموت). -الحجامـة في وسـط الـرأس على بعد شبر من طرف الأنف وفتر من بين الحلجبين.

-المصلب بالجنون يحجم في رأسه من اليوم الثاني عشر للشهر وحتى الواحـد وعشـرين في صبح الخمـيس أو عصـره أو عصر الاثنين أو الأحد أو السبت، ولا يحتجم في غير هذه الأيام.

-المصـاب بـالجذام يحتجم في رأسه فيما أواسط الشهر ما عدا الثلاثاء والأربعاء والجمعة.

- المصاب بالبرص يحتجم في رأسه أواسط الشهر في غير الأيام الثلاثة. - المصاب بالأكلة يحتجم في رأسه. - المبتلى بوجع الضرس يحتجم في رأسه أو في الأخدعين. - من كان في عينه غشاوة يحتجم في رأسه في وسط الشهر. - صلحب الصراع يحتجم في رأسه في وسط الشهر في الأيام الصالحة. - علاج النعاس الدائم وكثرة النوم هو الحجامة في وسط الرأس وفي وسط الشهر.

- ثقبل الرأس يعلج بحجامة النقرة (أسفل خلف الرأس) إلا أنها تورث النسيان.

–الطفـل إذا بلــغ أربعـة أشــهر وكان كثير اللعاب والحرارة يحتجم في النقرة كل شهر في الأيام الصلحة.

أمراض الفم يحتجم لها تحت الذقن.
 فساد اللثة والتهابها يحتجم الذقن.

٥٧٢ ..... والمعالم المعالية المعالم المعالم المعالم المعالم عليه العالم ٥٧٢ -وجع الأسنان يحتجم له تحت الذقن. -الخفقان في القلب يحتجم له على الكاهل ما بين الثاني عشر إلى الواحد والعشرين من الشهر. -الامتلاء والتخمة ينفع لها حجامة الساقين -الأمراض المزمنة في الكلى يحتجم لها في الساقين ما بين ١٢-٢١ من الشهر عدا الثلاثاء والأربعاء والجمعة. أمراض المثانة يحتجم لها في الساقين في الأيام المارة. -أمراض الرحم ينفع لها حجامة الساقين في الأيام المرأة التي ينقطع حيضها ويقل دمها، تحتجم في الساقين. -حجامة الساقين لها فوائد كثيرة ولكنها تنهك الجسد وقد يعرض منها الغشى الشديد. -صلحب البثور والدماميل يحتجم في الساقين في الأيامالصالحة. -وردت حجامة ما بين الوركين ولم تذكر الأخبار فوائدها. - مسرض الحكة والجسرب يحستجم له مسن القدمين مسا بسين العرقوب(العصب فوق العقب) والكعب(العظم الناتئ فوق القدم) في الأيام الصالحة مرض الحكة يحتجم له في أحد العقبين ثلاثًا. -وردت حجامة باطن الرجل ولم يذكر فوائدها. -ضعف العقل يعالج بالحجامة. -ضعف البصر وغشاوته تعالجه الحجامة. -وجع الضرس والأسنان تعالجه الحجامة وخصوصاً حجامة الأخدعين. وليكن في الأيام.

\*\*\*\*\*\*\*

-الحجامـة يــوم الــثلاثاء في الســابع عشـر أو التاســع عشر أو الواحد وعشرين وقاية لأمراض السنة.

-الحجامة بصورة عامة وقاية من وجع الرأس والأضراس والجنون والجذام والبرص.

إذا نظر الإنسان إلى أول محجمة من دمه يكون وقاية من الواهنة(وجع العنق) إلى الحجامة الأخرى.

الحجامة إذا نظر الإنسان إلى أول محجمة من دمه وقاية من الرمد إلى
 الحجامة الأخرى.

-الحجامة وقاية من مرض الإكلة (الحكة الشديدة)

#### زمان الحجامة

لا بأس بالحجامة يوم السبت ولكنها تضعف
 الحجامة يوم الأحد أنزل للداء وربما كانت شفاء من كل داء.
 الحجامة يوم الاثنين وخصوصاً بعد الظهر تسلّ الداء سلاً.
 في يـوم الـثلاثاء سـاعة من احتجم فيها قد لا ينقطع نزف الدم حتى

في يدوم المثلاثاء مساعة من احتجم فيها قد لا ينقطع نزف الدم حتى يموت الشخص.

-الـثلاثاء يـوم الـدم والأولى عـدم تهيـيجه بالحجامـة إلا أن يتبـيغ بالشخص الدم فليقرأ آية الكرسي وليحتجم.

-الحجامة يوم الثلاثاء في سبع عشرة من الشهر وقاية للسنة القلامة. لا تصلح الحجامة يـوم الأربعـاء إلا حجامة التبيغ يقرأ آية الكرسي ويحتجم.

٥٧٤ ..... ٥٧٤ ..... وراسة في طب الرسول المصطفى على العلاج العام -لا تضر الحجامة يـوم الأربعـاء لمـن لا يعـتقد بشؤمه واحتجم على خلاف أهل الطيرة. -الحجامة يوم الخميس أفضل الحجامة خصوصاً قبل الظهر. -الحجامة في آخر خميس من الشهر تسلِّ الداء سلًّا. -في الجمعة ساعة لا يحتجم فيها أحد إلا مات، وهي ساعة الزوال، فلا يحتجم إلا من تبيغ به الدم ويقرأ آية الكرسي. -ليس لحجامة التبيغ يوم معين ولا ساعة معينة. -أيام الحجامة الصلحة من اليوم الثاني عشر وحتى الخامس عشر لأن الدم يزيد بزيادة الهلال وينقص بنقصانه. الأيام السابع عشر والتاسع والواحد والعشرين من الشهر العربي. يصلح فيها الحجامة. -الدم في عروق البدن كللياه في الأنهار، يزيد في الربيع وأول الصيف، ويحمل معه الكدورة إذا قوى جريانه، ويجتمع فيه الزوائد إذا ركدت، وعلاجها التصفية والنزح وتعاقب الجريات، وهذا ما تفعله الحجامة. -الحجامة لا تصلح في فصلي الخريف وإلشتاء إلا لمن اضطر. -ورد الأمر بالحجامة في سبع حزيران وإلا ففي أربع عشرة. -الحجامة بعد الأكل أقوى للبدن وأدر للعروق - لا تصح الحجامة للصائم إلا من أضر به الدم.

-يلزم غسل أدوات الحجامة وإحماءها بالنار وتجفيفها. -تجب قراءة آية الكرسي قبل الحجامة. -يحبذ الاستغفار والصلاة على النبي وآله ﷺ قبل الحجامة. -يشترط أن لا يكون اليوم غائماً ولا شديد الريح.

7

٥٧٦ ..... والمعام عليه العام عليه الرمبول المصطفى عليه العالج العام

- تـرك أكـل الطعـام المللح وخصوصاً اللحوم المملوحة المجففة والسمك المملوح المجفف ثلاث ساعات بعد الحجامة.

> -يحبذ أكل اللحم والخل بعد الحجامة. -يحبذ أكل ثلاث سكرات بعد الحجامة.

-يُدهــن موضـع الحجامة بدهن الخيري وشيء من السمك وماء الورد ويصب منه على هامته.

-ترك كثرة الحركة والغضب والجماع لملة ١٢ ساعة.

-عدد مرات الحجامة يتبع العمر فمن له عشرون سنة يفصل بين الحجامتين عشرين يوماً على الأقل، ومن له ثلاثون عاماً يفصل بينهما بثلاثين يوم وهكذا ومن له أقل من عشرين عاماً يفصل بينهما شهراً على الأقل. -لا يحتجم من أصابه الضعف ويعمد إلى أكل السفرجل الحلو بحبه. -لا مانع من الحجامة لمن به فقر الدم؛ لأن الحجامة تنشط مولدات الدم وتزيده. القصد

لم يرد التأكيد على الفصد مثل ما ورد التأكيد على الحجامة، ولم تتعرض الأخبار لشروط الفصد وفوائده إلا القليل، على الرغم من كون الفصد كان شائعاً في زمان الأئمة عليهم السلام، ونهاية ما ورد عنه أخبار آحاد متفرقة، لا يمكن الاعتماد عليها بشكل قطعي، مع وجود إجمل في أمهات أخبارها سنشير إليه.

ولما كانـت المـراحل الـتي طويـناها في الحجامة عبارة عن بيان أهميتها وأنواعهـا وزمانهـا وشروطها وكيفيتها ومعقباتها وغيرها، ونحن نفصّل الكلام في تلك المراحل في الفصد.

أما أهمية الفصد

فقـد روي أن النبي ﷺ جعلها أفضل من العملية الجراحية على الرغم مـن موفقيـتها وقـد أوردنـا الـرواية بكامـلها في بحـث الحجامة، والمهم هنا أن الـيهودي لمـا عمـل العملـية الجراحية لشخص كان في بطنه وجع وصح وبرئ وأخـبر الـنبي ﷺ بذلـك، قـل: «إنَّ الذي خلقُ الأدواء جعل لها دوا، وإن خير الدواء الحجامة والفصلا والحبة السودا، يعني الشوتيز،<sup>(۱)</sup>.

والمهم هو معرفة الفرق بين الحجامة والفصد، فقد جاء في الرسالة الذهبية: إن الحجامة إنما تأخذ دمها من صغار العروق المبثوثة في اللحم، ومصداق ذلك ما أذكره أنها لا تضعف القوة كما يوجد من الضعف عند الفصدة.

(1) دعائم الإسلامة: ١٤٤.

٥٧٨ ...... ٥٧٨ مستقبق المعلمي عليه المسطفى عليه، العلاج العام

فهناك فروق عديدة بين الفصد والحجامة نشير إليها كالآتي:

١-مقدار الدم المخرج بالفصد والمخرج بالحجامة، فإن الأول يحتاج إلى نوع من الدقة والمهارة الخاصة بحيث يلزم تقديره أول الأمر ثم القيام بتسريحه وإمساكه في الوقت المنامسب كي لا يخرج المقدار الأكثر من اللازم فيتضرر المنصد، بينما في الحجامة لا يخرج أكثر من المقدار اللازم، وينقطع بعد تكرار المص مرة أو مرتين، فلا يحتاج إلى مهارة وتشخيص سابق، لأن الدم لا يظهر في العروق السطحية بوفرة إلا إذا كثر وزاد.

٢-الفصـد هـو إخـراج الدم من كبار العروق بينما الحجامة هو إخراج الدم من صغار العروق المبثوثة في اللحم، فيكون الدم المخرج بالفصد هو الدم الـنقي الجاري في الجسد، بينما في الحجامة هو إخراج الدم الذي أصابه نوع من الركود وصار محترقاً وانتهى عمره المفيد، ليحل محله دم جديد وأقل ركودا.

٣- إخراج الـدم في الفصـد مـن دون مـص ولا خلا، وإنما هو تسريح وخروج ببطء فيكون الخارج هو الدم، بينما يكون إخراج الدم في الحجامة بإيجاد الخـلا والشـدة بحيـث يخـرج جميع مـا في العـروق مـن الرسوبات والأمراض، وأسبابها، وخصوصاً إذا كانت الحجامة في حل قوة البدن وبعد الأكل فإن الدم يجتمع ويخرج الداء كما جاء في الخبر.

٤- الفصد يضعف البدن، لخروج الدم الذي يحتاج تعويضه بشكل كامل إلى مدة طويلة، فإن البدن وإن كان يبادر إلى تعويض بعض مكونات الدم ولكن لا يستمكن من تعويض جميع المكونات بسرعة ويحتاج إلى مدة طويلة، فيأخذ من البدن قوته، بينما الخارج بالحجامة هو مقدار قليل من الدم الذي فقد أكثره فعاليته وفوائده وصار ضاراً أكثر مما هو نافع.

٥- الفصد له مواضع معينة ومحدودة فلا يمكن أن يكون علاجاً لمواضع
 خستلفة من البدن لأنه لا يقوم بتخليتها فلا يخرج الدم إلا ويحل محله دم مثله،

بيـنما تقوم الحجامة بتخلية أي موضع أضر به الدم أو حصل في عروقه انسداد أو ضيق، أو عفونة وميكروب وغيره.

ولُعـل هـناك فروق أخرى يجدها المتخصصون إذا أمعنوا النظر في ذلك واسـتفادوا مـن الوسـائل الـتي يمـتلكونها، والعلـوم التي تعلّموها واكتسبوها بالتجربة شيئاً فشيئاً.

وأما الكلام في أنواع الفصد:

فهل للفصد أنواع يمكن استفلاتها من الأخبار تختلف في الشرائط والغاية؟ الظاهر ليس هناك أنواع، وإنما الفصد واحد عمله هو تقليل الدم والتخفيف على الموضع المفصود وما فوقه، ولذا لم يذكروا في نيابة الفصد مناب الحجامة إلا ما كان من الحجامة ما يتوخى منه التخفيف كما سيأتي .

نعم هناك رواية يستشعر منها وجود تفاوت بين مواضع الفصد بحيث يصلح بعضها لبعض ولا يصلح لآخر وهي التي يرويها ابن شهر آشوب عن ياسر الخادم، قل: كان لأبي الحسن الله في البيت صقالبة وروم، وكان أبو الحسن قريباً منهم، فسمعهم بالليل يتراطنون بالصقلبية والرومية ويقولون: إنا كنا نفصد كل سنة في بلادنا ثم ليس نفصد ههنا، فلما كان من الغد وجّه أبو الحسن إلى بعض الأطباء فقل له: «افصد فلاناً عرق كذا، وافصد فلاناً عرق كذا» ثم قل: أيا ياسر لا تفصد أنت، فافتصدت فورمت يدي واخضرت، فقل: «يا ياسر مالك؟ فأخبرته، فقل لي: «ألم أنهك عن ذلك هلم يدك فمسح يده عليها وتفل عليها ثم أوصاني أن لا أتعشى، فكنت بعد ذلك كلما أغفل فأتعشى تضرب علي".

(١) مناقب آل أبي طالب ٢: ٤٤٦.

٥٨٠ ..... ما الرسول المصطفى على العام المسطفى على العلاج العام

فقـد يسـتفلا منها أن الفصد في المواضع المختلفة يختلف في الأثر وكذا بحسـب الأشـخاص حـتى صـار فصـد كل عرق يصلح لشخص، كما أن هناك فصـد ضـار وفي حـالات خاصـة يـورث ورم اليد واخضرارها خصوصاً إذا كان الفصد بالبضع وقطع العرق.

والمهم هو معرفة منافع الفصد –بعد ما روي عن الرسول ﷺ أنه عنَّه من أفضل ما يتداوى به كما مر – وفوائله كالآتي:

۱- علاج ثقل الرأس
 ۲- التخفيف عن الوجه
 ۳- التخفيف عن العينين
 ٤- وجع الأضراس

كـل ذلـك لمـا جـاء في الرسـالة الذهبية: •وحجامة النقرة تنفع من ثقل الـرأس، وحجامـة الأخدعـين تخفـف عـن الرأس والوجه والعينين وهي نافعة لوجـع الأضـراس، وربمـا ناب الفصد عن جميع ذلك»<sup>(١)</sup>،ولم تجزم الرواية بذلك بل جعلته«ربما» وهو يعني التقليل.

وبذلك يكون عمل الفصد الأول هو تقليل مقدار الدم، وجذب بعض مكوناته من خلايا الجسد، فهو أيضاً تخفيف عليها، لا نعلم مدى أهميته.

٥- الفزع في النوم، فقد روى ابن سابور بسنده عن ميسر عن أبي عبد الله الصادق الشرى، قـل: إن رجـلاً قـل له: يـا ابـن رسول الله إن لي جارية يكثر فـزعها في المـنام، وربمـا اشتد بها الحل فلا تهدأ ويأخذها خدر في عضدها، وقد رآهـا بعـض من يعالج فقل: إن بها مس من أهل الأرض وليس يمكن علاجها، فقـال الشرى الله مرها بالفصـد، وخـذ لها ماء الشبت المطبوخ بالعسل وتسقى ثلاثة أيام، فإن الله تعالى يعافيها، قل: ففعلت ذلك فعوفيت بإذن الله عزوجل<sup>(٢)</sup>.

(١) الرسالة الذهبية : ٥٤.

(٢) طب الأئمة الظلام، عن أبي عبيلة بن محمد بن عبيد عن أبيه محمد بن عبيد عن النضر بن سويد، عن ميسر، والشبت هو ما يسمى اليوم بالشبنت وبالفارسية شويد. الفصد ...... ٨٥

فهـذه الـرواية وإن ذكـرت الفصد غير أنها لم تجعله العلاج الكامل بل هو جزء العلاج والجزء الآخر تناول الدواء.

ولكمن همناك رواية أخرى تذكر الفصد فقط يرويها ابن بسطام بسنده عمن الحلبي قل، قل أبو عبد الله للله لرجل من أوليائه وقد سأله الرجل، فقل:يا بمن رسول الله يَزْلِهُ إن لمي بنية، وأنا أرق لها وأشفق عليها، وإنها تفزع كثيراً ليلاً ونهاراً، فإن رأيت أن تدعو لها بالعافية، قل: فدعا لها ثم قل: امرها بالفصد فإنها تنتفع بذلكه<sup>(۱)</sup>.

وهـي تـــل على أن الفصد علاج الفزع في الليل والنهار، وحل النوم والـيقظة، ولعــل المراد حالة الانهيار والبكاء، والمهم هو الخدر في العضد الذي أشارت إليه الرواية الأولى، وهو علامة على غلظة الدم والتبيغ.

٦- الحكة، فقد روي أن رجلاً شكا إلى أبي عبد الله الله الحكة، فقل له: "شربت الدواء؟ فقل: نعم، فقل: الحكة، فقل: المالية ا المالية ا المالية ال المالية ال المالية المالي المالية المالي المالية المالية المالية الماليية المالية الما

وهـذه الـرواية تـدل عـلى عـدم لزوم المبلارة إلى الحجامة عند عروض الحكـة، والـلازم هـو شرب الدواء المزيل للحكة، ثم القيام بالفصد، وأنه نافع للحكة في بعض الأحوال، ولو لم تنفع فيلجأ إلى الحجامة.

والمهم دلالتها على نفع الفصد للحكة في بعض أنواعها.

 (۱) طب الأئمة الظلا: ۱۰۸، الحسين بن بسطام، عن جعفر بن حنان الطائي، عن محمد بن عبد الله بن مسعود، عن محمد بن مسكان، عن الحلبي .
 (۲) مكارم الأخلاق : ۷۷. ٥٨٢ ...... وما المعلمي عليه، العلاج العام معلمي معلم المعلمي معلمي العلاج العام

٧-السوداء، فقـد جاء في الرسالة الذهبية: قومن أراد أن يحرق السوداء فعليه بكثرة القيء وفصد العروق ومداومة النورة<sup>(١)</sup> فهي تدل أن الفصد جزء العـلاج أو واحـد مـن علاجـات السوداء، والسوداء يراد بها المرة السوداء التي تفـيض إلى الطحل وهي مركز اليبوسة، وتغلب في الخمسين من العمر وتؤدي إلى يبوسـة الجسـد، وفقدانـه للطراوة، وكـذا اليبوسـة في الهضم وصعوبة دفع الفضول والزوائد.

٨- لسبع الهوام، فقد ورد: «وقد ينفع من لسع الهوام فصد العرق، لا سيما إذا كان الملسوع شاباً ممتلئ البدن»<sup>(٢)</sup> وظاهره هو الفصد المتعارف ومطلق إخبراج الدم لتخفيف شبدة السم في الدم، ويحتمل إرادة شد العضو الملسوع وتشريطه وإخراج السم بحص الشرط.

## كيفية الفصد وشروطه

١- الفصد بحلاف الحجامة يختار فيه الموضع القليل اللحم، وذلك لتقليل الأنسجة المقطوعة وبالتالي تقليل الألم، فقد جاء في الرسالة الذهبية: «وليعمد الفاصد أن يفصد من العروق ما كان في المواضع القليلة اللحم؛ لأن في قلة اللحم من العروق قلة الألم، وأكثر العروق ألماً إذا فصد هو حبل الذراع والقيفل؛ لاتصالهما بالعضل وصلابة الجلد، فأما الباسليق و الأكحل فإنهما في الفصد أقل ألماً إذا لم يكن فوقهما لحمه<sup>(٢)</sup>.

فهي تدلٌ على عدّة أمور:

الأول: القـاعدة الكلـية في الفصـد هـو اختـيار الموضع القليل اللحم، والبعـيد عن العضل وكان الجلد الذي في ذلك الموضع ليناً وغير صلب، وذلك لتجنب شدة الألم، وليس لفائدة أخرى.

- (۱) البحار ٥٩: ٢٢٥.
- (٢) الأمان من أخطار الأسفار: ١٩٤.
  - (٣) الرسالة الذهبية : ٥٤.

الـثاني: هـو معـرفة أن الفصد يكون في مواضع متعددة وعروق مختلفة، ومعيـنة وهـي حـبل الـذراع والقـيفل والباسـليق والأكحـل، وهـي عروق في الذراع.

وهـذا يـدل عـلى أن موضع الفصد الأول هو الذراع، وإنما يفصد غيره إذا لا يمكن فصد الذراع.

الثالث: والمستفاد من هذا الكلام مطلوبية تحرّي الطرق التي يقلّ معها الألم، ويقل القطع والشرط، فلا مانع من استخراج الدم بالأبرة أو غيرها لتوفر الأمرين فيها، إلا ما يـتحمل مـن عـدم خروج المكروب بشكل كامل لضيق مجراها.

٢- يلـزم تـرك الجماع قبل الفصد ب١٢ ساعة، لما في الرسالة: «ويجب في كل ما ذكرناه من إخراج الدم اجتناب النساء قبل ذلك باثني عشر ساعة»<sup>(١)</sup>.

٣- يحبذ مسح موضع الفصد بالدهن قبل الفصد، لما في الرسالة الذهبية: «ويمسح الموضع قبل شرطه بالدهن، وكذلك الفصد يمسح الموضع الذهبية: الذي يفصد فيه بالدهن؛ فإنه يقلل الألم» والشرط في أوله للحجامة، والجملة الثانية للفصد، والثالثة لبيان مطلوبية تقليل الألم بأي نحو كان حتى لو كان بالبنج الموضعي وغيره.

٤-يلـزم تكميد موضع الفصـد بللاء الحار؛ لما في الرسالة: قوالواجب تكميد موضـع الفصـد بللـاء الحـار؛ ليظهر الدم، وخاصة في الشتاء؛ فإنه يلين الجلـد، ويقلـل الألم، ويسـهل الفصـد، والتكميد هو التسخين بوضع الكمادة على الحل أو وضعه في الماء الحار وغير ذلك.

٥- يجبذ تدهين المبضع، وهي الآلة التي يشق بها الجلد في الفصاد، لما في الرسالة الذهبية بعد الكلام المار: «وكذلك يلين المشرط والمبضع بالدهن عند

(١) الرسالة الذهبية : ٥٤.

٥٨٤ ..... وأسمع المعام عنه المعام المعام المعطفي علم العام ٥٨٤ معام المعام المعام المعام المعام المعام

الحجامــق<sup>ة(١)</sup> ولمـاكــان المبضع والمشرط من الفلز علاة فكيف يلين بالدهن، فإما أن يــراد هــو تدهينه ليسهل الشرط والبضع، أو يراد من الشرط والمبضع المحل الذي يشرط ويبضع ويراد بهذا الكلام بالتدهين حل الحجامة ووسطها بعد ما كان الكلام الأول عن التدهين قبل الحجامة.

٦- تقطير الدهن على العروق المفصودة ففي الرسالة الذهبية: «وليقطر على العروق إذا فصد شيئاً من الدهن؛ لئلا يحتجب فيضر ذلك بالقصود»<sup>(٢)</sup> والاحتجاب إما بمعنى الضيق، أو الانسداد، ويحتمل إرادة العفونة والاسوداد.

٧- الأولى رعاية جميع ما يراعى في الحجامة من الشرط والأكل قبل
 الحجامة وبعدها.

٨- يترك أكل اللحوم المملوحة والسمك المملوح، فقد جاء في الرسالة الذهبية: «والسلحمان المملوحة وأكمل السمك المملوح بعد الفصد والحجامة يعرض منه البهق والجرب»<sup>(٢)</sup>ولعل المراد باللحوم المملوحة هي المجففة، وإن كان الظاهر هو الذي يرش عليه الملح ليبقى مدة أكثر.

وينبغي التنبيه على أمرين:

الأمـر الأول: يسـتفلا مـن رواية ياسر الخلام المارة أن هناك حالات يضر فيها الفصد ولا ينفع، وليست هي مجرد عدم صلاحية الزمان وقلة الدم فيه، بل هي حالة يصلح فيها الفصد في العلاة، ولكن لا تصلح باعتبار الشخص، بحيث كـان فـيه مـرض لا يـندمل معه الجرح الذي يكون بالفصد ويؤدي إلى عفونته،

- (١) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٢) الرسالة الذهبية : ٥٤.
- (٢) الرسالة الذهبية : ١٣، مستدرك الوسائل٢١: ٤٥٧ ح ٢٠٥٢٤.

الغصد

فضي مثل هذه الحالات لا يصلح فيها الفصد، كما إذا كانت أقراص الدم قليلة أو كان في الشخص قلة فيتامينk وغيرها.

الأمر الثاني: الفصد الخاص

هـناك فصـد خـاص افتصـد بـه النبي عيسىاظير والإمام الرضائظير ولم يعـلمه لأحـد، فلعلـه ينفع أمثالهم ولا يحتاجه من سواهم، فقد روى الكليني في الكيابي بسينده عن بعض فصلاي العسكر من النصارى أن أبا ممدا عد بعث إليَّ يوماً في وقت صلاة الظهر، فقل لي: «افصد هذا العرق؛ قل: وناولني عرقاً لم أنهمه من العروق التي تفصد، فقلت في نفسى:ما رأيت أمراً أعجب ومن هـذا يأمرني أن أفصد في وقبت الظهر وليس بوقت فصد، والثانية عرق لا أفهمه، شم قدل لي: «انتظر وكن في الدار» فلما أمسى دعاني وقل لي: «سرَّح الدمه فسرحت، ثم قلل لي: أمسك، فأمسكت، ثم قل لي:كن في الدار، فلما كان نصف الليل أرسل إلى وقل لي: سرّح الدم، قل: فتعجبت أكثر من عجبي الأول وكرهـت أن أسـأله، قل: فسرحت، فخرج دم أبيض كأنه الملح، وقل، ثم قسل لي: احسب،قل فحبست، قسل، ثم قل: كن في الدار، فلما أصبحت أمر قهرمانه أن يعطيني ثلاثة دنانير، فأخذتها وخرجت حتى أتيت ابن بختيشوع النصراني فقصصت عليه القصبة، قبل، فقل لي: والله ما أفهم ما تقول ولا أعرفه في شيء من الطب ولا قرأته في كتاب، ولا أعلم في دهرنا أعلم بكتب النصرانية من فلان الفارسي، فلخرج إليه، قل: فاكتريت زورقاً إلى البصرة وأتيت الأهمواز، ثمم صرت إلى فمارس إلى صباحبي فأخبرته الخبر، قل، وقال: انظرني أياماً، فأنظرته ثم أتيته متقاضياً قل، فقل لى: إن هذا الذي تحكيه عن هذا الرجل فعله المسيح في دهره مرة<sup>(1)</sup>.

(۱) الكافي۱: ۱۲-۲۶، عن علي بن محمد، عن الحسن بن الحسين، عن محمد بن الحسن
 ۱) الكفوف، عن بعض أصحابه، عن بعض فصادي العسكر من النصارى.

۵۸۵

٥٨٦ ...... دراسة في طب الرسول المصطفى على، العلاج العام

وقـبل أن نـتعرض لمفـلا الرواية لابد من الإشارة إلى أن الراوي لها من النصـرانيين قـد يحصـل الترديـد فـيها من هذه الجهة، ولكني لا أطرح مثل هذه الـرواية والحـل أن حالهـا حـل الروايات التي يرويها المخالفون في فضائل أهل البيت والشيعة.

وبعد قطع النظر عن سندها فهي تدل على فصد خاص وفي احتمالات مـنها اختصـاص هـذا الفصـد في دفـع غائلـة بعض السموم، حيث كان النبي عيسـىﷺ والأئمـة كـثيراً ما يتعرضون للتسميم من قبل أعدائهم من اليهود والخلفاء الظلمة، وقد سمت اليهودية رسول الله.

فـيكون هـذا الفصد لاستخراجه أو استخراج أثره، ولعل هذا الأبيض هو السم أو الدم الذي خالط السم وغيره.

ويحـتمل أن هـذا مـن مكونـات الدم التي تكتلت لأجل زيادة الكريات البـيض أو الأقـراص أو حتى مثل الدهن الموجود في الدم، وهي حالات تنتاب الأنبياء والأئمةاللية من كثرة ما يعرض لهم من الهموم والآلام.

ومـثل هـذا يحـتاج إلى تجربة وتكرار الفصد كما جاء في الرواية و رؤية خروج مثل هذا الدم الأبيض وعدمه وما هي مكوناته وحقيقته.

| ٥٨٧ |  | الموضوعات | فهرس |
|-----|--|-----------|------|
|-----|--|-----------|------|

# فهرس الموضوعات

| ٥               | التمهيد                            |
|-----------------|------------------------------------|
| ١٧              | مقومات العلاج                      |
| ۲۱              | عدم حصول المرض صدفة                |
| ن الطب الإسلامي | خطوات في طريق                      |
| ۳               | الخطوة الأولى فهو يشفين            |
| 79              | الخطوة الثانية التصديق بالطبيب     |
| Ψ               | الخطوة الثالثة الإعتقاد بالدواء    |
| ۳۱              | العلاج الإسلامي ودخل الإعتقاد فيه  |
| ٣٩              | تشديد الإعتقاد                     |
| ٤١              | لملذا الإصرار على الإعتقلا         |
| ٤٧              | الخطوة الرابعة الإقدام على التداوي |
| ٤٨              | وقت التداوي                        |
| 0*              | كيفية التداوي                      |
| ٥٤              | الخطوة الخامسة اختيار الطبيب       |
| للطب الإسلامي   | الخطوط الكلية ا                    |
| 00              | الخط الأول                         |
| ٥٧              | الخط الثاني                        |
| ٥٧              | الخط الثالث                        |
| ٥٨              | الخط الرابع                        |
| ٦٤              | الخط الخامس                        |
| ٦٢              | الخط السادس                        |
|                 |                                    |

ć

| نة في طب الرسول المصطفى ﷺ، العلاج العام | ۵۸۸ در ام                  |  |
|-----------------------------------------|----------------------------|--|
| ۳۳                                      | الخط السابع                |  |
| ۹۵                                      | -                          |  |
| ٦٥                                      | التداوي بالخمر والكحول     |  |
| ٧٥                                      | العلاج بسائر الخرمات       |  |
| م العلاج                                |                            |  |
| ٨٣                                      | الحمية                     |  |
| M                                       | معنى الحمية                |  |
| ٩٤                                      | لاتكرهوا مرضاكم على الطعام |  |
| ٩٥                                      | ترك المشي للمريض           |  |
| ٩٧                                      | الإستشفاء بالذكر والكلام   |  |
| 1+1                                     | لاحول ولاقوة إلابالله      |  |
| 111                                     | الإستشفاء بالصلاة          |  |
| 118                                     | صلاة لجميع الأمراض         |  |
| NY                                      |                            |  |
| 171                                     | الدعاء دواء                |  |
| ١٣٣                                     |                            |  |
| ١٢٤                                     | لكل داء دعاء               |  |
| الأدعية العامة                          |                            |  |
| ١٢٤                                     | دعاء المريض لنفسه          |  |
| ۱۳۷                                     | دعاء الأخرين للمريض        |  |
| 179                                     | أدعية وجع الموضع الخاص     |  |
| ١٣٢                                     | العونة للآخرين             |  |
| 1172                                    | الدعاء بكيفية مخصوصة       |  |
| ١٤١                                     | •                          |  |
| ۱۳۱                                     | الرقية والنشرة             |  |

| ٥٨٩ | فهرس الموضوعات              |
|-----|-----------------------------|
| ١٣٩ | الأمراض التي تعالج بالرقى   |
|     | صيغ الرقية                  |
| \٤٥ | السر في دوائية الرقية       |
| 187 | النشرة                      |
| ١٤٨ | التمائم                     |
|     | الإستشفاء بالقرآن           |
|     | القرآن دواء للأمراض الجسمية |
| 108 | القرآن دواء لكل داء         |
|     | القرآن شفاء أو دواء         |
| )٥٦ | مقدار القراءة               |
| 109 | الدواء القراءة أو الإستماع؟ |
|     | السر في دوائية القرأن       |
| 177 | فاتحة الكتك                 |
| 170 | كيفية قراءة الحمد           |
|     | السر في دوائية الحمد        |
| ١٧٠ | ضُمائم الفاتحة              |
|     | ُ سورة الأنعام لكل علة      |
|     | سورة يس لكل داء             |
|     | سورة الحشر لكل داء          |
|     | سورة القدر لكل داء          |
|     | البسملة لكل داء             |
|     | الإستشفاء بالصنقة           |
|     | كيفية الصدقة                |
|     | الصدقة تدفع الموت           |

| ١٨٣          | مقدار ما يتصلق به       |
|--------------|-------------------------|
| ١٨٣          | هلي الصنقة دواء لكل داء |
| Μξ           | السر في دوائية الصدقة   |
| W            | التداوي بالميه          |
| M            | ماء السماء              |
| ۹۱           | ماء نيسان               |
| 4            | البرَد                  |
| 40           | ماء زمزم                |
| 49           | ماء الميزاب             |
| ′• • <u></u> | ماء الفرات              |
| ···.         | سؤر المؤمن              |
| ٠٣           | الماء المغلي            |
| • £          | الماء الفاتر            |
| ٠ ٤          |                         |
| ·•V          | التداوي بالحلو          |
| /+           | العسل                   |
| YY           | كيفية تكون العسل        |
| ۳۳           | التداوي بالتمر          |
| ۲٤           | تمر العجوة              |
| ۲٦           | غر البرني               |
| ۲۹           | التمر الصيحاني          |
| m            | السر في دوائية التمر    |
| Ψ            | السكّر                  |
| ۳۸           | السر في دوائية السكر    |

| 1  | فهرس الموضوعات                   |
|----|----------------------------------|
| 77 | السكر الطبرزد٩                   |
| ۲2 | ما يخلط مع السكر                 |
| ۲٤ | قصب السكر                        |
| ۲  | التداوي بالملح                   |
| ۲٥ | التداوي بالطّينه                 |
| ۲  | تربة قبر الحسينالظية٥            |
| ۲  | موضع تربة الشفاء٧                |
| ۲  | شروط التداوي بالتربة             |
| ۲١ | حكم تربة غير الإمام الحسيناللغة٥ |
| ۲١ | مرات الأخذ من التربة٨            |
| ۲۱ | ما يخلط مع التربة٨               |
| 21 | التربة أفضل ما يتداوى به٨        |
| ۲١ | التربة للمعتقد٨                  |
| ۲/ | التداوي باللبن۱                  |
| ٢/ | ألبان البقر                      |
| ۲/ | ألبان الإبل٧                     |
| ۲/ | ألبان الأتن٨                     |
| ۲/ | لبن الشلة                        |
| ۲  | التداوي بالأبوال                 |
| ۲  | أبوال الإبل                      |
|    | التداوي بالأعثىاب                |
| ۲  | الحبة السوداء                    |

 $^{-1}$ 

| 141 | ······                                 |
|-----|----------------------------------------|
| ۲۹۸ | شروط العلاج بالحبة السوداء             |
|     | بعض الأمراض التي تعالجها الحبة السوداء |
| ۳۰۱ | تنبيه                                  |

| ح العام | ۾، العلاج | المصطفى | ب الرسول | دراسة في ط |  | 091 | ſ |
|---------|-----------|---------|----------|------------|--|-----|---|
|---------|-----------|---------|----------|------------|--|-----|---|

| ۲۰۲ | الحرمل            |
|-----|-------------------|
| ۳۰٤ | السنا             |
| ۳•٦ | الإهليلج          |
| ۳۰۸ |                   |
| ۳·  | الثفاء والنانخواه |

#### التداوي بالبقول

| יייי | الكراث   |
|------|----------|
| ຳຳ   | الحلبة   |
| m    | السعتر   |
| ۲۳۰  | الهندباء |
| ٣٧٤  | السلق    |

### التداوي بالخضر

| 1779 | الباذنجان |
|------|-----------|
| ۳۳γ  | الثوم     |
| ٣٣٤  | البصل     |
| Ψ    | الشلغم    |
|      | ,         |

#### التداوي بالفاكهة

| ٣٤ •                          | التين    |  |
|-------------------------------|----------|--|
| ٣٤٢                           | التفاح   |  |
| ٣٤٩                           | الزبيب   |  |
| ۲۰)                           | الرمان   |  |
| ۳٥٥                           | السفرجل  |  |
| ۳٥٥                           | الغبيراء |  |
| ۲٥٦                           | العناب   |  |
| التداوي بالشحم والمىمن واللحم |          |  |

| 04T                      | فهرس الموضوعات         |  |  |  |
|--------------------------|------------------------|--|--|--|
| ۳٥٩                      |                        |  |  |  |
| ۳۱۰                      | الشحم                  |  |  |  |
| Υ'                       | السمن                  |  |  |  |
| Υ٦٤                      | النخم                  |  |  |  |
| rio                      | الزيت                  |  |  |  |
| تخلية وتقوية المناعة     | التداوي بالغي          |  |  |  |
| ۳۱۹                      |                        |  |  |  |
| ۴۷۳                      | الق                    |  |  |  |
| ۳۷٥                      | العبيء مشاء            |  |  |  |
| ۳۷۱                      | أكار ما يسقط من الخوان |  |  |  |
| ى بالأطعمة               | التداو                 |  |  |  |
| <b>F</b> A1              | السوبق                 |  |  |  |
| τ                        |                        |  |  |  |
| ۳۹۰                      |                        |  |  |  |
| التطهير والتدهين         | التداوى با             |  |  |  |
| ۲۹٤                      | الحمام                 |  |  |  |
| r'av                     | النورة                 |  |  |  |
| ۲۹۹                      | التداوي بالتدهين       |  |  |  |
| ΤϤϤ                      | دهن البنفسج            |  |  |  |
| ٤٠٦                      | الغمز والتمريخ         |  |  |  |
| ζ + ۲                    | السعوط                 |  |  |  |
| للتداوى بالأموية المركبة |                        |  |  |  |
| ٤٠٥                      | الدواء الأول           |  |  |  |
| ٤٠٧                      | الدواء الثاني          |  |  |  |
| ٤٠٨                      | الدواء الثالث          |  |  |  |

1

| اسة في طب الرسول المصطفى عظيم، العلاج ال | ٥٩ در                        |
|------------------------------------------|------------------------------|
| ٤٠٩                                      | الدواء الرابع                |
| an                                       |                              |
| ٤١٣                                      |                              |
| ٩٤                                       |                              |
| ۲۰                                       | _                            |
| ٤٣٠ ـ                                    |                              |
| ETO                                      |                              |
| ٤٢٥                                      |                              |
| ٤٣٦                                      |                              |
| ETV                                      | علائم غلبة البلغم            |
| ETY                                      | الريح                        |
| £TV                                      | أمراض كل طبيعة               |
| EYA                                      | علاج غلبة المرة مطلقاً       |
| ٤٣٧                                      |                              |
| ٤٤٢                                      | :                            |
| £££                                      | علاج البلغم                  |
|                                          |                              |
| ٤٦٣                                      | الريح(الالتهابات والاستبراد) |
| ٤٦٩                                      | الريح الباردة                |
| ٤٦٩                                      | -                            |
| ٤٧٦                                      | ريح البحر                    |
| ٤٧٢                                      | ريح الشوكة                   |
| ٤٧٣                                      | الريح الشابكة                |
| ٤٧٤                                      | الأبردة                      |

| <b></b> | فهرس الموضوعات                |
|---------|-------------------------------|
| ٤٧٥     | البرودة                       |
| ٤₩      | علاج غلبة الدم                |
|         | الحجامة                       |
| ٤٨١     | مقدمة حول الخجامة             |
| ٤٨٧     | أنواع الحجامة                 |
| ٤٩٠     | ل<br>النوع الأول حجامة التبيغ |
|         | تبيغ الدم وهيجانه             |
| 0+7     | علائم التبيغ والدم            |
|         | موضع حجامة التبيغ             |
| ٥•٧     | زمان حجامة التبيغ             |
|         | النوع الثاني الحجامة العلاجية |
|         | حجامة الرأس                   |
| ٥١٣     | موضع حجامة الرأس              |
|         | حجامة النقرة                  |
| ٥١٦     | حجامة الأطفال في النقرة       |
| ٥١٨     | حجامة القفا                   |
| ´ ٥١٩   | حجامة الأخدعين                |
| ٥٢٠     | حجامة الذقن                   |
| 071     | حجامة الكاهل                  |
| 077     | حجامة الساقين                 |
| 017     | حجامة ما بين الوركين          |
| 078     | حجامة القدمين                 |
| ٥٢٦     | حجامة باطن الرجل              |
|         | النوع الثالث الحجامة الوقائية |
|         | زمان الحنجامة                 |

1

| العلاج العام | سول المصطفى ﷺ، | داسة في طب الر. | <br><b>۵۹</b> ٦ |
|--------------|----------------|-----------------|-----------------|
|              |                |                 |                 |

| الحجامة في أيام الأسبوع ٥٢٩       | ٢٥ |
|-----------------------------------|----|
| الحجامة في أيام الشهر العربي٧     | ٥٤ |
| الحجامة في الأشهر الرومية         | ٥٤ |
| الحجامة في الأشهر الفارسية ٥٥٠    | 00 |
| شرائط الحجامة ٥٥١                 | 00 |
| كيفية الحجامة ٥٥٧                 | 00 |
| دعاء الحجامة ٥٥٨                  | 00 |
| توصيات لما بعد الحجامة ٥٥٩        | 00 |
| مقدار الحجامة ٥٦٥                 | 70 |
| حجامة من به الضعف                 | 50 |
| الحجامة لفقر الدم ٥٦٦             | 50 |
| حجامة من به صفراء ٥٦٧             | ٥٦ |
| بدل الخجامة ٥٦٧                   | ٥٦ |
| النتائج النهائية لبحث الحجامة ٥٦٩ | ۲0 |
| حجامة المواضع ٥٧٠                 | ٥V |
| الحجامة الوقائية                  | ٥٧ |
| زمان الحُجامة أ٧٧٠                | ٥٧ |
| كيفية الحجامة                     | ٥٧ |
| الفصد ٥₩                          | ٥¥ |
| كيفية الفصد وشروطه ٢٨٢            | ٥٨ |
| فهرست الموضوعات ٨٧٠               | ٨٥ |





Mawsouat Al-rasool

Al-Mostafa (8)

Address in Lebanon: P.O.Box 25/138 Al-Ghobairi -Beirut

Address in Iran: P.O. Box 91375/4436 Mashhad Fax:( 0098-511) 222 2483

Website: www.al-mawsouah.org

<u>Published in Lebanon by:</u> Dar Al-Athar Shahrur building - Dakkash St. Bir Al-Abed - Beirut - Lebanon Tel: (00 961-1) 270574 - (00 961-3) 349237

Published in Iran by: Sonbuleh Publisher - Lower level Mahtab Shopping Center- Sa'adi St. Mashhad- Iran- Tel: (0098-511) 221 6753

All rights reserved Copyright © by: Dar Al-Athar

First print: Beirut 1427 – 2006 Second print: Mashhad 1427 – 2006

# MAWSOUAT AL-RASOOL AL-MOSTAFA

A highly informative encyclopedia of Prophet Mohammad's life Administered by: Mohsen Ahmad Al-Khatami

### SCIENTIFIC STUDY OF PROPHET MOHAMMAD'S MEDICAL ADVICES "MEDICAL TREATMENT"

**By: Abbas Tabrizian**