



المحددر العالمي والصادة والرم علم المنظم وعالمار المحددر العالمي والمحدد المنظم المعرب المحدد المعلم المعرب المحدد المحد

## بلاغة الإمام الحسين بن علي عليهما السلام

A Company

حسين الموسوي أبو سعيدة

الطبعة الاولى بيروت – لبنان ١٩٩٨م

الناشر مركز العترة للدراسات والبحوث تلفون ۳/٦٧٥١٦١

# آلستيرجسين أبوسعيره



دِڒاسَية وَجَليْل

الجئزالأول

# بنيب لِلْهُ الْبِعَزِ الْحَالِيَةِ عَلِي الْمُعَالِحِينِ مِ

ولا تَحْسَبُنِ الذَّينَ قَتِلُوا فِ سَبِيلِ اللهِ أَمُواتاً بَلُ أَحْبَاءُ عِندَ رَبِهِمْ يُورُقُونَ فَرِحِينَ بِما أَتَاهُمِ اللهُ مِن فَضِلَهِ وَيَسَبَشِرُونَ بِالذَّينِ مَيَادُعُونَ مَلِحَقُوا بِهِمْ مِن خَلْفِهِمْ أَلا ْحَوْفٌ عَلَيهِمْ ولا هُمْ يَحَزُونَ.

قرآن کریم آل عمران آیة ۱۲۹–۱۷۰

## وللإحداد

إليك يا ريحانة الرسول الأعظم.

إليك يا سيد الشهداء.

إليك يا أبي الضيم.

إليك يا مِن عَلَّمْتَ الناس الحمية والإباء.

إليك يا قرة كل عين.

إليك يا إنشودة كل متوسل.

إلى مقامك السامي أرفع هذه الدراسة عن بلاغتك الشريفة في حياتك الكريمة. فتلطف علميّ بالقبول فإني أرجو أن يكون هذا ذخري يوم أقف أمام ربي.



## مُعَتَكُمُنَّهُ

الحمد الله الذي بدأ بالحمد كتاب وجعله مفتاحاً لذكره ودليلاً لعظمته، والصلاة على شرف النبيين وأشرف المبعوثين أبسي القاسم محمد، وعلى آلـه وأصحابه الميامين. وبعد..

فقد تطرق القرآن المجيد لذكر الحوادث السابقة وأحوال الأمم السالفة، وسيرة الأنبياء والملوك بما تحتويه من حير وشر، وعدل وظلم، لأحل أن يتعظ ويعتبر أبناء الأنسانية جميعا.

من أحل ذلك حثنا الأنبياء ومصلحوا العمالم فأوحبوا علينما النظر في سيرة الماضين وآثارهم وتتبع تأريخهم.

قال الأمام على بن ابي طالب عليه السلام:

(وصديق بما سلف من الحق وأعتبر بما مضى من الدنيا لما بقى منها.. ا.) وقال عليه السلام في وصيته لأبنه الحسن:

﴿ وأعرض على قلبك أحبار الماضين وذكره بما أصاب من كان قبلك من الأولين وسر في ديارهم وأثارهم وأنظر فيما فعلوا وعما أنتقلوا وأيسن علو... .. \*

الامام أمير المؤمنين عليه السلام هو بحمع الآضداد وصاحب أبدع ريشة استعملها فنان لوضع الألوان التأريخية الأصيلة المنسحمة كي توضح لنا الخطوط العريضة الـتي بهـا نشـرح كيفيـة الأستفادة مـن الموعظـة والوه والحكمة التي سبقنا بها أحدادنا الأوائل.

فهو عليه السلام، وضع لمنا ان من الضروري دراسة التاريخ والتعرف ع الحوادث السالفة والوقوف على أسبابها ونتائحها كي نميز الحسق من الباه ونعرف الخير من الشر، ونفهم ان مسلسل الحياة الحاضرة له أرتباط بما مض من حياة شعوبنا، وان لابد من تأثير الماضى بالحاضر.

ومن سيرة الأوائل حادثة مأساة الحسين بن على عليه السلام، فإن ها الحادثة غيرت وحه التأريخ، وأثرت تأثيراً مباشراً في نفوس عباقرة القرون العهود المنصرمة، لأستفادتهم من العبر والعظات الجديرة بالأعذ، فا مأخذوا به على حياتنا الأحتماعية، وبفضلهم عرف الحق من الباطل. فبا من الضروري لمن عوف الحق ان يتبعه ومن عرف الباطل ان يجتنبه، من أحد أن لا يتكرر ماأصاب الأمة المسلمة من الويلات.

هذا هو فضل علم التاريخ ودراسته على الأمة، فالتراث الفكري الاسلام فيه مالو أدركه أرباب التأريخ لأستخرجوا من مآثرنا الفكرية الرواقد تحد الغبار في حزاتننا النفيسة التي ورثناها من حياة أمتنا السابقة، التفسير الكام الصحيح لكل الحوادث التأريخية التي مرت على الأمة الأسلامية.

إلا أننا نلمس ان تاريخ النشاط الحيوي للمحتمع الاسلامي قد ورد له ذك بسيط مبدد هنا وهناك بين طيات كتب التاريخ التي وضعها الأقدمون مم عدثين، ومفسرين، وفقهاء، ونحاة. فمن تلك المواد يمكن ان يستخر الباحث نشاطاً أحتماعياً أسلامياً بعد حهد مضني، وهذا يعود لأسباب عديد أهمها ان مورحي التاريخ الاسلامي كانت كتابتهم توجهها الأعتبارات السياسية، فهم انما يورحون في الحياة الاسلامية للخلفاء، والولاة، والحكام والقادة، والفتوح، والمعارك، والروايات الطويلة التي تمتص معظم أوقات

المحتمع، متحاهلين في الوقت نفسه، حياة الشعوب الأحتماعية، فكان التاريخ عندهم هو تاريخ حكام الشعوب، لا تاريخ الشعوب نفسها(١).

لذا نجد أن قضية الحسين عليه السلام، لم ينلها البحث البناء الكاشف عن الأهداف التي من أحلها خوج الامام الحسين بن علي عليه السلام، بـل كـان السرد روائياً أستطرادياً هدف فقط كسب أرضائي وأمتصاص للشحون، فتعرض هذه القضية التأريخية وكأنها قصة مسلية ومشحية، لا قيمة لها إلا التأثير النفسى المؤقت، يزول بأئتهاء سماعها.

بينما نجد ان تأريخنا الأنساني يعتبر فاجعة كربلاء ماساةً تعتبر الحد الحاسم في التاريخ الاسلامي. وقد حرصت ماأستطعت على رسم الخطوط الموضحة لأصالة الألوان التأريخية لهذه القضية، وبيان ان لكل عيط مس تلك الخطوط شأناً في رضع مستوى الحياة الاجتماعية للأقضل، لأن تلك الخطوط هي الأهداف التي من أجلها وقعت مأساة كربلاء.

لقد أنبرى الامام الحسين عليه السلام، الى توضيح أهداف نهضته في خطب القاها، أو مواعظ أسرى بها، وكان ماصدر عنه ينقل في بعض الكتب عبر عدة قرون مضت دون تركيز على الغاية المنشودة من كلامه عليه السلام، وتوجيه الذهنية البشرية لتلك الأنوار القدسية الرامية لأسعاد البشرية.

فكلامه عليه السلام يحتاج الى بيان غاياته وتقريبهما بعرض موضوعمي بناء للأنسانية، لا بسرد روائي، كما حصل ذلك في معظم كتب المقاتل المطبوعة، فلا تؤدى أغراضها كاملة.

فالمكتبة الاسلامية بحاحة الى مزيد من الأصدارات الحديثة التي تشرح خطب ومواعظ الأمام الحسين عليه السلام وكل مانطق به من شعر ودعاء ومحاورة، وتوضح اهدافها الرامية الى بناء المحتمع المسلم على مكارم الأخلاق ورفيض الهوان وغيرها من الأمور المتي من شأنها المساعدة على تنمية نواة المحتمع

<sup>(1)</sup> سكينة بنت الحسين/بنت الشاطئ/طبع القاهرة، ص٦.

المسلم، والابتعاد عن التصرفات المخالفة للشريعة الغراء، التي تسئ الى أهداف تلك النهضة وتساهم في تقويضها.

فتوكلت على الله تعالى في تلوين ماصدر عن الامام الحسين عليه السلام من مواعظ وخطب ودعاء، وشعر وعاورة، ولقاء، من ربيع عمره الشريف حتى شهادته، وشرحت معناها من وجوع عديدة، ومن ثم تسليط الضوء على الدروس التربوية التي تركتها نهضته، مستفيداً بذلك مما في بطون كتب التاريخ الاسلامي من الفوائد التي سحلها السلف الصالح، وعمدت الى مناقشة بعض الروايات التي من شأنها تشويه الاهداف السامية لنهضته، وبيان مايرمي له وضاعو تلك المغالطات في طريق مسيرته.

نعم كان لرواة الأعبار ووضاع الأحاديث أعطر الآفات على العلم، وأعظم الجنايات الفظيعة على التاريخ وسيّر أبطاله وتشبويه تراحم مشاهيره وقد أرتكب بعضهم أشنع الخزايات وأبشع التصرفات في أعتبلاق الأحاديث وترويجها على لسان الشارع الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم لا تكاد تميز بين الصحيح المرفوع منها والموضوع المكذوب. فكان ماكان من دس وتلفيت وتبديل وتحريف الأعبار والأحاديث وأصطناع الروايات المحالفة للعقبل والمنطق والشريعة الغراء(1).

وهذا بعون الله تعالى سأعرضه عليك ايها القسارى الكريسم في هـذا البحث وأسأل الباري حل شأنه تسهيل الصعاب وأتمام المرام، والحمد الله الذي هدانا لهذا وماكنا لنهتدى لولا ان هدانا الله.

النحف الأشرف في ١٥ رحب/٤١٤هـ المؤلف

<sup>(</sup>١) توفيق الفكيكي/سكينة بنت الحسين. ط النحف/ ١٩٥٠م.

## المدخل..

الامام الحسين بمن على عليه السلام أنشودة الأحرار، وينبوع الحكمة، أنبعث صوته في الفترة التي عاشها ليفحر يوماً حديداً في حياة الأنسان، وهذا الليوم هو تلك الصفحة التي تحمل كل معاني القيم. وهمو اليوم المذي يفيض على الأنسانية بكل ما يحفظ كرامتها وينفض عنها غبار المذل وينطلق بها في ميادين التحرر. كي يساهم أنسان عصره والأحيال اللاحقة الى ماشاء الله للحياة ان تدوم، في بناء الحضارة التي تسودها العدالة وعدم العبودية.

قأبو الأحرار هو الفاتح العظيم لساحات الجهاد والنضال، فتحها بلسانه عما طق به.

ومن خلال تتبعي لمراحل التاريخ الاسلامي ومقارنته بتواريخ الأمم السابقة وشغفي بمتابعة أقوال الحكماء والعظماء والمصلحين، عمدت الى جمع كل مانطق به الحسين بن علي عليه السلام من شبابه الى أستشهاده، فاذا هي ثروة لا يضاهيها شي، غنية بالقيم التي تنشدها الأنسانية ويصبو اليها المصلحون في كل حيل.

وكانت فكرة شرح كل مانطق به الحسين عليه السلام تحتل الصدارة في بحوثي، وتعيش في داخلي، وأنّا أمني النفس بها، وقد حال بيني وبينها أنشغالي أعداد الموسوعة الموسومة "المشجر الوافي"، حتى حاء اليوم المبارك الذي قلت فيه للنفس كفي، لقد آن الأوان لتسجيل كل ما نطق به ريحانة رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، المجدد لدين الله، والمنقذ لأمة حده صلى الله عليه وآله وسلم، من حكم ومواعظ وأرشاد ودعاء، وماقاله من بدء نهضته الى أستشهاده، وشرح وحوه معناها لغوياً وفلسفياً وتوضيح الغاية المنشودة

منها، وبيان دلالتها على الجتمع الاسلامي، ومدى أستعماله لها وأستفادته منها.

tyle delen be

100

وهذا البحث يقع في عدة حلقات نتناولها على الترتيب الآتي:-

١- مانطق به من حكم ومواعظ.

٧- حصر دعائه ومناجاته.

۳۰ ضبط مانسب له من شعر. ۱۰۰۰ منبط مانسب

٤ - مناظراته وتسحيل لقاءاته قبل وفي أثناء نهضته

٥- ماكتبه من كتب ورسائل.

٣- صبط عطبه قبل إعلان ثورته وحتى شهادته.

فقذفت نفسي لتتعلق بأهداب ولاء سيد الفاتحين، المتغذي من كمال النبوة، فشرعت في تدوين هذه البضاعة المزحاة راحياً من الخالق حل شأنه أن يمنحني الرضا، ويجعله ذحري يوم ألقاه، فهو حسبي ونعم الوكيل.

general for the second of the

The state of the s

(4) (大大)とさない新聞者に対策。 とうじょう (jake) (i

the first of the control of the cont

to the first of the contract o

## الطقة الأولى حكم ومواعظ الإمام الحسين بن علي عليه السلام

الامام الحسين بن على بن ابي طالب عليه السلام منحه الله تعالى فصل الخطاب، وأعنة الحكمة، فكان نطقه سيلاً عارماً من الموعظة والحكمة والأدب، وكانت حكمه ومواعظه بين القصار والطوال، وقد أستخرجت معظمها من بطون الكتب المتفرقة، ثم عمدت الى تسليط الضوء على كلماتها، وبيان المعنى العام لها، ومايترتب عليها من نفع للأنسانية.

وحكمه الشريفة هي:

**(1)** 

قال الحسين بن علي عليه السلام: (والبخيل من بخل بالسلام)(١).

### الشرح:

وضع الامام الحسين عليه السلام قاعدة رئيسية لبناء المحتمع الراقمي، ودفعه للتقدم والنهوض ومواكبة الحضارة، والقاعدة هي: الدعوة والحث على تبادل السلام "التحية"، إذ وصف الأمام عدم إشاعة التحية بالبخل.

فلابد من وقفة للمقارنة بين البخل والتحية.

<sup>(&#</sup>x27;) أحمد فهمي/ ريحانة الرسول صلى الله عليه وآله وسلم ٥٥/ ابن شعبة: تحف العقول، ص١٧٩.

## ((بحث لغوي وقرآني))

البخل: ضد السحاء والكرم. وهو من حباثث الصفات ورذائل الأحملاق، وثمرة من ثمرات حب الدنيا، وأوسع تحديد لحقيقته هي: الأمساك حبث ينبغي البذل وايثار الشع في كل الوحوه.

قال تعالى:

﴿ ولا يحسب الذين يبخلون بما آتاهم الله من فضله هو خيراً لمم، بل هو شر لهم سيطوقون ما بجلواً به يوم القيامة ﴾ آل عمر ان/١٨٠.

## ((بحث ہوائي))

من أهداف القرآن الكريم ان تسود المحتمع الحياة الأفضل، والبخل مصدر لكثير من الرذائل التي تصيب المحتمع الأنساني، فهو يغرس الفرقة بين الافسراد، والفرقة داء يقضي على التوازن والمحبة بينهم، لأن نتائج البخل كثيرة كلها تشجع على تهديم وحدة المحتمع.

قال رسول ا لله صلى ا لله عليه وآله وسلم: `

(خصلتان لا تحتمعان في مسلم: البخل وسوء الحلق) (١).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(البخيل بعيد من الله بعيد من الناس بعيد من الجنة قويب من النار) (؟. قال الامام الحسن عليسه السلام:

(البخل حامع للمعلوئ والغيوب وقاطع للمودات من القلوب) (٣).

<sup>(</sup>١) المُظفر/ الأعلاق في حديث واحد، ١١٢/٧، عن روضة الواعظين.

<sup>(</sup>٢) عمد الشيرازي/ الفضائل وأضداد، ص ١٩٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> القرشي/ حياة الامام الحسن، ٣١٩/١.

قَالَحُسِينَ عَلَيْهِ السَّلامِ، أَشَارَ آلَى أَنْ تَارِكُ السَّلامِ والمساهم في عدم نشره هـو البخيل المار ذكره في التشريع القرآني.

من هذا يظهر لنا عظيم منزلة التحية، فلنرى ما للسلام من فوائسد في النظام الأسلامي:

أن من أخص صفات القبوم المتمدنين ان يكون في علاقبة بعضهم البعض آداب عالية، وعادات حسنة يسيرون عليها.

والاسلام الذي أستوفى جميع مقومات الأحساد والأرواح، لم يغفل الآداب التي يجب ان يسير عليها اتباعه، فأعطاها حقها من الرعاية، والمي تتسم عن كمال في الذوق وسمو في الشعور.

ومن الآداب التي سنها، الأستنذان والتحية، وهما اليوم من الخلال التي تعمد من مميزات أهمل المدنية، فعراهم يحرصون عليهما ولا يتسماعون فيهمما. والاسلام قد سنهما لأهله منذ أحيال كثيرة (١).

وضع الله تعالى في دستور الاسلام القرآن الكريم نظاماً رصيناً يقوي أواصر المحبة والأحاء والألفة في المحتمع. وهذا النظام هو "السلام" وهو التحية المتبادلة بين الجنس البشري.

قال تعالى:

﴿ وَإِذَا حِيبَم بِنَحِيةٌ فَحَيُّوا بِأَحْسَنِ مِنْهَا أُو رِدُوهًا ﴾ النساء/٨٦.

السلام في اللغة هو من التسليم أي الاستسلام للأنقياد والطاعة، والتحية هي السلام.

وهناك هبارات وأساليب مختلفة تتبع في جميع منساطق العمالم محاصة بطريقة التحية، حيث يؤديها الناس أول لقاء بينهسم كي يركزوا الفضائل والملكات

<sup>. . (</sup>١) عفيف طبارة/ روح المدين الاسلامي، ص١٩١.

الحميدة في نفوسهم. والسلام أحد السنن المؤكدة في تعاليم الاسر الخلقية (١).

من هذا يظهر أهمية ماصدر عن الحسين عليه السلام بالحث على السلا ووصف تاركه بالبخيل.

فالتحية شعار التمدّن والحضارة، ومبدأ كل مصلح في العالم، لمذا حعله الامام الحسين عليه السلام منهجه في:

- ساحة نضاله ضد حيش الضلالة يوم عاشوراء.
- في مخيمه بين أهل بيته وأصحابه رضوان الله تعالى عنهم.
- في أخر ساعة من حياته عندما ودع عياله الوداع الأخير.
- في آخر لحظات عمره الشريف وهو يتباجي المولى القدير تعالى شأ قوله:

صبراً على قضائك لا اله سواك، ياغياث المستغيثين، مالي رب سواك و معبود غيرك<sup>(۲)</sup>. هذا هو السلام، إذ تباجر الامام مع الله بما قلمه مستضحيات. فكانت تجارته رابحة لأنه قدم روحه من أجل القرآن الكريم، فكا أسمى ثمن لكل ماتسمو به الأنسانية من شرف وعز وإباء.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) حسين أبو سعيدة/ الأتوار الساطعة، ص٥٠.

<sup>(</sup>٢) المُقرم/ مقتل الحسين، ص٣٤٥.

قال الحسين عليه السلام: (الكاركونة) عليه التاركونة من التاركونة)

#### الشرح:

العالم المعاصر يعاني من تدهبور الأحملاق والتفاني على الرذائـل وتفشي الاحرام، وذلك بسبب غفلة الشعوب عن حالقها وعن استحضار عظمته التي تغرس في القلب رهبة تفصل بين الأنسان وبين ميوله الشريرة.

فحشية الله من الدعائم التي قامت عليها الحياة الروحية السي تقود الأنسان الى كل عير. ولولا تلك الخشية لما أرتدع الأنسان عن شروره ولأستمر فيها، وأنكب على لذائذه، غير مقيم أي اعتبار للغير، ولا توقفه عن طغيانه كل القوانين التي شرعت لأحل المحافظة عليه من عدوان من له حول وقوة.

وهذا فعلاً مايعانيه العمالم المعماصر، يعتمدي القبوي على الضعيف، وتغزو الدول الكبيرة المجهزة بالقوة العسكرية والاقتصادية الدول النامية الفتية. كل هذا من فقدان حشية الله.

قال تعالى:

﴿ وَمِنْ يَطِعُ اللهُ وَرَسُولِهُ وَيَحْشَى اللهُ وَيَقَدَّقاً وَلَكَ هُمُ الفَاتِزُونِ ﴾ النور/٥٠. وقال سبحانه:

﴿ أَنْ الذَّيْنِ يَحْشُونَ رَجِمُ النَّيْبِ لَمُ مِعْفَرَةُ وَأَجِرَكِيرٍ ﴾ الملك/١٢.

فبكاء الانسان في باطن نفسه، من سطوة الله وعظمت تصقل لمه أنسانيته وتنظيم من براثم الجرائم وتهبه الشجاعة الأدبية التي هي من عاسن الصفات،

<sup>(</sup>¹) نزهة الناظر في تنبيه الخاطر/ الحسين بن محمد الحلواني.

تلك القوة الخفية التي بها يتصدى الانسان برأيه ومايعتقده صواباً ويعلنه للملأ مهما ظن الناس به أو تقولوا عليه. ويرفض أي عمل يراه مخالفا للواقع، وبعيـد عن الصواب، وان لاقى هذا الرفض موقفاً غير حسن من الناس.

وقد نبه القرآن الى هذه الصفة التي تعتبر من قواعد بناء الأنسان المسلم. قال تعالى:

﴿ أَتَخْشُونِهِمَ فَاقِنَّهُ أَحَقَ الْ يَخْشُوهُ الْ يَكُتَمَ مُؤْمِدِينِ ﴾ التوبة/٣. وقال تعالى:

النور ٢٠٥٠ على الله ورسوله ويخشى الله ويقه فأولك هم الفائزون النور ٢٥٠ وحشية الله يجب أن تكون مقرونة بالرحاء لا بالياس والقنوط، فالحنشية المقرونة بالرحاء لها أقوى المؤثرات في أعمال الانسان، فهي التي تربي الضمير الأنساني وتجعله نقياً.

فالرجاء يلازم الخشية، إذ من يخشى المرض يرجو الصحة، ومن يخشى الجهل يرجو العلم، ومن يخشى من الله يرجو عفوه ومغفرته ورضاه، وكنتيجة لذلك يقترب الانسان الى الملكات الروحية التي تصونه من الخطايا، وهذه هي الغاية المرجوة.

فالانسان عند حصوله على الملكات العالية التي يبتعد بواسطتها عن كـل مـا نهى الخالق عنه، شئ بديهي وعقلي ينحو من نارٍ أعدت للظالمين أو القانطين أو غير الشاكرين.

هذه الخشية غذاء روحي ودرس تربوي، تأمر الأنسان أن ينشد بحتمع أفضل، وتفرض عليه عدة أمور هي من مقومات هذه الحياة، أهمها أن لا يضع الانسان يده في يد الظالم فيساعده على ظلمه، فالذي يكتسب من هذه الصفات، تحصل له ملكة قدسية، ألا وهي إباء النفس، ونبذ الذّل والموان.

هذا الحسين عليه السلام سيد أهل الأباء، الذي تعلم منه أصحابه وغيرهم الحمية، فماتوا بكرامة تحت ظلال السيوف، لأنه عليه السلام اختار العِز فأنِف عن الذل، فصارت صفحات حياته نيراساً لغيره، تصفح تأريخ الأمم التي سبقت الرسالة المحمدية، تحد أن الأنبياء عليهم السلام، ومصلحي العالم، ونوابغ الحكماء، كان كل ماذكرناه هو من أحلاقهم، ومن أوائل مايحثون عليه، فتراهم صبروا على الشدائد من أحل أظهار الحق الذي أحبوه اكثر من حبهم لأنفسهم وأموالهم وأولادهم.

وبعد وقفي الحسين عليه السلام البطولية، أصبحت صفحات حياته نيراساً لغيره، فأنظر الى مصعب بن الزبير لما فرَّ اصحابه عنه، وتخلف في نفرٍ يسير من أصحابه، كسر حفن سيفه وأنشد:

فإن الأُولى بالطفِّ من آل هاشم تأسَّوا فسينوا للكرام التأسيّا فلو لم يقل الامام الحسين عليه السلام يوم أستشهد:

﴿ أَلَا أَنَ الدَّعِي ابن الدَّعِي، قد حَيَّرنا بين أَنْنِينَ السِّلَّةِ أَوِ الذِّلَّةِ، وهيهات منا الذَّلة، يأبي الله ذلك لنا ورسوله والمؤمنون﴾.

لما تعلم مصعب وغيره على مَر القرون البطولة والتضحيات، هـذا هـو دأب أهل بيت العصمة عليهم السلام الرامي الى تهذيب النفوس عبر مايرشقون به مسامع غيرهم لأجل حياة أفضل.

\*\*\*

قال الحسين عليه السلام:

﴿من قبل عطاءك فقد أعانك على الكرم (١٠).

## ((بحث اخلاقي وروائي))

الكرم أو الجود أو السخاء من شرائف الصفات ومعالي الأعلاق، وهو أصل من أصول النحاة وأشهر أوصاف النبيين، وأعرف أخلاق المرسلين، وأن السخاء من الايمان، ومن خالص الايمان البر بالأعوان والسعي في حوالحهم، ومن الايمان ايضاً أصطناع المعروف.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

(ان السخاء من الايمان، والايمان في الجنة).

وقال أمير المؤمنين على عليه السلام:

﴿ ومن يبسط يده بالمعروف اذا وحده يخلف الله له مسألفق في دنيساه ويضاعف له في أحرته ﴾.

هذه هي منزلة من حبلت نفسه على الكرم، فكيف به اذا نما وزاد كرمه؟.. فمن الذي يعينه على ذلك؟

أشار الى هذا الجانب الامام الحسين عليه السلام فشحع على قبول الهدية الخالصة للجانبين، للنعم لزيادة الألطاف الألهية اليه، والمنعم عليه الذي أمر الخالق تعالى برعايته، لدوام أستمرار بقاء النوع الانساني وحمايته من قبل المتمكن، وذلك بتقديم الهدية من أنواع البر، لا بعنوان الرشوة التي تحول أي حالة من باطل الى حق أو العكس فهذه حالة قه نهى الشارع المقلس عنها لأنها من الآفات التي تقوض المجتمع وتدعو الى تهامهه.

<sup>(</sup>١) المحلسي/ بحار الأنوار.

هذا هو الدرس التربوي الذي أراد الأمام الحسين عليه السلام توضيحه.

(1)

قال عليه السلام:

﴿مُوتُ فِي عَرْ خَيْرِ مِنْ حَيَاةً فِي ذَلَ ﴾ (١).

#### ((بحث تربوي))

الحياة في ذل: هي تلك الحياة التي يعيشها الأنسان وهو في حالة مسن الخضوع والأنقياد للغير بعيداً عن التعبير عن أي موقف يعتقده ويقره بنفسه، وهذه الحالة تصرفه عن حقائق الحياة اللازمة لأستمرار الأنسانية.

فإذا مضى على هذا المنوال فأنه يتخلى عن القيم الاحتماعية وأهدافها لا يعير لأي شي اعتباراً، فيتمادى في الذلة والخسة.

فالحياة بهذه الكيفية تكون قبيحة ومنبوذة من قبل العقول المتفتحة فهي والعدم سواء.

وضد الذلة العِز والأقرار بالحق ونصرته، فذلك من أهم العناصر التي تتكون منها الشخصية العظيمة، فإنها تحمل صاحبها على ضبط النفس وقت الخطر ومقابلة الأحداث وعدم الانكسار.

لذا فالحسين عليه السلام وضح لنا الحتيار الوقوف بوحه الباطل، أفضل وأصلح من ديمومة البقاء في ذل وحضوع على حساب المبادئ الأنسانية ونواميس الحياة.

<sup>(</sup>١) الشيخ باقر القرشي/ حياة الحسين بن علي/ ج١، ص١٨٣. عن بحار الأنوار.

قالقتل في سبيل الله وحهاد الحق ضند الباطل؛ نوع من أنواع القتبل بحق، رهو محبوب، قال تعالى:

﴿ وَلا نَحْسَبِ الذينِ قَتَلُوا فِ سَبِيلِ اللهُ أَمُواتاً بِل أَحْيَاءُ عَنْدَ رَجِم بِورَقُونِ فَرَحِينَ عِل مُرْحِينِ عِمَا أَتَاهِم اللهُ مِنْ فَضِلِهِ ﴾ آلُ عَمْران/١٧٠.

وقد طبق الامام الحسين عليه السلام مضمون هذه الآية الشريفة على الأمر بلعروف والنهي عن المنكر على نفسه، فقد استقبل الموت بوجه مشرق، و رقف كالطود الشامخ وهو يلقي محاضراته على الأحيال، ويقدم لهم دروساً من الكرامة والأباء، والعز ورفض الذل، والخضوع، فقد صبر حتى لقي الله سبحانه وبقى منهاجه طريقاً لجميع الشعوب المكافحة التي تسعى للحرية والأستقلال.

فالحسين عليه السلام قبال في الوقيت المتناسب لا ليزيد وأتباعه، فبدوّت سرخته في الآفاق وبقيت مناراً للآحيال ودرساً لطالبي الشهادة الذين ينبسذون الباطل ويدعون للحق، ولو كلفهم ذلك حياتهم.

و خس من لم تكن فيه، لم يكن فيه كثير مستمتع، العقل والديسن والأدب، والحياء، وحسن الخلق.. كان الله الماء، وحسن الخلق.. كان الماء الما

## الشرح:

أشار الحسين عليه السلام الى ان الأنسان الذي يتصف بالصفات الخمسة التي بينها، ينتظر منه الخير الوافر، واذا فقدها أو فقد بعضها ينقبص منه بقدر المفقود، ويصبح وحوده كعدمه، والصفات هي:

العقل: نور روحاني به تُدرك النفس مالا تدركه بالحواس، وفيه يفرق
 الانسان ويختار أحد السبيلين.

٧- الدين: ومعناه الحساب، ومنه "يسوم الديسن" أي الدينونة. الملك
 والسلطان والحكم. أسم لجميع مايعبد به الله. الملة المذهب. وله معاني
 متعددة.

٣- الأدَّب: هَي مَلَكَة تَعْصُم مَنْ كَانْتَ فَيْهُ عَمَا يُثنيه ٣٠.

٤- الحياء: أدب رفيع، ولياس مبهج ضروري ان يرتديه الأنسان، فاذا أكتسب تلك الصفة أبتعد عن المزالق، وكان حقاً على المسلمين ان يربوا ابناءهم عليه. لأن النبي صلى الله عليه وآله وسلم قد دعى اليه. والحياء بالنسبة للمرأة يزيدها جمالاً وبهجة (٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> أحمد فهمي/ ريحانة الرسول، ص٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المنجد، ص٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> للولف/ المعرفة الألهية، ص١١.

 ٥- حسن الحلق: هو أن تلين حناحك وتطيب كلامك وتلقى أسحاك ببشـ حسن، وبه يقترب المخلوق من الخالق. وهو عكس سوء الخلق.

وفي حياتنا الاحتماعية أمور كثيرة تندرج تحت هذا العنــوان منهــا: أحتنــاد المحارم، وطلب الحلال، والتوسعة على العيال، وغيرهما من أسور يطول عليه سردها.

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

(ما من شئ أثقل في الميزان من حسن الخلق)(١).

قال رحل للامام على الرضا عليه السلام:ماهو حَدّ حسن الخلق؟ فقسال: أد تعطى الناس من نفسك ماتحب أن يعطوك مثله، وتصل من قطعت، وتعطي من حرمك وتعفو عمن ظلمك.

قال الشاعر:

إذا ماشئت أرغام الأعادي

إلى الأعداء من ندب الزمان فرد في مكرماتك فهي أعدى

هذه هي الصفات الخمسة التي شجع الامام الحسين عليه السلام أن يتحلى بها أي انسان حتى يرتقي في سلم التقدم، فهي صفات تعــالج النفس البشـرية من أمراضها، ومايترسب فيها من درنات الحياة. . . .

بلا سيف تُسَّــل ولا سنان

<sup>(</sup>١) عماد الدين القرشي/ عيون الأعبار وفنون الأثار ص٢٠٣.

﴿ آیاك و ماتعتلر منه، فان المؤمس لا یسی، ولا یعتبلر، والمنبافق كه یه یوم یسی و یعتلر.. ﴾ (۱).

#### الشرح:

ان الطابع العام الأخلاقي الذي نستفيد منه من هـذه الحكمـة، هـو: التميـيز بين المؤمن والمنافق، ومعرفة الفرق بين الايمان والنفاق.

فالايمان: هو مطلق التصديق، من آمن يؤمن إيماناً فهو مؤمن. والايمـان يـاتي على صيغتين، الايمان با لله، والايمان لله.

فالايمان با لله: هو التصديق لله بنعوته اللائقة بجلاله وكبريائه.

والايمان الله: هو الخضوع له والقبول عنه والاتباع لما يأمر وينهى.

وفي كلتا الحالتين، المراد به الايمان الذي يترتب عليه آثار كثيرة تحمـل أسمـى المفاهيم الأخلاقية.

وتلك الآثار هي: العمل الصالح، واتباع ماحاء به الأنبياء، واحتناب المحارم والاعراض عن المعاصي، والتسليم والرضا والقضاء والقدر، ومراقبة أهواء النفس، وغيرها من الملكات القدسية. وأما النفاق فهو: مخالفة السر والعلن، سواء كان في الايمان، أو في الطاعات، أو في المعاشرات الاحتماعية، وسواء قصد به طلب الجاه والمال أم لا. وبالجملة هو يجميع أقسامه مذموم محرم.

فالنفاق بعتبر أم المساوئ، وله سبب، لابد من وقفة لمعرفته:

قال الفلاسفة والمتكلمون: ان للنفاق سببين هما:

الأول: السبب الفاعلي.

<sup>(</sup>¹) ابن شعبة/ تحف العقول/٤٦.

الثاني: السبب الغائي.

أما الأول: لأحل أنعدام العقيدة بسالمبدأ والمعاد أو قلتها وضعفها ، فما د الأنسان يفتقد لمبدأ قيوم يراقبه في جميع تصرفاته فلا يحصل من الانسان النفساق وكلما أزداد أعتقاده بالمبدأ ، قلَّ نفاقه وضعف .

وأما السبب الثاني : وهو الغائي : قــال السبزواري في مواهـب الرحمـن ج ١ ، ص ١١٢ : فلا ريب في انه ليس له غاية عقلية . وانما تكون له غايات حزئية وهمية ربما يستنكر نفس المنافق تلك الغاية لو فرض كمال عقله وإيمانه .

وللنفاق اسباب غير ماذكر منها : حب النفس ، والحرص على الدنيا ، وطول الأمل ، وحب الرياسة ، والبغض والعداوة مع أولياء الله . من هذا يظهر ان النفاق تترشح منه خصال نورد منها :

انه يوجب تغير الفطرة المستقيمة الخالصة من الشيوائب كما خلقها الله
 تعالى الى فطرة غير مستقيمة ملوثة لايمكن الاعتماد عليها .

٧- انه يُوجب هدم النظام الاجتماعي .

فالامام الحسين عليه السلام نبه الى الطابع الخلقي الرئيسي ، وهو عدم الاعتذار ، حتى لايتعلم الفرد الخطأ ، فمن لا يخطأ لا يعتذر ، وهي من صفات المؤمن المار ذكرها ، أما المنافق فطبيعي هو كثير الاخطاء ، فيكون اعتذاره لا حُدًّ له . فمن أجل صيانة كرامة الأنسان ، نرى ان سيد الشهداء أشار الى حفظ ماء الوحه بتحنب كثرة أعتذاره . فالنفس البشرية بيضاء شفافة تنصدع لكل أعتذار .



﴿ العاقل لا يحدث من يخاف تكذيبه، ولا يسأل من يخاف منعـه، ولا يشق بمن يخاف غدره، ولا يرجو من لا يوثق برجائه.. ﴾ (١).

## الشرح:

وضع الحسين عليه السلام بنداً آخر من البنود التي تأخذ بيد الانسانية للكمال البذي يقودها الى الأزدهار، فبين طرق التحدث، وكيفية طرح الاستلة، وأصول التوثيق.

فإذا تحدثنا فيحب ان يكون الحديث مع من يفهم ويستوعب مايسمع.

واذا دعتنا الحاحة للسؤال، فلا نسأل إلا من نقطع بأنه أهلا للسؤال، ونعرفه من طيب منبته، ومن أماراته في المحتمع وان لا نطرح الثقة بمن عرف بالغدر وعدم المروءة، فهذا يقوض أواصر بناء المحتمع المتكامل، فتفقد الأنسانية بريقها.

هذا مأراده الحسين عليه السلام للمحتمع المسلم.

<sup>(</sup>١) أحمد فهمي/ ريحانة الرسول/٥٥.

﴿ مَا أَخَذَ ا لَهُ طَاقَةَ أَحَدَ إِلا وَضِعَ عَنْهُ طَاعِتُهُ، وَلا أَخَذَ قَدْرَتُهُ الا وَضَعَ عَنْهُ كَلفته.. ﴾ (١).

## الشرح:

الطاقة: هنا بمعنى القدرة على فعل الشئ. وضع الامام عليه السلام ان الله سبحانه إذا سلب من الأنسان القدرة لجنون أو مسرض أو لغيرهما من الاسباب، رفع عنه التكليف الشرعي بالطاعة في العبادات والمعاملات.

والتكليف: هو الأمر بأداء الافعال، وتؤدي الافعال متى ماتولدت القدرة على المباشرة الفعلية بالوظائف.

لقد أعطى الدين الأسلامي هذه الناحية أهمية خاصة، فشرعها كقانون عبر آيات عديدة من القرآن الكريم وأحاديث نبوية عديدة، كلها تنطق بأن قسدرة البشر محدودة، فحذر من ان تحمل نفس الانسان فوق طاقتها، فلكل انسان طاقة تختلف عما للآخر في ميادين مختلفة. فهذه الزيادة ينتج عنها تدهور الموازين العقلية والبدنية بسبب فقدان التعادل اللازم لنقاء تلك النفس.

قال تعالى:

﴿ لَا تَكُلُّفُ نَفْسُ إِلَّا وَسَعِهَا ﴾ البقرة /٢٣٣.

وقوله تعالى:

﴿ لا كُلُّفُ اللَّهُ نَفْساً إلا وسعها ﴾ البقرة / ٢٨٦.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) اين شعبة/ تحف العقول/١٤٦.

﴿ وَعُ مَا يُرِيبُكُ الْيُ مَا لَا يُرِيبُكُ، فَانَ الْكَذَّبُ رِيبَةً، والصدق طمأنينة. ﴿ (١).

#### الشرح:

المصلحون دائماً في العالم يرسمون الخطوط التي من شأنها ان ترفع بحتمعاتهم في مطلق الجحالات، وهذا شي طبيعي لرقي وأزدهار أي بحتمع في العالم.

فالفاتح العظيم الحسين عليه السلام أبدع بريشته لرسم بند من بنود التقدم، إذ أراد بحكمته هذه أن يميّز المحتمع المسلم بين الصدق والكذب ويطبق ثمرة ذلك.

فلابد من وقفة لمعرفة الفرق بين تلك الخصلتين التي احدهما تبني والأخرى تهدم.

الصدق: ليست هناك صفة تكفل استقرار المحتمع وتضمن الثقة بين الافراد مثل الصدق، لذلك أعتبر أساساً من أسس الفضائل التي تبنى عليها المحتمعات وجعل عنواناً لرقى الأمم (٢).

ومافقدت هذه الصفة إلا حَلَّ محلها عدم الثقة وفقدان التعاون، فالصدق من ضروريات المحتمع الـذي ينبغي ان ينال حظاً عظيماً من العناية في الاسرة والمدرسة لانه يحصل منه الخير الكثير، وبه ترد الحقوق، وبه يحصل الناس على الثقة فيما بينهم، لهذا دعا الله سبحانه للتخلق به فقال مخاطباً المؤمنين:

﴿ وَإِنَّا الدَّيْزِ لِ آمنوا اتَّقُوا اللَّهُ وقولوا قولاً سديداً ﴾ الاحزاب/ ٠٧.

<sup>(</sup>١) البلاذري/ أنساب الاشراف/ج١.

<sup>(</sup>٢) عفيف طبارة/ روح المدين الاسلامي/١٨٤.

عرف الفلاسفة الصدق بانه كل ماطابق الواقع، وقال علماء الاخلاق، انهم أفضل الصفات، وعنوان رقي أيتخ أمة أتصفت به، وقد نص القانون الاسلامي على وحوب الالتزام به، لانه ركن من أركان الدين وأفضل حصال الأنسان، قال تعالى:

الله الله الله المادقين بعدقهم الاحزاب/٢٤.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿عليكسم بالصدق، فان الصدق يهدي الى السير وان السير يهدي الى الحنة.. ﴾(١).

أما الكذب: فهو كل مالا يطابق الواقع. وأساس كل رذيلة، ومن أقذر الصفات.

وتصدى النظام الاسلامي لهذه الصفة الشريرة، فحذر من أرتدائها، ففي القرآن المجيد، قال الله تعالى:

المنتري الكذب الذين لا يؤمنون المنحل/١٠٥٠.

وقال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ أَلَا أَحِبرُكُم بِأَكِبرُ الْكِبَائِرِ: الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، وعقوق الوالديس وقنول الزور ﴾ (٢).

وإذا مافتك هـذا الـداء في أي مجتمع، فمصـيره لا محـال الفرقــة والتفتــت والانحلال وزوال الخيرات.

الى هذا المعنى أشار الحسين عليه السلام، فالكاذب دائماً قلق النفس لأصابته بهذا الداء الوبيل الذي يهدم جميع الفضائل الخلقية، وأشار الى أن الأمة التي تعتاد على الكذب مصيرها لا محال الأنهيار، لذا حَثُ عليه السلام

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٧.

على الصدق الذي يوحب أنتشار الثقة في الفرد، ومن نّم في الأمــة، فــالصـدق عنصر أساس لرقي أليّظ أمة وضرورة من ضروريات حياتها.

فالحسين عليه السلام طبق الصدق على نفسه فكان صادقاً قبولاً وفعلاً وشعوراً، فلما رأى ظلم يزيد وحكمه في الرعية بغير التشريع الاسلامي، لم يخدعه وأنكر عليه ذلك فرفض بيعتمه وكان هذا الرفض أول بداية النهضة الحسينية الخالدة.

\*\*\*

**(1.)** 

قال عليه السلام لأبنه على بن الحسين عليه السلام:

﴿ أَي بِنِي إِياكُ وظلم من لا يجد عليك ناصراً إلا الله جلُّ وعزُّ ﴾ (١)

# الشرح:

الظلم: له معتبان:

المعنى العام: الذي يراد به ماهو ضد العدالة، وهو كل ماتعدى عن حالة الوسط في أي شي، وهذا النوع حامع للرذائل بأسرها.

المعنى الخاص: الذي يراد به الجور، وقد يراد به مايرادف الأضرار والأيـذاء بالغير كقتله وضربـه وشتمه وقلفه وغيبته وأحـذ مالـه قهـراً ونهبـاً وغصبـاً وصرقة، وغير ذلك من الأقوال والأفعال المؤذية.

وهذا النوع الثاني هو المراد من أطلاق الآيات القرآنية والأعبار في السنة النبوية الشريفة، فان كان باعثه العداوة والحسد فهو ناتج من قوة الغضب، وان كان باعثه الحرص والطمع في المال، فيكون من قوة الشهرة، وهذا أعظم المعاصى والرذائل.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن شعبة *| تحف* العقول ص ۱۷۷.

قال تعالى:

وسيعلم الذين ظلموا أي منقل بنقلون الشغراء/٢٢٧.

أعطى الله تعالى على نفسه عهداً بتقويض الطغاة الذين لا يؤمنون بحقوق الأنسان في المحتمع، ولا يرون حرمة لروحه ومأله وكرامته. فدعى القرآن الانسان ان ينظر كيف أخذ الله الظالمين بذنوبهم، فلا ينفعهم شئ يلوذون به من أمر الله.

ان الله تعالى حكم بالانتقام من الظالمين في جميع مراحل تساريخ همذا الأنسان، وان الظالمين اذا حلت بهم نقمة الله وعذابه فملا ينقذهم، ولا ينجيهم مايتمتعون به من القوى العسكرية والاقتصادية، وانه تعالى يجعلها هباءً لا تغنى عنهم شيئاً.

وفي حكاية القرآن الكريم للتدبر بأحوال الظالمين، ومانزل بهم من العذاب والهوان، انما هو درس وموعظة للانسان في ان يقلع عن نفسه الصفسات الشريرة، من الاعتداء على الناس والاستهانة بهم (١).

# ((بحث ہوائی))

وردت في السنة النبوية كوكبة من الأعبسار، تـذم الظلـم، وتدعـو لأحتنابـه ومنها:

قال رسول آلله صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿

(اياكم والظلم فأنه يخرب قلوبكم).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿

﴿ أَتَقُوا الظلم، فأنه ظلمات يوم القيامة ﴾.

<sup>(</sup>١) القرشي/ النظام التربوي في الاسلام/٣٣٨.

وقالُ صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿القصاص كفّ عن ظلم الناس﴾.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: ﴿من اصبح ولا يهتم بظلم أحد غفر الله له ماأحترم﴾.

وغير ذلك من الأحبار عن سيد المرسلين.

هكذا تعامل النظام الاسلامي مع الظلم، لذا يستمر الحسين عليه السلام، في إعطاء صورة حيّة للانسان الذي يريد لأمته النهوض ومسايرة موكب التقدم

إعطاء صورة حية للانسان الذي يريد لأمته النهوض ومسايرة موكب التقدم الذي قوامه العدل والحق، فيوصي ابنه باحتناب الظلم وعدم ارتداء صفته. ولم يكتف بذلك يل رسم أطاراً أوسع بالاحتناب عن ظلم الفرد القاصر الذي لا حول له ولا قوة، ويتعدى ذلك الى الدعوة العامة بعدم ظلم المحتمعات الصغيرة من قبل الاكبر فالأكبر. وهكذا يسري على عدم ظلم الدول الكبيرة والقوية عسكرياً وأقتصادياً للدول الصغيرة، كل هذا من أحل الحفاظ على بقاء الصفاء في هذه الحياة، حتى يتحقق لتلك الدول والمحتمعات والافراد، أهم مايصبون اليه من العزة والكرامة.

\*\*\*

قال عليه السلام:

﴿ مَن حَاوِلَ أَمْرِءًا مُعْصِيةً ا لَهُ كَانَ أَفُوتَ لِمَا يُرْجُو وَأَسْرِعُ لِمَا يُحْتَرِ.. ﴾ (١).

## الشرح:

# ((بحث عقائي))

ان من يعتصم با فله ويتوكل عليه ويسأله مزيداً من فضله وانعامه يرتفع عسن مراتب التفكير في ايجاد أي معصية تبعده عن الساحة القدسية للخالق الواحد. فالأنسان كاتن أخلاقي، يمكنه فطرياً ان يتحلى بمكارم الأحلاق أو يتلبس بمساويها، فهو اما ان يسعد أو يشقى وذلك بفعل مكوناته الأعلاقية.

قال العقلاء: ان الانسان بلحاظ عقيدته لا ينفك عن أحد الأمور الثلاثة.

إما في الصراط المستقيم، أو منحرف عنه وفي طريـق الغوايـة، وإمـا مـزدوج بين الطريقين.

وبحكم العدالة الألهية فان كل طائفة تنبال حزائها، فبأختيبار الانسبان يتسم الايمان با لله وسلوك النهج القويم الكفيل برقي المحتمعات، ويتم ذلك بالابتعاد عن معصية الخالق في محلقه.

أكد الحسين عليه السلام أن أي محاولة تهدف الى مخالفة الخالق تعالى بخصوص رعاية مصالح المسلم كظلمه أو ابتزاز ماله والنيل من كرامته، يكون مصيرها فقدان الفائدة المنشودة وللساهمة في انحطاط القيم وبالتالي تدهور المحتمع بابتعاده عن صفات الأنسانية السامية.

\*\*\*

<sup>(1)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٨.

قال ريحانة رسول الله الحسين عليه السلام:

﴿إِذَا سَمَعَتَ احْدًا يُتِنَاوِلُ أَعْرَاضُ النَّاسُ فَاجْتُهَدُ أَنْ لَا يَعْرَفْكَ.. ﴾ (١).

## ((بحث اجتماعي))

ان تناول أعراض الناس يتم بنالقذف والقبول الفاحش والقذف يعتبر من الصفات الوضيعة التي تساعد على نشر العداوة والبغضاء في المحتمع المسلم، وتشجع على تقويم عواصل التفرقة والانحطاط، لذا حرم النظام الاسلامي التعرض لأعراض الناس حفظاً على الوحدة الاحتماعية، وآصرة الأعوة الاسلامية. والقول الفاحش آفة من آفات اللسان الخطيرة لقبحها وأنكارها من قبل العقل لشدة عبثها. وحَدّه الاعلاقيون بانه التعبير عن الأمنور المستقبحة بالعبارة الصريحة. اذ يتعاطى أهل الاعلاق الفاسدة عبارات صريحة فاحشة يستعملونها، وايضاً منها مايستعمل في الشتم وهي عبارات فحشها متفاوت اذ بعضها أقبح من البعض الآخر، وهي ايضاً تختلف حسب البلدان وطباعها ومقدار تحللها. وقد نهي الاسلام على لسان نبي الرحمة والأثمة المعصومين عليهم السلام وأكثروا من الروايات في هذا الأمر.

قال تعالى:

الله الذين يحبون ال تشيع الفاحشة في الذين لم عذاب أليم النور/ ١٩.

وقوله تعالى:

النحل/١٩٠٠ الفحشاء والمنكر والبغي النحل/١٩٠٠

<sup>(</sup>۱) أحمد فهمي/ ريحانة الرسول/٥٥.

فالذي سمح لنفسه ان تكتسب هذه الصفة الدنيئة، وتمادى قلبه قد طبع ع بغشاء المعصية فهو لا يشعر بما حوله، ولا يرعوي من أرتكاب أي منكرٍ.

لذا أعتبر الحسين عليه السلام الابتعاد عن هذا النوع من أفراد البشر، وع التصادم معمه، عبارة عن صيانة للشرف والعفة، وسبيل الى عدم تصدا الوحدة الاحتماعية.

# ((بحث روائي))

في حديث لأسامة بن زيد عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه يقول: (ان الله لا يحب كل فاحش متفحش)(۱).

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

(إياكم والفحش فإن الله لا يحب الفحش ولا التفحش)(٢).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(ياعاتشة لو كان الفحش رحلاً لكان رحل سوء)<sup>(۱۱)</sup>.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(ان الله تعالى لا يحب الفاحش المتفحش الصياح في الأسواق) (1).

\*\*

<sup>(</sup>۱) الفيثمي/ بحمع الزوالد: ٨ :٦٤.

<sup>(</sup>٢) أحرجه الحاكم في المستدرك: ١: ١٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> الكلين/ الكاني: ٢: ٥٣٥٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أخرجه البنعاري كما في الجامع الصغير.

قال أبو الأحرار الحسين عليه السلام لمرحل أغناب عنده رحلا: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ عَنْدُهُ رَحَلا: ﴿ وَاللَّهُ عَن ﴿ يَاهُلُمُا كُفَّ عَنِ الْغَبِيةَ فَإِنْهَا أَدَامَ كُلَابِ النَّارِ ﴾ (١).

# ((بحث لغوي واجتماعي))

#### الشرح:

الإدام جمع آدام: كل موافق وملائم، ومنه إدام الطعام، وهو ما يجعل مع الخبز فيطيبه (٢).

كلاب النار: تعبير مجازي عن أصحاب النار.

الغيبة: وهي أن يذكر الأنسان أحاه للسلم في غيبته بما يكرهه سواء كان الذكر صراحة ام كناية ام اشارة ام رمزاً، وسواء كان مايذكره بدينه أم دنيساه وخُلقِه أم يخلقِه لان في ذلك أثارة للعداوة بين الأفراد وتفريق شملهم (٢).

والغيبة في الدين، كقولك: فلان سارق.. ظالم.: متهاون.. بالصلاة.. ليـس باراً بوالديه.. لا يضع الزكاة في مواضعها.. لا يجتنب الغيبة.

وأما الغيبة في البدن فكقولك: أعمى أو أعرج أو أعمش أو قصير أو طويـل أو أسود أو أصفر وغيرها فكقولك: فسلان قليـل الأدب، متهـاون بالناس، لا يرى عليه حقاً، كثير النوم، كثير الأكل، وماأشـبه ذلـك، أو كقولـك: فلان أبوه نجار، أو أسكافي، أو حداد أو حائك تريد تنقيصه بذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> المنحد في اللغة/ه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> عفيف طبارة/ روح المدين الاسلامي/٢٠٤.

<sup>(1)</sup> عبد الصاحب المطفر/ ورثة الفردوس/٧٨.

# ((بحث قرآني ورواثي))

حرم التشريع الاسلامي الغيبة الأنها التوحنب أثنارة الحقد والبغضاء بين الناس.

ال تعالى:

الأولاينت بعضكم بعضا أيجب إحدكم أن يماكل لحم أخيد ميتاً فكومت وها المحدوات/١٢.

لقد شه القسرآن الجميد الغيمة بأكل لحم الميت، ويكون بناعلى درجات القرابة، الا وهمي الأخوة، فكيف يتسوغ الفرد أكل لحم أخيه، إذاً عليه أحتناب أيراد مناقصهِ التي لا يحب أفشاءها.

وتواترت الأعبار عن التي صلى الله عليه وآله وسلم في تحريم هذه الصفة:

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ الغيبة أسرع في دين الرجل المسلم من الأكلة في حوفه ﴾.

ير وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(من أغتاب مسلماً في شهر رمضان لم يوخر على صيامه).

ال يوقال صلى الله عليه وآله وبتلغ: ١٠٠٠ منظرة المام المنظرة المناه المنظرة الم

﴿ مَنْ أَعْتَابَ مُومِنَا بِمَا قَيْهِ لَمْ يَجِمَعُ الله بِينهِما فِي الجنة ابداً، ومن أغتاب مُومِناً . بما ليس فيه أنقطعت العصمة بينهما، كان المغتاب في النار عمالداً فيها وبعس المسر (١).

فالغيبة من أحبث الأمراض، وأفحش السيئات، وهي تكشف عن الحسد، والبغض، ونقص الايمان، وقد من بها أكثر الناس، فصارت عادة لهم، وخلقا من أخلاقهم، وفاكهة يتسلون بها في أوقات فراغهم، فيضع بعضم بعضا على

<sup>(1)</sup> عمد الشيرازي/ الفضائل والاضداد/٥٠٠.

طاولة التشريح فيكشف عيوب صاحبه، ونقائصه، ويهتك سرّه وسريرته، من دون أن يتحرج أو يتأثم في ذلك(1).

فالحسين عليه السلام، رسم لنا كيف نحفظ أنفسنا من هذا الوباء الفتاك، بأستعمال وصفة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر. وردع المغتاب، وتذكيره أن أصحاب النار اذا أرادوا ان يأكلوا فطعامهم العذاب الذي أعده الله تعالى للمغتاب الذي لم يحصل على براءة ذمة من الشخص الذي أغتابه.

\*\*\*

(12)

قال عند الحسين عليه السلام رحل:

وان المعروف اذا أسدي الى غير أهله ضاع، فقسال أبو الشهداء الحسين عليه السلام: ليس كذلك، ولكن تكون الصنيعة، مثل وابسل المطر تصيب البر والفاجر (٢).

#### الشرد:

((بحث لغوي واجتماعي))

الوابل: المطر الشديد.

أسدى اليه: أحسن اليه.

المعروف: فعل أي وحه من وحوه الخير.

<sup>(1)</sup> القرشي/ النظام التربوي في الاسلام/٣١٦.

<sup>(1)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٦.

وجه أبو الأحرار أنظار المسلمين الى مبدأ رئيسي من شانه ان يدعم بناء نظام تربوي، يساهم في توطيد وحدة المحتمع، وهذا المبدأ هو فعل الخير بشرط أن يكون مع من يستحقه، وان تحت محارسته مع من لا يستحق ذلسك، أعطى تتالج معكوسة، إذ شبه الحسين عليه السلام الحالة بالمطر الشديد، اذا هطل من السماء استفاد منه أهل الأيمان وغيرهم.

\*\*\*

# (10)

سأل رحل الامام الحسين عليه السلام عن معنى قول الله: ﴿ وَأَمَا بِنَعِمَةُ رَبِكُ فَحَدِّتُ ﴾ (١).

قال عليه السلام:

وأمره ان يحدّث بما أنعم الله به عليه في دينهه (").

### الشرح

أن نعم الله تعالى على حلقه من شأنها ان تبني للأنسانية الحياة الأفضل. وان أفضل النعم هي هدايته تعالى لدينه وقد تصدى القرآن الجحيد للأمر بما يقوض عوامل الانحلال والضياع، ويدفع بالأنسان للتقدم والرُقي. ومن ان ينشر الأنسان بين ابناء حنسه، ان الاستقامة على التوحيد والدين من أهم وقاية الانسان من الانحراف. لأنه يلزمه عدم الخروج عن طريق الصواب، والتحرد عن الرذائل وتزكية النفس.

<sup>(</sup>١) سورة العنسجي: الآية (١١).

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول:۱۷۷:ط. بيروت.

فالأستقامة وأصلاح النفس وتزكيتها أمور تساعد على بناء بحتمع أفضل ينعم بالخير الذي أعده الخالق لمحلوقاته.

ان صلة الانسان با لله في نظر القرآن تقوم على الايمان بـ وعبتـ وشكرهِ على ماأنعم عليه. هذا ماوضحه الحسين عليه السلام لمن سأله.

## ((بحث تربوي))

دعانا الخالق حل شأنه الى التحلق بالشكر في مواضع عديدة منن المقرآن المحيد، منها قوله تعالى:

﴿ إِلَّ اللَّهُ فَاعِدُ وَكُنِّ مِنْ الشَّاكُونِ ﴾ الزَّمَّر/٦٦.

وقد ورد هذا الحث على الشكر لا لمنفعة تعود اليه تعالى، فهو تعالى غنى عن ذلك، اذ لا ينتفع بشكر الشاكرين، واتما المنفعة عائدة على الشاكر، فالشكر يطهر النفس ويقربها من عالقها، ويوجه ارادتها الى الأفضل دائماً، فبالشكر يستكمل بناء النفس، لأنه من أجل مقامات الأنسان وأفضل درجاته.

(فالشكر من الدعائم لسعادة الأمم والتنكب عنه لا يجلب غير الدمار والخراب، حبدًا لو فهمته الشعوب وعملت به لتحصل على السعادة التي تنشدها وهي عنه غافلة)(١).

\*\*\*

<sup>(1)</sup> القرشي/ حياة الامام الحسين بن علي/١٨٣.

قال الحسين عليه السلام:

(من أحجم عن الرأي، وأعيت له الحيل كان الرفق مفتاحه (١٠).

#### الشرح:

أنشأ رمز الإباء الحسين عليه السلام قاعدة متهنة يستند عليها الانسان العاجز عن ابداء الرأي، وهو في حيرة من حراء تعدد الطرق، ولم يهتد الى حهة فيختارها، فلابد له أن يستند على تلك القاعدة التي هي طريق للنحاح، ألا وهي: استعماله للرفق.

إذاً ماهي وجوه هذا الرفق الذي دعا له سيد الاحرار عليه السلام؟.

### ((بحث لغوي))

الرفق لغة هو لين الجانب واللطف. واللين هذا يتم في الأقوال أو الحركسات، ويترشح الرفق كنتيحة للحلم وسعة البال. والرفق ضد العنف، وهو بـاب مـن أبواب الرحمة والرأفة.

# ((بحث قزآني))

#### قال تعالى:

أتصف نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، بلين الطبع وحسن الخلق، كما صرح بذلك القرآن المحيد، وكان أحد مصاديق ذلك، هو دحول قريش في دين الله، إذ أمتاز عليه الصلاة والسلام بلين الجانب، فهو يعرض عليهم

<sup>(1)</sup> عقيف طبارة/ روح الدين الاسلامي، ص٦٦٠.

الحجج والبراهين مع حسن الخلق والتسامح عن الأساءة، ولمو كان عكس ذلك قاسياً أو حافياً لتفرقوا من حوله.

وقال تعالى:

البقرة/٨٣. البقرة/٨٣.

وكقاعدة عامة ان كل جماعة تبتغي الحياة بسلام وتصبو لملرُقي، لابـد لهـا وان تتحلى بهذا الأدب القرآني.

# ((بحث ہوائي))

واتجهت السنّة النبوية الشريفة الى هذا الجانب، فشملته بعنايتهما، فقد ورد عن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم مايلي:

قال صلى الله عليه وآله وسلم:

(من كان رفيقاً في أمره نال مايريده من الناس).

وِقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(أتدرون من يحرم على النار، كل هين لين سهل قريب).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم: 🤝

(اذا أحب الله عبداً أعطاه الرفق ومن يحرم الرفق يحرم الخير كله).

# ((بحث اجتماعي))

رفقُ الانسان بأبناء حنسه، قانون عام طرقه التشريع الاسلامي وأمر باتباع بنوده حتى تنعم البشرية بالطمأنينة والسلام.

ان المشاكل الخطيرة والتافهة التي تنشأ في عيط الاسرة أو المحتمع، كشيراً ما تجد مصدرها الكلام السيم الذي يصدر عن الفرد دون تفكير وتأني، وهذا يلاقي من قبل الآخرين موقفاً غير مقبول، وكثيراً مايولد التخاصم والفرقة بين افراد تلك الأسرة أو ذاك المجتمع.

فالمخاطبة الحسنة المليثة بالعبارات العليبة، تكون مصدراً عظيماً، وسبباً داعياً لرُقي المحتمعات، ويكون مدعاة لنمو الأسرة على الأسس البناءة.

فالرفق لبنة رئيسية لها الأثر الملموس في بناء الحضارة الأنسانية، وهمذه اللبنة تتألف من عدة بنود، تلك البنود همي المي تكوّن أواصر نحاح أي بحتمع، وبنود تلك المادة هي:

١ - الرفق بالوالدين.

أمر القرآن الكريم برعاية الوالدين وتعظيم شأنهما، ورفع منزلتهما، واكرامهما، لانهما النواة الاولى المساهمة في بناء الوحدة الانسانية الراقية. فمن أعتاد على الرفق بوالديه، يقوده ذلك الى رعاية كل فرد من افراد بحتمعه وبالتالي غيره من المحتمعات.

وشئ ملموس لدينا، وامثلته كثيرة، وواقعة في بحتمعنا، أن من تنكر لوالديه أو لأحدهما، ولم يكمترث بهما، فأنه يلاقني حزاءه عاحلاً في الدنيا قبــل حساب الآخرة.

### ٣٠٠ الرفق بالنفس:

ويشمل تطهيرها من الأرحاس، فمن طابت نفسه، طاب عمله، فالعلاقة وطيدة بين النفس والبدن ومايؤديه من أفعال، فإذا طهر الانسان نفسه تولدت له القوى الارادية لردعها والابتعاد عن مايوحب فساد السريرة من العحب والكبر والحسد والرياء والبخل واليأس وماشابه ذلك.

## ٣- الرفق بالزوحة:

الزوجة أمانة شرعية في رقبة الزوج، وهي عماد حياته، ووتد أسرته، فيحب على الـزوج الرقىق والعدل والأحسان الى شريكة حياته في مسيرة الحياة، فالزوج مسؤول أمام نواميس الحياة برعايتها واداء واحباتها والعفو عنها، حتى يعودها الثقة بالنفس، ومن ثم تعكس هي تصرفه هذا على أسرتها، وهذه هي الغاية المنشودة.

#### ٤ - الرفق بالأولاد:

يجب على الآباء والأمهات العناية بالابنساء، وتوليتهم المزيد من الأهتمام، وإفاضة العطف والحنان عليهم، وإن يكون ذلك بالتساوي، فلو أحتص بعضهم بذلك تنشأ بينهم التفرقة وتتولد في نفس المحروم من العناية العقد النفسية الخطيرة على بناء كيانهم الفكري، ومردود ذلك يقع على المحتمع فتنتشر به الفوضى وتسوده حالة التفرقة والتشتت.

كما من الضروري على الوالدين تكريم ابنائهم في التحمعات، حتى يساهم ذلك في بناء كيانهم التربوي، وأزدهار شخصيتهم ونموهم الفكري.

وعلى الأب مراقبة الأبنياء وعيدم اهميال سينهم المبكر حوفياً من الشذوذ والأنجراف.

# 0- الرفق بالأخ:

الفرد في المحتمع تساعده عدة وحبودات منها وحود الأخ الى حانبه، فهو عزه وقوته التي يثبت وحوده بها، ووحبود الولد الذي يخلف أباه، ووحبود العشيرة، فهى حصن الفرد، ووسيلة المهمات.

فالأحوة وحود ضروري من ضروريات الحياة، فالرفق به من أوازم الحياة، ويتم ذلك بالنصبح له، ونصرته والذب عنه والأحسان اليه.

#### قال الشاعر:

أخاك أخاك إن من لا أخاً لم كساع الى الهيجاوبغير سلاح وإن ابن عم المرو فأعلم جناحه وهل ينهض البازي بغير جناح انظر الى رمز الفداء وبطل كربلاء العباس بن على عليه السلام كيف ذب عن أخيه ونصره وحارب دونه وفداه بروحه، وحمل لمواءه، وقاد حيشه، وتعرض للعطش من أجله. وقد حدثنا التاريخ ان العباس عليه السلام تمكن من الماء يوم عاشوراء، ولكنه لم يشربه لأنه تذكر عطش أخيه الحسين عليه السلام وحيشه. فهذا هو الرفق وبحالاته. ثم ان الحسين عليه السلام لما اًستَشَهَدَ أخوه العباس وحضر مصرعه، قام من عنده وهو يقول: الآن أنكسر ظهري، وقلة حيلتي، وشمت بيّ عدوي.

هذه هني منزلة الأخ في الاسلام، فأحفظوا أخوانكم ولا تفرطوا بهسم، وحاولوا مرة واخرى حتى يعود للطريق من حفاكم.

٣- الرقق بالجار:

مؤشر مهم يدل على الأعاء في الاسلام، ألا وهو الرفق بالجار، ويتسم ذلك بحسن المعاشرة، وكف الأذى عنه، وتحمله منه، وابتداؤه بالسلام، وعيادته في المرض، وتعزيته في المصيبة، وتهنئته بالأفراح، وعدم التسلط على عوراته، وأحتناب مضايفته.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: أُحْسِن بحاورة من حاورك تكن مؤمناً. ٧- الرفق بالمستشير:

الأستشارة ومداولة الآراء علامة المحتمع المتقدم، وصفة من صفيات الوحدة والتآسي.

فيحب عليك ان ترفق بمن طرح فيك الثقة وأستشارك في أمر يهمه، وطريقة الرفق به أن تبذل النصح له بما فيه خير دينه ودنياه.

٨- الرفق برفيق الطريق:

هذه الحالة أحسن بحال المركبان المرء ان يتعود على حسن الخلق وتحمل الشدائد وترويض النفس على الصير. فالسفر محك للانسان، فهنا يلزم معاونة رفيق السفر، وتليين الجانب له والبشر اذا تعرض لخطر، وغير ذلك من لموازم السفر.

and the second of the second o

and the state of t

# ٩ الرفق بأهل ملتك:

سلوك سوي يدعو لبناء وحدة المحتمع، ويساهم في المحافظة على توطيد الطمأنينة بين أفراده، وذلك بحملة أمور منها: التواضع لأفراد المحتمع، وعدم التطاول والتكبر عليهم، والابتعاد عن غصبهم لحقوقهم، ومحاولة كسبهم عكارم الأحلاق.

\*\*\*

# (1Y)

قال سيد شباب أهل إلجنة، الحسين عليه السلام:

﴿ الله كان يوم القيامة نادى مناد، أيها الناس: من كسان لـ على الله أجر فليقم، فلا يقوم إلا أهل المعروف (١٠).

# ((بحث عقائي))

#### الشرد:

المعروف: كل مايستبحسيه العقل ويقرره الشرع من أصناف الجميل وأنواع البر ومكارم الاخلاق فهو في مقابل ماتكرهه النفوس سواء كان مشتملاً على رححان ام لا فيعم الواحب والمندوب وغيرهما مما يدحل في الحُسن(٢).

فالمعروف هو الأحسان بكل وحوهه، وهذه ظاهرة تطبيقها ينزك الأثر الفعال بالحصول على حياة أفضل.

<sup>(</sup>١) باقر شريف القرشي، حياة الامام الجسين، ج١، ص١٨٣٠

<sup>(</sup>٢) السبزواري، مواهب الرحمن/٩، ص٣٠٢.

والمعروف: يتحلل لمعنى آخر أسهل فهما هو: ان يأخذ الانسان حقه من الحياة بما أمر الله تعالى به حسب التشريعات السماوية، ويعطي غيره مالهم من الحقوق والواحبات، فلا يظلم.. ولا يفتري، ولا يغتصب.. ولا يعتدي على حقوق الله. ثم يقدم مايستطيع فعله من الخير والجميل، من حراء ذلسك ينتابه الارتياح، فتتكون لديه ملكة يميل بفطرته التي أودعها الله فيه عند حلقه، الى تقديم أحسن الأحسان وأسمى الجميل.

وقد رتب العقلاء المعروف في مراتب عديدة منها:

١- أحسن مراتب المعروف، ماكان فيه الصلاح والاصلاح للفرد أو
 الأسرة.

٧- أسمى مراتب المعروف، ماكان فيه صلاح المحتمع والاصلاح.

٣- ومن المعروف ماكان فيه صلاح الحيوان، وبمعنى آخر، مافيه نفع يصود له، أو يحميه من الأذى.

وعلى هذا فالمعروف اما ان يكون شخصياً وفردياً أو نوعياً عاماً، وبكل انواعه يصدر عن الانسان عن شعور واحتيار أو لا يكون، وفيهما يكون الباعث له أما ديني أو توجيه رباني سماوي.

وفعل المعروف شئ جميل تميل له النفس البشرية، وهذا شئ غريسزي أودعه الله تعالى أفضل علقه، حتى يعم السلام جميع المحتمعات الأنسانية.

لذا كان من دواعي تقدم أي محتمع التصدي للمترغيب والحث على فعل المعروف وانتشاره في ذلك المحتمع.

فالامام الحسين عليه السلام المصلح الاحتماعي، أراد لمحتمعه أن تسوده المحبة والتفاني من أجل حياة أفضل، فأنبرى لتسليط الضوء على غريزة مكنونة في بواطن الأنسان، فأثار ظهورها لكي يستعملها من ألهته التحارة والاولاد عن حصاد الخبر، فلعى الى المعروف، ويشمع على أرتدائه، وشكو كالساس ورغبهم له عندما تطرق الى وصف أحد مشاهد يوم القيامة، ووصف القرب

الذي يخطَّى به من أرتدى المعروف ثوباً له، من الحالق حلّ وعزّ، وهــذه هــي أُمنية النفس البشرية.

أضف الى ذلك أن فاعل الخير والمعروف يشعر بأرتياح واطمئنان نفسي من حراء ماقدمه للفرد أو الأسرة أو المحتميع، وهذا الفرح الداحلي يتحول الى تشوة تنزك أثراً مهماً، إذ تهدأ النفس ويبتعد عنها القلق، وتنعم براحة البال.

وأفضل انواع المعروف ماكان فيه التوجه والاخلاص الله سبحانه، فهذا يكون أكثر نفعاً وأطول زماناً، ويكون فيه الأنسان قريباً حداً من خالقه، ويشعر أن الأنوار القدسية ترفعه الى مصاف الصلحاء والأولياء.

\*\*\*

# (1A)

قال الحسين عليه السلام:

ومن دلائل علامات القبول: الجلوس الى أهل العقول. ومن علامات أسباب الجهل المماراة لغير أهل الكفر(١). ومن دلائل العالم أنقيباده لحديثه وعلمه بحقائق فنون النظر (١٠).

#### الشرح:

المماراة: المحادلة والمنازعة.

<sup>(</sup>١) وفي بعض النسخ "لغير أهل الفكر" عن هامش تحف العقول/١٧٨.

<sup>(</sup>٢) ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٨.

ين الامام الحسين عليه السلام، بعض الأمور التي تساهم مساهمة فعالة في بناء الكيان التربوي الهادف الى أنشاء أفضل التحمعات البشرية التي تحقق الحياة الأبهج.

ومن تلك الأمور:

الاول: ينبغي ان يلتقي الانسان بمن هو أرجع منه عقالاً، لغرض ان يتزود من حكم وأدب صاحب العقل، فأهل العقول صقلتهم التحارب ونورتهم أشعة المعارف التي أكتسبوها، وقد شعع القرآن الجيد على بحالسة العلماء وأهل الخبرة.

الثاني: من دواعي الجهل والتخلف، محادلة ومنازعة المؤمنين بغير الحق، وتزييف الآراء، فذلك يسبب ضياع الوقست وأشخال الفرد عما يجب عليه فعله.

الثالث: الانسان العالم الذي يحاسب نفسه عن أي نطق يصدر منه، حتى يسمو نطقه وتتهذب ألفاظه، فالكلام الحسن يكسب به الفرد رضاء الخالق والمخلوق، فحسن الخلق تجارة دون رأس مال، سوى ضبط اللسان من الحفوات، فالعالم والمتعلم والمثقف له القدرة على التحكم برغبات النفس، ويعلم أين يجب ان يضع الكلام؟.. فا فله تعالى علقه كي يهتسم ويعبير أعتباراً للآخرين ويراعي حرماتهم.

تلك هي أهداف الفاتح العقليم الحسين عليه السلام من إصدار هذه الحكمة، للمحتمع حتى يستفيد من الدروس التربوية فيها.

\*\*\*

قال السبط الامام الجسين عليه السلام:

والسلام سيعون حسنة تسع وستون للميتدئ وواحدة للرادك(١٠).

#### الشرح:

لقد سبق التعرض لبعض حوانب التحية "السلام" في شرح الموعظة رقم "١" وفي هذا المحال نكمل بقية الجوانب والآثار المترتبة لها.

الإمام الحسين عليه السلام أحد دعاة الأصلاح في العالم، دعانا للفضائل التي أمر بها التشريع السماوي، تلك الفضائل هي التي تفيض على الأنسانية بأسمى الخير المنشود.

ومن تلك الفضيائل التحيية (السيلام)، التي أولاهما التشريع الألهي أهمية عظيمة، فدعا لها مصلحو العالم قليماً وحديثاً.

فقدم الحسين عليه السلام علاجاً شافياً للقضاء على هوى النفس، فحت على البدء بالتحية، وذلك للقضاء على أقبح رذيلة من الرذائل الأحتماعية، والتي هي مصدرً لكثير من البلايا المتي تحل في المحتمع الأنساني والدي تغرس الفرقة وعمزة وحدة المحتمع، ألا وهي الكيرياء، تلك الصفة الذميمة المفسدة لأي محتمع والداعية لأنتشار البغضاء فيه.

فاذا أعتاد الأنسان على بدء غيره بالسلام، تلاشت هواحس الكبر في نفسه، وتخلص من شروره، فتحم المحبة المفقودة بين كثير من الناس.

فالسلام واسطة لتكريم الشخصية، فأحسرام الناس بالسلام عليهم أحسن الوسائل لإرضاء غريزة حب الذات فيهم على السواء الصغار والكبار، النساء والرحال، كلهم يتلذّون من احترامهم ويجبون من يحترمهم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٩.

فس أحل توحيه حب الذات عند الطفل بصورة صحيحة وحعله يشعر بأن شحصيته محترمة لدى الكبار وانه له وحود في هذا الكون، ان نبدأه بالسلام، ونرد عليه اذا سلم، هذا التصرف معه يولد أثرين مهمين في نفسه هما:

تقوية صفة التواضع في نفسه، وإرتبداؤه سمة الخلق الفاضل مما تكسبه شخصية فذة. فهو لما يشعر بإحترام الكبار له بالسلام عليه، يسرى نفسه اهلاً للأعتماد على كفائتها، ويطمئن في حياته منذ الصغر.

وأما اذا هو بدأ السلام فعلينا الرد عليه بمبتهى اللين واللطف، فاذا لم نعين له ولم نرد سلامه، نكون قد أهنا شخصيته وأحتقرناه، فهو حتماً يتألم ويسأم من هذه الأهانة، ويشعر بأن شخصيته مهزوزة، فيشذ في تصرفه كي يعوض عما فقده من الاحتزام.

هذا يثبت أن الطفل الذي أحسنا تربيته وعاملناه باللين والعطف اللذين يحتاجهما، يندر أن يخرج على السلوك السوي، والعكس صحيح.

ماذكرنا ذلك بالنسبة للطفل، اما الكبير فانه ربما لاحظ بعضنا انه متحامل على شخص ما بمحرد ان يسراه أو لمحسرد احتماعهما بأول لقاء، فيبقى هذا التحامل والكره على شكل أشمئزاز نافذ للفعول نفسياً يسري ويتطور متأزماً فيتحول الى حقد شديد لا مبرر له ولا سبب لذلك إلا الايحاءات النفسية التي تعتري وتهز كوامن النفس، ويبقى الإنسان أسيراً لها.

فياتري هل يوحد رادع يوقف هذه الانفعالات عند حدها؟..

نعم هناك شئ متوفر لدى الجميع بالامكان أستعماله كدواء يزيل عده الحالة الشاذة المتشرة في المحتمع. وهذا الدواء هو السلام. التحية. نعم فيها شفاء لكل نفس مريضة. فأنت أبدأ بالسلام على هذا الذي تحاملت عليه فسوف تلاحظ بعد تكرار العملية زوال ذلك التحامل السابق، ومن شم يتحول الى بهجة وسرور، وتنشأ عبة وألفه، لأن السلام يذهب بالسخيمة، فقد أستطعت به ان تطهر نفسك من براثم الاوهام، وتغذي غيرك بأحترام شخصيته، كي يطمئن للوصول الى غايته المنشودة.

فالذي من يقدم النير للساس أحرى بأن يحصد النير للساس أحرى بأن يحصد النير والنير، فسترى التشريع الأسلامي قد أعطاه اكثر التواب، وألبسه ثوب العزة.

\*\*\*

(Y.)

قال أبو الأحرار الحسين عليه السلام:

وإن قوماً عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار، وإن قوماً عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإن قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار وهي أفضل العبادة ﴾ (١).

The articles of was property to the property

### الشرح:

الأنسان أقرب المخلوقات للفيوضات الألهية، كان قبل بزوغ فعر الاسلام، يخضع للعبودية من قبل زعماء العالم وملوك الأرض الطغاة ورؤساء الدين اللهن لم يلتزموا ببنود شرائعهم السماوية، أنغرس في ذهنه لفترة من الزمن أنسه من حنس يختلف عن حنسهم، وأنهم مفتاح الحياة وسبب دوامها.

وعندما أشرقت شمس الاسلام، وإذا بها تُكشِفُ أهم سر من أسرار الحيساة، الا وهو إن الغاية من علق الله تعالى للأنسان هي عبادته حُل شأنه، قال تعالى الروماخلقت الجزر والأسرالاليعبدون اللهاريات / ٥٠ .

<sup>(</sup>١) ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٧.

فعبادة الله تعالى انما تحصل بالاذعان لمه وطاعته في تنفيذ احكامه وتطبيق أوامره عز وحل والانتهاء عن نواهيه. والعمل بأخلاص، وابتغاء وجهه الكريم وطلب مرضاته.

والعبادة خضوع خاص ناشئ عن الاعتقاد بأن للمعبود عظمة، ولا يحيط بها العقل في المعبود الحقيقي لعدم وصول الأدراك الى عظمته فضلاً عن ذاته وان كان مدركاً بالآثار.

وهذا الخضوع والتذلل فله يقتضي عدم الخضوع لأي كائن في الحياة لانهم جميعاً ربهم الله تعالى. قال سبحانه:

# ال الحكم إلا فأمر ألا تعبدوا إلا إما عوسف/ ١٤٠

فالقرآن حرّر الانسان من العبودية لأبناء حنسه، فعلى هذا لا يمكن للأنسان ان يعلو في الأرض ويتحبر ويقهر أبناء حنسه ويستعبلهم ثم يضرض عليهم أتباع هوى نفسه.

فعبادة الله معناها الخضوع له وحده، وشكره والتوكل عليه، وأخلاص النية له، وطلب الرحاء من باحته.

وأما كيفية العبادة ونهجها فلابد أن تكون بوحي منه تعالى بواسطة الانبياء والمرملين ويبلغها الاولياء والصالحون فانهم سفراؤه تعالى لأحل ليان كيفية العبادة بتنوير الفطرة واستقامتها وتكبيت الأهواء الفاسلة والشهوات المصلة، فالأنبياء ليسوا هم الا وسائل للتقرب اليه حل شأنه ومن مظاهر اسمائه، والدائين اليه تعالى، بهم عرفنا الله تعالى، ومالعترناه من نهج الهدى، وهم المعاندون للشيطان ولولاهم لاختلف النقلم واحتلت كيفية العبادة وانطمست الفطرة ولم يتحقق الكمال المنشود(۱)

فالحسين سيد شباب أهل الجنة، صَنَّفَ العبادة الى شُعُب مِي:

<sup>(</sup>١) السبزواري/ مواهب الرحمن في تفسير القرآن، ج٩، ص٣٣٧.

الاولى: عبارة بمعنى المختوع ولكن رجية في كسب ثوابه وصوائره تعالى، هذا من باب نيل الارباح. لذا سماها عبادة التجار.

الثانية: عبادة مبعثها الخوف من عقابه وسلطانه، فتلك العبادة شبهها بعسادة العبيد الذين ميزان القوى عندهم الخشية والخوف.

الثالثة: عبادة فحواها الخضوع المقرون بالشكر له على أنعامه والطافه، على انه لولاه لما كانوا، فشكرهم هذا لا عوفاً من عقابه ولا رغبة في حزائه، ولكن لكونه أملاً للشكر، لذلك عبدوه.

وتسمى هذه العبادة بعبادة الأحرار.. وهني عنند الله أفضل العبسادات وأحسنها. وقد أعد لأصحاب هذا النوع درجة الشاكرين. قال تعالى: المناش

الأبل الله فأعبد وكن من الشاكرين الزمر/77.

ونسب للامام علي بن ابي طالب عليه السلام أنه قال:

(ماعبدتك عوفاً من نبارك ولا طمعاً في حنتك بيل وحدثك أهملاً للعبادة فعبدتك).

فهذه مي أعلى العبادة محلوصاً للخالق حل شأنه.

en en en 1970 En en en 1970 en 1970

قال رجل للحسين عليه السلام ابتداءاً:

كيف أنت عافاك الله؟

فقال عليه السلام له:

والسلام قبل الكلام عافاك الله، ثم قال عليه السلام: لاتأذنوا لأحد حتى يسلم**ه**(۱). 

and the second of the second o

# **الشوم:** إلى المنظم ا

ورد ذكر التحية في شرح الحكمتين رقسم (٢٠،١)، وهنسا نتعسرض الى حوانب أخرى:

أحبرنا أرباب السِيّر، ان رحلاً تكلم مع الامام الحسين عليه السِيلام، قبل إن يؤدي التّحية، مستفسراً عن أحواله، فدعاه عليه السلام للهحرة من وطين الغفلة الى شرف اليقظة، حتى ينال الكمال المنشود، فحرك فيه غرائة السابتة، الى الانتفاض لعرض ماأودعها الله سبحانه من حب الخير والتشوق للمعروف والجميل، وذلك باداء التحية الشرعية المنصوصة في الاسلام، قبل بدء الكلام، حتى تكون فاتحة عير وسلامة، وأوحب عليه السلام عــدم الأذن لكائن ماكان قبل تحية الاسلام.

ومن الضروري أيراد ماهية التحية وانواعها أكمالاً لبحث السلام في الاسلام.

منتهى صيغة السلام هو القول "السلام عليكم"، والرد "عليكم السلام" وقد تلحق بها "ورحمة الله وبركاته" هذا للمسلمين مصداقاً لقوله تعالى:

﴿ وَإِذَا حَبِيتُم بَعْدِيةَ فَحَيُوا بِأَحْسِرَ مِنْهَا أُورِدُوهِ اللَّهِ النساء / ٨٦.

<sup>(</sup>١) أبن شعبة/ تحف العقول/١٧٧.

واما الرد على السلام لغير المسلمين فهو فقط "وعليكم"، هذا لما روى عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم أنه قال:

الذي على المل الكتاب فقولوا وعليكم.

فلو لم تكن للسلام أهداف سامية تغذي الروح البشرية بالاعلاق الفاضلة، لما أمر الخالق حَلَّ شانه بالرد عليه. فلما كان السلام حامعاً لهذا الفضل الشريف، فعلينا المهادرة بالسلام والمساعدة في أفشائه والبدء به لنيل ماتصبو اليه أنفسنا.

قال نبيبنا الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم: من بدأ بالكلام قبل السلام قلا بحيوب

والتحية على أنواع، اذ لكل بحتمع طريقة حاصة اعتادها عبر القرون، قمنها ماهو قديم بقسدم حضارة أصحابها، وذلك قد أنقرض اليوم، كأستعمال الأنوف والرؤوس، والآعو باقي الى الآن، أكتسبته الشعوب من المسلمين اثناء الفتوحات الأسلامية الهادفة الى نشر الذعرة المحمدية.

وتلك الطريقة هي المصافحة عند التلاقي، وبها يتنم تمان كف كنل منهما مع الأعرب المسادق عليه السلام: قال الامام الصادق عليه السلام:

(وتصافحوا فأنه يذهب السعيمة).

والسخيمة هي العلياوة. والمنظمة المساورة المستعدمة المستعدمة عليه السلام:

المسافحة المومن أفضل من مساقحة الملاكة) بدورة المومن أفضل من مساقحة الملاككة )

وهناك أمور قد نهى الشارع القدسي عنها لأنها تُلازم السلام في بعض الأحيان، من أحل ان يسمو هذا المبدأ، وتلك الامور هي:

نهى عن بدأ اليهود والنصارى والخوس بالسلام، ونهى السلام على عبدة الاوثان، ولا سلام على موالد شوب الخمر. ولا على مناحب الشطرنج والنرد، ولا على المختف، ولا على الشاعر الذي يقدف المحمنات، ولا على المسلم للان التسليم من المسلم تطوعة والرد عليه فريضة، ولا السلام على آكل الربا لكي يشعر ان المحتمع يتبذه، ولا على رجل حالس على غائط، ولا على الذي في الحمام، ولا على الغاسق المعلن قسقه.

كل ذلك لعلل كثيرة أهدافها حماية المحتمع من الرذاقيل المقوضة للوحدة الاحتماعية وقشر المودة والعلماتينة في وبوعها.

respect to group of the section of the control of t

kan gi shaqiki shirila bashiriya bila ila kara qibilidi. Saba a baqaya gi baja sabila bargari il

الشرح:

أسبغ الله عليه النعم: أتمها. وأسبغ له النفقة: وسع عليه وأنفق تمام مايحتاج اليه. والسبغة: هي الرفاهية والسبعة.

A Commence of the Commence of

الاستدراج: هو بذل النعمة على العبد عقوية له على معصيته ولتماديه في الجهل والغرور يحسب ان الله يريد له حيراً، فيستمر على ذنبه، فيحدد الله

Service Services

<sup>(1)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول/١٧٧.

عليه النعمة، ويجدد العبد الذنب الى الاليرة على الله وقد أحاضت بـ حطاياه وماله في الآحرة من خلاق.

بسيل الإمام الصادق عليه السيلام، عن الأستلبراج، فقال عليه السلام:

(مو العبد يذنب الذنب فيملي له ويجدد له النعم، فيلهيه عن الاستغفار عن الذنوب، فهو مستدرج من حيث لا يعلم)(١).

ثم قال عليه السلام:

﴿إِذَا أَرَادَ اللهُ بَعِبَدَ شَراً، فَأَذَنَبَ ذَنِياً أَتِيعَهُ بِنَعِمَةً، لِينَسِهُ الاستغِفَارِ ويتبِادى بها وهو قوله (سنستدرجهم من حيث لا يعلمون) بالنِعِم عند المعاصي) (٢).

الامام الحسين أنشودة الأحرار، حكمه دواء لشفاء النضوس، أبيري لتنبيه الانسان لكي لا ينسى حتى يكون قريباً من الفيض الألهي، وذلك بتذكر نعم الله وفضلها عليه ويشكرها نطقاً وفعالاً بمساعدة المعوزيين ورد لهفة ذوي الحاجات والى غير ذلك من وجوه الخير والأحسان.

من عطبة للامام على بن ابي طالب عليه السلام:

(يا ابن آدم اذا رأيت ربك يتابع عليك نعمه، وأنت تعصيه فأحذره) (ا).

وهنا قد يرد إشكال. كيف يصح الاستدراج في حانب عدل الله؟ ي اليس فيه ايهام العيد إن الله تعالى ليس بساعط على عبده، يدليل كثرة توالي النعم عليه!!.

والجواب على ذلك واضح وهو ان الانسان كان عالمًا بقبح افعاله، أو هو متمكن من العلم لو أمعن وهو يشعر يقيناً انه لا يستحقها، فتلك النعم كالمنبه له على وحوب الحذر من الحالق.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي/ المحلد الثاني: كتاب: الايمان والكفر، حديث ٣٠١٩–٣٠٢٠.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي/ المحلد الثاني: كتاب: الايمان والكفر، حديث ٢٠١٠-٣٠٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> ابن أبي الحديد/ شرح نهج البلاغة، ج٤، ص٥٣.

أتى رس للحسين عليه السلام فسأله، فقال عليه السلام: إن المسألة لا تصلح إلا في غرم فادح، أو فقر منافع، أو حالة مقطعة في. قال الربعل: ما حدت إلا في إحداهن، فأبر له يماله دينار (١).

and green regions of the control of the first

Control of the second second second

the production of the second

#### لشرح:

الغرم: الدين، ألزم بأدائه. و المعالية المارية المارية المارية المارية المارية المارية المارية المارية المارية

القادح الصعب المثقل.

مَلَقَعُ: مُكُنَّى سَمُلُقًّا: الصَّعْرَة كسرها.

حَمَالَةُ: الْحَمَالَةُ: الْدُيَّةُ والْغُرَامَةُ. ﴿ مُعَالِمُهُ مُعَالِمُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

من أحل كرامة الانسان وحفظها، ومن أحل وضع الاعتبارات في نصابها في العلاقات الاحتماعية. فقد وضع الامام الحشين عليه السلام ثلاثة بدود رئيسية، اذا تعرض الانسان لواحد منها، يكون ذلك مسوعاً لطلب المعونة والمساعدة، لأن هذا موقف يكلف شيئاً بالعضاً، ألا وهو مناء الوجه. كرامته. التي لا بعدها شيء والبنود هي:

المساعدة لا يتم الا في خالة وجود ديس ثقيل على الانسان لا
 عكنه وفاؤه مع فقدان الطرق لأدائه.

٢٠ تعرض الإنسان خالات الفقر الشديد الذي مثل له الامام الحسين عليه السلام بالمسحوق الساقط عن الضخرة، بهذه الدقة عبر الامنام عليه السلام،
 حتى لا عد الانسان يده للغير، ويفقد ماء وجهه.

<sup>(</sup>۱) ابن شـــة *ا تحف عقول (۱*۷۷.

٣- لحادثٍ ما أستوجب على الانسان دفع دية أو غرامة باهضة لا يمكنه
 دفعها.

ان وضع الانسان تحت سيطرة هذه الضوابط، تحفظ ديمومته وتمنع انهيساره. من هذا يظهر سبب منعه من السؤال، لأن به ذلّة، وله نتائج تساهم في تحطيم شخصية الانسان، وهذا الامر لا يقره التشريع الاسلامي لانه من دواعي تهديم وتقويض الوحدة الاحتماعية.

لذا مانشاهده من ظواهر التسول وانتشارها، لم تكن بدافسع الحاحمة الأستمرار الحياة، كلقمة عيش، أو رداء يستر البدن، أو سكن يمنع عنه القرّ والحرّ. بل مصدرها إصابة تلك الفئة من الناس بالامراض النفسية الفتاكة، فهم بحاجة الى مصحات علاجية لا أوراق نقدية.

فما يقدم لهم من المساعدات لا يخدم المحتمع بشيء بل يساهم في تماديهم في ابتكار احدث طرق التسول. فكم متسول مات في العراء وترك خلفه أكداس من العملات المختلفة ضاعت في الانقاض والخرائب؟..

فيحب على المصلحين في العالم، وواضعي القوانين المسارعة لمعالجة هـذه الظاهرة التي لا زالت تنشر سمومها في المحتمع.

ماذا تريد المرأة التي تفترش مفترق الطرق والساحات العامة وقد وضعت طفلاً بنصف ملابس وقدميه عارية، راح في سبات عميق على فخذها، وآخر يزحف ويلهو بأعقاب السكاير التي يرميها المارة. ماهو هدف هذه الأُم؟..

فهل كنان الدافع لهما هنو الجنوع؟.. مستحيل هذا.. فقد جمعت ماينه الكفاية.. فلتقم من بحلسها.. أو لتذهب فبينوت المسلمين مفتوحة وكفيلة بأطعامها وأطفالها..

اذاً الدافع هو التشرد واتفصام الشخصية والانفصال عن عرى الاسرة والجتمع. ثم مصير الابناء بعد ان يشبوا وقد طُبِعَتْ تلمك الظاهرة في مخيلتهم، ماذا يكون..؟؟؟

وكم يتحمل المحتمع مستقبلاً منهم؟..

اللهم أَجِفظ محتمعاتنا، وأدفع عنها هذه البلية يارب..

فأنشودة الأحرار والفاتح العظيم الحسين بن علي عليه السلام عندما وضع تلك البنود البناية هدفه معالجة هذه الظاهرة والحدّ من أنتشارها.

\*\*\*

# **(**Y£)

حاء رحل من الأنصار يريد ان يسأل الامام الحسين عليه السلام حاجة. فقال الامام عليه السلام:

﴿ يَا أَخَا الانصار صن وجهك عن بذلة المسألة وارفع حاجتك في رقعة فإني آت فيها ماسارك ان شاء الله ﴿ ( ) .

فكتب: ياأبا عبد الله إن لفلان علي خمسمائة ديسار وقد ألح بي فكلمه ينظرني الى ميسرة. فلما قرأ الحسين عليه السلام الرقعة دخل الى منزله فأخرج صرة فيها ألف دينار، وقال عليه السلام له:

﴿أَمَا خُسَمَاتُهُ فَاقْضَ بِهَا دَينك، وأَمَا خُسَمَاتُهُ فَاسَتَعَنَ بِهِمَا عَلَى دَهُوك، ولا تُرفع حاجتك إلا الى أحد ثلاثة: الى ذي دين، أو مووّة، أو حسب، فأما ذو المدين فيصون دينه، واما ذو المروة فإنه يستحي لمروّته، واما ذو

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن شعبة *أتحف العقول (*۱۷۷.

الحسب فيعلم انك لم تكرم وجهلك ان تبذَّله له في حاجتك فهو يصون وجهك ان يردك بغير قضاء حاجتك.

#### الشرح:

تعرضنا في الموعظة رقم (٢٣) الى دواعي الحاحة ونتائحها، وهنا نتعرض الى الجهات التي يجب ألا يسأل إلا منها، كالآتي:

يروم سيد شباب أهل الجنة الحسين عليه السلام صيانة النفس البشرية من الجندش، حتى لا تشمئز فيترك هذا الأشمئزاز أثراً على هيئة أفعال هدامة لكيان المجتمعات، لذا أمر عليه السلام السائل ان يصون كرامته من أن يكون السؤال وحهاً لوحه، بل بواسطة المكاتبة حتى لا تتحرع النفس البشرية قساوة مذلة السؤال.

ثم أن هذا السؤال -طلب الحاجة- ينبغي ان يعرض على ثلاثة انــواع مـن البشر:

الاول: تطلب المساعدة من شخص مؤمن با لله ورسوله، يأخذ ماله ويؤدي ماعليه. عارف فروع وأصول دينه ومايتبعهما.

هذا النوع يحاول ان يحفظ دينه، ويعرف الحق ويضحي من أحلمه ويساهم في نصرته، ولا يهاب من أحله شيئاً. فيعرف ان من الحق مساعدة المسلم ونصرته والدفع عنه ومأهمه وأقلقه، لذا يسارع في تلبية النداء الموحه له.

الثاني: تطلب المساعدة من صاحب المروءة، فهو يحمل صفة من أحل الصفات المساهمة في بناء شخصية الانسان، فهو المتأني الرفيق بغيره، حسن الخلق متواضع ودائماً يجود بالمال مع الحاحة اليه. قال تعالى "ويؤثرون على أنفسهم ولو كان بهم خصاصة"، فهذا الصنف من البشر يستحي من الله ان يرد سائلاً.

الْثَالَثُ: تطلب المساعدة من ذي الحسب. والحسب هو التقوي.

والتقوى هي: مراقبة الله تعالى في أوامره ونواهيـه وبعبـارة احـرى حعـل النفس في وقاية، أذ يتقى الانسان مايغضب ربه ومافيــه ضـرر لنفســه ولغـيره، وان عوف الله أصل ذلك، فصاحب الحسب دائماً يحاول الابتعاد عن كل مايحول بين الانسان والغايات النبيلة التي بها تطهير النفس ورقي الانسانية، لذا فالحسيب لا يرد سائلاً مطلقاً من أحل ان ينال التقرب من الفيوضات الألهيـة وينال حب المحبوب حلّ شأنه.

.

. . . .

v v

قال الحسين عليه السلام:

﴿الإخوان أربعة: قاخ لسك ولمه، وأخ لمك، وأخٌ عليمك وأخٌ لا لمك ولا له﴾.

فسئل عن معنى ذلك، فقال عليه السلام:

وَالأَخُ الذي هو لَكُ وِله، فهو الآخ الذي يطلب بإخاله بقاء الإحساء، ولا يطلب بإخاله موت الأخاء، فهذا لك وله لأنه إذ تَمَّ الإخاء طابت حياتهما جميعاً، وإذا دخل الإخاء في حال التناقض بطل جميعاً (١)، والآخ الذي هو لك (٢) فهو الآخ الذي قد خرج بنفسه عن حال الطمع الى حال الرغبة فلم يطمع في الدنيا إذا رغب في الأخاء فهذا موفر عليك بكليته. والآخ الذي هو عليك (٣) فهو الذي يتربص بك الدواتر ويفش السرائر ويكذب عليك بين العشائر وينظر في وجهنك نظر الحاسد فعليه لعنة الله. والأخ الذي لا لك ولا له (٤) فهو الذي قد ماؤه الله حُمقاً فأبعده مسحقاً فتراه يؤثر نفسه عليك ويطلب شعاً مالديك في (١).

#### الشرع:

 (١) من علامات وحدة المحتمع ونجاحه وأرتقاء افراده تُسَلَّم التقدم والسؤدد أنتشار الأعوة والمحبة بين أفراده.

والاسلام بزغ نـوره لأصـلاح الجحتمعـات الانسـانية وانقاذهـا مـن التحلـل والفوضى ولغة الغاب.

<sup>(</sup>١) ابن شعبة / تحف العقول / ١٧٨.

فقد شرع النبي صلى الله عليه وآلمه وسلم المؤاخباة في النظبام الاسلامي، وأعتبرت أساساً هاماً في بناء العلاقات الانسانية بين المسلمين.

وردب أعيار مستفيضة إنه لما نزل قوله سبحانه:

﴿ المَا المؤمنونِ أَحُومُ ﴾

آسى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بين الأنصار والمهاجرين. العلم الله عليه وآله وسلم بين الي بكر وعمر والعلم الله عنهما، وأتخذ علياً أعناً.

عنهما، وبين عنمان وعبدالرحمن المنتخب الله عنهما، وأتخذ علياً أعناً.

قال صلى الله عليه وآله وسلم:

(أنت أعنى وأنا أحوك ياعلى) (١٠).

فمن صدر الاسلام الى عصرنا، الإحاء يزداد أنتشاراً بين المسلمين، وأريح عطائه فواح بتعدد منافعه وأزدهارها.

ورد في الحكم المأثورة:

- من لا أعوان له لا أهل له، ومن لا صِدِيق له لا ذِعرَ له . -
  - الرحل بلا أخ، كشمال بلا يمين.
  - من لا يرغب بالأعوان، بليّ بالعداوة والخذلان.

أنشد ابن الاعرابي:

لعمرك ما مال الفتى بذخيرة ولكن إحوان الصفاء الذجائر

وقال قائل:

كاليد بالساعد والبنان

\$2000 **有**2000 11

Latin.

وإنما الرحال بالأعوان

<sup>(</sup>١) المتقي الهندي/ كنز العمال ٣/٦٥)، عب الدين الطيري/ الرياض النضرة ١٦٨/٢، وأيضاً أخرجه مسلم في صحيحه ١٨٧٤/٤، والترمذي في صحيحه ٢٩٩/٧، والحاكم في مستدرك الصحيحين ٢٤/٣، ومصادر غيرها.

فالقسم الاول من الأخوة التي ذكرها الامام الحسين عليه السلام، هي أعلى درجات الإعاء، فهي أخوة في الله، فاذا تمت فقلد نال الانسان الرقبي وان تقوضت فلا يلحقه أي ضرر لان منشئها الحب والاعملاص في الله. وقيها يكون الانسان قريباً من الله حل شأنه، لا يريد إلا وجهه، تقدست الاه.

(٢) تلك صفة من ترك حب الدنيا وزخارفها، وأتحه الى قضاء حواليج أخوانه في الدين يروم الرغبة في رضاء الخالق تعالى. لان رأس كل حطيشة وذنب هو حب الشهوات على حساب المبادئ الانسانية.

عن معمر بن خلاد قال: سمعت أبا الحسن عليه السلام يقول: (إن اللهِ عباداً في الأرض يسعون في حواتج النباس، همم الأمنون ينوم القياسة ومن أدجل على مؤمن سروراً فرّج الله قلبه يوم القيامة).

(٣) هذا هو النوع الثالث من الأجوة، وهو والعدم سواء، يقود صاحبه الى سوء العاقبة والهاوية، وقد أعطاه الحسين عليه السلام صغات متعددة هي: أ- يتربص وينتظر من صاحبه ان تحل به نواتب الزمان فيخلله، مُشل فقد

المال والولد والجاه.

ب- كذاب وبالأخص على صاحبه فيقول عنه ما يصدر منه رغبة منه في المعتراز المحتمع من صاحبه. وفضحه وكشف أسراره.

ج- حاسد لإ يرغب بالخير الذي يصيب عليله. هذا النوع نصيبه اللعنة.
 من رب العالمين.

(٤) هذا الأخ هو الرابع وهو الأحمق، الفاقد لنعمة التمييز والتبصر، وضاقد القدرة على التفريق بين المهم والأهم، فهو وفاقد العقل سواء، لا هَمَّ له سوى أشباع رغباته، فهذا النوع لا يمكن الاعتماد عليه.

\*\*\*

قال الحسين بن على عليهما السلام:

وإن المؤمن أتخذ الله عصمته (١) وقوله مرآنه (٢)، فمرة ينظر في نجت المؤمنين (٣)، وتارة ينظر في وصف المتجيرين (٤)، فهو منه في لطائف (٥)، ومن نفسه في تعارف (١) ومن فطنته في يقين (٧)، ومن قلمه (٨) على تمكن (١).

#### الشرح:

(١) أي أن المؤمن أتخذ الله عاصماً له وحافظاً وعوناً.

العِصمة: المنع، وهي ملكة احتماب المعاصي، والخطأ، ومن ذلتك لقبب "صاحبة العصمة" الذي يلقب يه المحدثون عظيمات النساء، وجعها عِصَم.

(٢) مَرَا: مَرِعاً الرَحل: طَعِيمَ. مرآته: ماهيشه حقيقته، فالانسَتان افه نطبق عرف معدنه وصِنفه.

(٣) نعت المؤمنين: وصف المؤمنين.

(٤) تَحَبَّرُ: تكبر وكان عاتباً شديداً. الجبار: من صفاته تعالى.

(٥) فالعبد من الله تعالى في خير وبركة وكفاية.

(٦) لا يحمل نفسه براثم الجراثم. ولا يكلفها فوق طاقتها لعلمه أنّ الله
 تعالى يمقت ذلك.

(٧) يستعمل عقله، ويعمل وفق يقين ثابت حسب قوانين الحياة.

(٨) ان نفس العبد بعد أن أطمأنت ان كل شيخ بعلم ا الله وماكان كائن،
 لذا فوضت الأمر له اولاً وآخراً.

<sup>(</sup>١) انهي شعبة/ تحف العقول/ ١٧٨.

قال الحسين عليه السلام: ﴿إِنْ أحسن المال ماوقي العرض﴾(١).

## الشرح:

الانفاق: من أعظم مايهتم به الإسلام وهبو من إحدى ركائزه وأصوله، وقد أعتبره امراً أحلاقياً يرشد الى التخلق بأخلاق الكرام والتحلي بصفة الجود والسخاء والتزين بالملكات الفاضلة والاحلاق الكريمة، وأنه من الحكمة التي يؤتيها من يشاء من خلقه، وبه يمكن الانسان ترويض نفسه وإرغامها على نبذ كثير من مساوئ الاعلاق والتحلّى بمكارمها(٢).

فمن الانفاق المناحل تحت السنعاء، مايبذل لوقاية العرض، وحفظ الحرمة، ورفع شر الأشرار، وظلم الظلمة، فإن السنعي لا يهمه بدل المال دفاعاً عن عرضه ونفسه، والبحيل ربحا منع بخله عن ذلك، فيهتك عرضه وتذهب حرمته. وفي بعض الأحبار دلالة على أن البذل لذلك ومايقتضيه المروة والعادة من غمرات الجود والسنعاء (٢).

من قال الأمام على عليه السلام في بعض خطبه: (إن أفضل القعال صيانة العرض بالمال)(1).

وقال عليه السلام في وصيته لأصحابه:

<sup>(</sup>١) وِردت في كشف الغمة للأربلي، ج٢، ص ٢٤١، بصيغة ثانية.

<sup>(</sup>١) مواهب الرحمن في تفسير القرآن، ج٤، ص٣٧٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> الأعلاق في حديث واحد، ج۲، ص۲۳٤.

<sup>(1)</sup> ألوسائل، ج ١١، ص ٥١.

﴿ اذا حضرت بلية فاجعلوا أموالكم دون أنفسكم، فاذا انزلت نازلة فساجعلوا أنفسكم دون دينكم، واعلموا ان الهالك من هلك دينه.. ﴾ (١). معدمه عد

# **(11)**

قبل له يوماً ماأعظم حوفك من ربك؟ فقال: ولا يأمن يوم القيامة إلا من خاف الله في الدنياك (٢).

## الشرجة

ان الخوف من الخالق تعالى لعظمته وقدرته، معناه الخشية منيه والحذر من سطوته.

وقد تعرضا لجانب من حوانب عشية الله في شرح الحكسة رقم (٣) وفي هذا المحال نكمل البحث:

ان صلة الانسان بخالقه في نظر القرآن الجيد، لها أهداف وغايات، منها:

ابناء الضمير الانساني: وذلك بدعم أهم مقوماته، وهو أعتقاد الانسان
 با الله ويقدرته، فالضمير هو المرشد الوحيد للانسان، والموحمه المذي بواسطته
 يسلك الانسان احد السبيلين.

فالضمير يحتاج الى تربية، ولا يوبيه إلا قربه من الساحة القدسية والفيض الألمى.

<sup>(</sup>١) العاملي/ الوسائل، ج١١، ص١٥٥.

 <sup>(</sup>١٠ الأمين/ أعيان الشيعة، ج٤، ص٤٠١.

قال الفلاسفة: أن ضِمْرِلُ بلا عقيدة با لله كمحكمة بغير قاض.

ورواعلى على المتعادة النفسية:

اختلفت الآراء حول الشبل الكفيلة للحصول على السعادة البشرية، فكل ذهب في وطر، فمنهم من قال انها موخودة في الاستمتاع بالظّنة، وآخر يعتقد انها في التقدم المادي، وثالث قال انها تتم بالتكامل الروحي والنفسي. الا ان الكوارث التي رافقت الحياة، أثبتت أنّ السعادة البشرية الحقيقية هي السعادة النفسية، وتتم بتقوية أواصر الاتصال بالخالق حل شأنه، فكلما أزداد قرب الانسان من خالقه أزدادت معه السعادة النفسية، وأطمأن في هذه الحياة.

٣- الايمان با لله وحب التقرب منه تعالى وشكره على أنعامه:

هذه غايات الصلة والقرب من الفيوضات الألهية، فحب المحبوب هو أعلمي درجات التقرب القدسي.

فخشية الله والخوف منه من أهم الدعائم التي قامت عليها السعادة النفسية، ولولا تلك الخشية لتمادى الانسان في حروجه عن حادة الصوات.

والخوف في التشريع الاسلامي، ووسيلة أصلاحية لمردع النفس البشرية، وهذا الخوف ينبغي ألا يكون إلا من الله تعالى، قال عز وحل:

﴿ فلا تَحَافُوهِم وَ خافُونِ الْ كُتُم مُؤْمِنُونِ ﴾ آل عمر ان/١٧٥.

واذا استقر الحوف من عقابه في أعماق النفس، يكـون لهـا رادع وحاجب عن ارتكاب مايهدم وحدة المختمع ويأحر التسابق للأفضل.

إن قُدِمَ الانسان على معصية ارتكبها، وخاف منها في أعماق نفسه، فيكون عوفه هذا واقعياً وسبباً ذافعاً له لعدم الأقدام على مايوجب له العقاب، وهذا يترتب عليه الخوف من يوم الحساب الموعود.

فالتمعن بقراءة الآيات الشريفة التي تصف أهوال يوم القيامة يزيد الانسان حوفاً وقلقاً من ارتكابه للمعاصي فيزداد استغفاره من ذنوبه وشيئاً فشيئاً يصفى نفسه من براثم الجرائم.

فالذي يضع الخوف نصب عيسه في حياته، ينجو ويسلك سبل الرشتاد، ويعلمن ان لا يناله إلا حير الدنيا والآخرة.

\*\*\*

**(**۲4)

الامام الحسين عليه السلام رأى رحلاً يعيب الفالوذج، فقال عليه السلام: (لعاب البر بلعاب النحل بخالص السمن ماعاب هذا مسلم) (١).

The street of

## الشرد:

اللعاب: تعبير بحازي يراد منه العصير.

البر: القمح.

لعاب التحل: العسل.

الفالوذج: حلواء تعمل من اللقيق وهو الطحين والعسل والماء والسمن.

بين الحسين عليه السلام كيفية عمل حلوى لها فوائد للبدن تعمل من وضع طحين الحنطة في العسل والدهن ويتم محلط الجميع بالماء.

وكثيراً ماتصنع هذه الحلوى حالياً في المحتمعات الاسبلامية. فالخلف يتابع عطوات السلف.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) الطبرسي/ مكارم الأعلاق/١٧١. طبع النحف/١٩٧٧.

قال الحسين بن على عليه السلام:

ومن أحينا في وردنا عن وهو على رسول الله هكذا وطهم أصبعه ومن احينا للدنيا فإن الدنيا تسع البر والفاجر (١).

# ((بجث عرفاتي))

#### الشرح:

عرف العرفانيون الحب بانه ذلك البيرابط الوئيس الذي يربط الموجودات بعضها مع بعض وبه يجتلب كل صانع مصنوعة، فهو الطريق الى الكمال كل بحسب مايريده كمالاً وبه تحقق الحياة السعيدة، ولأحله يعيش الفرد ويعمل.

فيظهر أن الحب لا يختص بالانسان فقط بل يشمل جميع الموحودات، ثبم تبين أن كل المخلوقات هي تحب الحالق تعالى، وقد تعرض لذلك أستاذ الفلسفة صدر المتأفين في كتابه الأسفار الاربعة، فقال: أن الموحودات بأسرها عاشقة لجماله، ويكفي في ذلك أنها سائرة الى الكمال المطلق ولا كمال الافيه تعالى ومنه عز وحل فهو مجبوب من كل حهة.

الحب من المعاني الوحدانية القلبية التي يلتركها كل أحد وان قصرت العقول عن الوصول الى كنه حقيقته. وهذه المعاني الوحدانية تتعلق بكل شيء بالأشياء وبالأشخاص وبالغريزة وبالخالق حل شأنه والتعلق الاعير يعير، يعسر عنه بالحب الألهى، وهو أفضل افراد الحب.

(هو وليد كمال معرفة الله تعالى والناشئ عن الجمال المعلق ولا يحصل إلا بالتخلية عن الرذائل والتعلهير عن كل مايشغل القلب عن الله تعالى، والتحلية بالفضائل. وهذا القسم همو أفضل اقسام الحب ولا يشعر به إلا العنارفون

<sup>(1)</sup> ابن عساكر/ تاريخ ابن هساكر، ج٤، ص٣٢٦. طبع بيروت.

با لله، وهو ذو مراتب متفاوتة، والجيامع بينهمـا أن يكـون الحـب الله وفي ا لله وكل ماكان الحب أشد كانت السعادة أتم وأعظم)(١).

فالحب والمسودة في الله عنامل مشترك اعتسره التشريع الاسلامي منهاجاً مشتركا بين افراد المحتمعة ودعاهم الى تطبيقته علني واقتع بجهاتهمه الأثنه مش أعظم دعائم بناء المحتمع الاسلامي وتقدمه.

# ((بحث روائي))

روى في الأحبار عن رسول ا لله صلى ا لله عليه وآله وسلم أنه قال: ﴿ وَلِلَّهُ عَلَى الْعَالَ : ﴿ وَلِلْ 

وقال نبينا الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ اللَّهِ مَنْعُ مَنْ أَحْبُ، فَمَّنَ أَحَبُّ عَبْدًا ۚ فِي أَاللَّهُ فَاتْمَا أَحَبُ اللَّهُ تَعَالَى وَلا يَح 

وقال صلى ألله عليه وآله وسلم:

﴿ أَفْضِلَ النَّاسِ بَعِدُ النِّسِينَ فِي الدُّنيا والآعرة الحِبُونِ لِللَّهِ المُتَحَابِونَ فِيهِ عِ وقال أمام الانبياء سيد الرسنل صلى الله يجليه وآله يوسيلم: ﴿ ﴿ مَنْ وَرَاهُ مِنْ الْعَرْبُ وَا ﴿ وَاللَّذِي مُنْفُسَى بِيلُهِ لا يَوْمِنَ عِبْدَ جِنْنَى أَكُونَ أَحِبُ لِلْيَهُ مِنْ نَفْسِنَهُ وأبوينه وأهلة وولدموالتاس الجمعين الإثلية منده بالتقيمة لاستان ياد الماه بالمراز المند to the extreme the action of the contract of the contract of the contract of the contract of

Compagnition of the Bearing and the

Park Commence

The second secon

The second of the second of

نستزواري/ مواهب الرحن في تفسير المقرآن، ج٧، ص٢١٧.  $\mathcal{F} = \mathbb{A}(A^{-1} \times \mathbb{A}_{n+1} \times \mathbb{A}_{n+1}) \times$ 

<sup>(</sup> المُعَلِّمُ } الاعبلاني في تحديث واحد، ص ، عن ١٠٠٠ من ١٠٠٠

<sup>(\*)</sup> الطافر / الاعلاق في خديث واجد، ص٧، ص١١.

<sup>(&</sup>lt;sup>د)</sup> نَشَمَى/ سنينة البجار.

فالفاتح العظيم الحسين عليه السلام، حث على حب آل البيست الله تعالى، ولم يشجع على حبهم الأغراض دنيوية، كأموالهم وشجاعتهم، دون ان يكون ذلك الله تعالى.

قال النبي الأعظم:

(حق على الله ان لا يرفع شيئاً من الدنيا إلا وضعه) <sup>(۱)</sup>.

وهذا مصداق للآية الشريفة في قوله تعالى:

﴿ قَالِ الأَسْالُكُم عليه أَجِراً إلا المودة في القربي الشوري (٧٣٠.

فيظهر من الآية الشريفة، أن حسب بيت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، ضرورة من ضروريات الدين، وهذا واضح لأنهم أهل للحب والولاء، وقد تجلى هذا لنا من علال سيرتهم، فأنه تصالى لا يقرض حب وطاعة من يعصيه ولا يعليهه.

عن أنس بن مالك يقول: سمعت رئسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول:

(عنوان صحيفة المؤمن حب علي بن ابي طالب) (١).

واحسرج الحافسظ أبسو عبدا الله المللا فسي سيرتسه: "أن رسسول الله صلى الله عليسه وآلسه وسلسم قسال:

(ان الله حميل أحري عليكم للودّة في أهل بينيّ وأني سائلكم غيداً عنهم)(٢).

والى ذلك أشار الشاعر سفيان العبري الكوفي بقوله:

<sup>(1)</sup> عمد الشيرازي/الفضائل والأضداد، ص٨.

<sup>(</sup>٢) الصفوي الشافعي/ نزهة الجليس/٢: ٣٠٨. القندوزي/يتابيع للودة، ص١٣٥.

۲۶ عب الدين الطيري/الذحائر، ص٥٧.

فولاهم فرض من الر حمن في المقرآن واحب

وايضاً الى ذلك أشار الامام الشافعي بقوله:

ياأهل بيت رسول الله حبكم ﴿ فَرَضَ مِنَ اللَّهِ فِي الْقَرَّآنَ أَنْزِلُهُ ۗ والجدير بالذكر ان أثمة أهل البيت عليهم السلام لا يغتبرون حبهم وحسده يكفي لنحاة العبد من ربه، بنزك العبـد لطاعـة ا الله، كمــا يتمنــون مــن يميلــون للشهوات بالتحرد عن طاعمة الله، بـل قرنـوا حبهـم وولاءهـم بطاعــة الله سبحانه وأوصوا بها لأنها للفتاح لحبهم.

قال الامام الباقر عليه السلام لجابر الجعفي:

﴿ يَاحَايِرِ أَيْكُفَىٰ مِن يَتَجَذَّ التَّشْيِعِ إِنْ يَقُولَ بَحِينًا أَهِلِ البِّيتِ، فَوَا لَهُ مَاشْسَيْعَتَنَا إلا مِن أتقى الله وأطاعه، ياحام مساتقرب إلى الله تبسارك وتصالى إلا بالطاعبة ومامعنا براءة من النار ولا على ا لله لأحد من حجة، من كان ينطيعباً. لله فهمو لنيا ولي ومن كبان اله عاصياً فهو لنا عدو، وماتنيال ولايتنيا إلا ببالعمل

Wally and the same of the same

· 1995年 - 1996年 - 199

والمتحاري والمراجع فتتحرض ويتنطق كالمحاجزة والمراكي فأنسان والمحاري والمحري

المستقالة الأناف في إلى الأنبي والمناف المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة والمنافرة والم

قال الحسين عليه السلام النافع الأزرق لما قال له صف لي إلاك الذي تعبد: ويانافع من وضع دينه على القياس (١): ثم يبزل الدهر في الألتباس مائلاً اذا كباعن المنهاج ظاغناً بالأعوجاج (٢) ضالاً عن السبيل قائلاً غير الجميل (٣)، ياابن الأزرق: أصف إلهي بما وصف به نفسه، لا يسلوك بالحواس ولا يقام بالناس (٤) قريب غير ملتصق وبعيد غير مستقصي، بالحواس ولا يعمض، معروف بالآيات موصوف بالعلامات، لا إله إلا هو الكبير المتعال، قبكي أبن الأزرق. كه (١)

## الشرع:

(۱) القياس: هو الحكم على معلوم عمل الحكم الدابت لمعلوم آسر، لا شراكهما في علة الحكم، فموضع الحكم الدابت يسمى أصلاً، وموضع الآخر يسمى فرعاً، والمسترك يسمى حامعاً وعلة، وهي أما مستنبطة أو منصوصة. وقد أطبق أصحابنا على منع العمل بالمستنبطة، إلا من شذ، وحكي أجماعهم فيه غير واحد منهم، وتواتر الأخبار بانكاره عن أهل البيت عليهم السلام، وبالجملة فمنعمه يعسد مسن ضروريات الملهسب، "معالم الدين اص 22 المعاملي، النجف ١٩٧١.

فالحسين عليه السلام وضع حال العمل على القياس غير منصوص العلة.

 (٢) ان الدين الذي وضعت بنوده بصورة غير صحيحة يكون الأنحراف فيه عميقاً بعيداً عن الحقيقة والصواب.

(٣) أي أن هذا الدين المعوج لم يتمكن من القدرة والحذق وحودة النظر،
 بل ينطق غير صحيح بعيداً عن الأهداف السامية.

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر/ تهذيب تاريخ دمشق/ ٤: ٣٢٦.

(٤) لله تعالى صفات ليس للمخلوقيين صفة منها، وله سبحانه صفات أسماؤها تطلق على للخلوقين، مثل الرؤوف والرحيم، أما النعوت فلا تليق إلا به تعالى، وتطلق الاسماء لمعنى آخر على المخلوقيين. من هذا يظهر ان صفة العقل تحدث لوقوع حدث العقل، بينما صفة الدات وضعت قبل حدوثها، فهى كائنة صائرة.

فلم يزل الله تعالى ربنا والعلم ذاته ولا معلوم. والسمع ذاته ولا مسموع، وهكذا بقية الصفات (١٠).

فا لله تعالى واحد لا يجزأ، فمعرفته لا يتحقق مفهومها ما لم يسدرك الانبسان كيفية أثبات الخالق حل شأنه.

وضح الامام الحسين عليه السلام، في حكمه هداه، ان التشريع الاسلامي أعتمد على الربانية في بناء مقومات لانها النواة الرئيسية في أستمراز الحياة البشرية السعيدة، فيها يسلك الأنسان أفضل منهج سواء كان في المعاملات أو في الربطنيات ، وهكذا هو الأمل للنشود.

نافع بن الأزرق:

هو رأس الأزارقة، قال في الملل والنجل ص١١٨، عرج الأزارقة بع نافع من البصرة الى الأهواز، فغلبوا عليها وعلى كورها وماورايها من بلدان فأرس وكرمان ايام عبدا لله بن الزبير، وقتلوا عماله بهذه النواحي، وكان مع نافع ثلاثون ألف فارس. وحارب محمد بن المهلب ابس ابني صفرة الأزارقة تسع عشر سنة وفرغ منهم ايام الحنجاج، ومات نافع قبل وقائع المهلب، وبايع الأزارقة بعده قطري ابن الفنجاءة وسموه أمير للومنين.

قتل نافع الأزرق سنة ٢٥هـ<sup>(٢)</sup>.

vija Najvija i stati 🕶 i

<sup>(</sup>١) حسين أبو سميدة/المعرفة الإلهية، ص٢٣.

<sup>(</sup>٢) ابن الأثير/الكامل في المتاريخ/٣ :٣٤٩.

قال عليه السلام:

وَشَرَ خَصَالُ الْلُوْكَ الْجَبِّنَ عَنِ الْأَعْلَىٰءَ وَالْفَسُوةُ عَلَى الْفَعْفَاءُ وَالْبَحْسِلُ عَنِ الْأَعْلَىٰءَ وَالْبَحْسِلُ عَنِ الْأَعْطَاءِ ﴾ (١).

ينبغي بولي أمر المسلمين ان يكسون قلبه قويماً، وان لا يذعمن لأجهاء الله، يقاومهم بمادمملك من القوتين العسكرية والاقتصادية.

وقلبه يجب ان يكون رخيماً حتى يرحم من لا حيلة له ولينس له حيل

وعليه أن لا يكون بخيلاً بما وهب الله بالأذه من خيرات، وأقاض عليها من بركات، بل يكون عادلاً بينهم. لان من المثل العليا في الاسلام تكليف متبعيه بأن يكونوا قاصن بالعدل بين الناس، قال تعالى:

الويا أنها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهدا « الله ولوعلي أنفسكم أو الوالدين والأقربين النساء/١٣٥ .

أمر الله سبحانه المؤمنين ان يكونسوا مسالفين في تحسري العسل وإن يكونسوا شهداء بالحق مطلقاً لوحه الله لا لغرض دنيوي.

ولأهمية العدل في بناء المحتمعات وسعياً لنشر أواصر النزابط بينها، أمر القرآن المحيد بمراعاة العدل حتى مع أعداء الاسلام، قال تعالى:

المالدة/٨.

ا فالعدالة من قبل ولي امر المسلمين فيما ينهم أو مع غيرهم ليست من صنع المشر بل نص إلهي وضع كقانون أحتماعي يسعد المحتمع ويهديه للسلام والطمأنينة في الحياة.

<sup>(1)</sup> الزيماني/ وسيلة الدارين في انصار الحسين ص١٥ عن الشافعي في مطالب السؤل

قال الشافعي: مات ابن للحسين فلم يُرَ عليه كآبة فعوتب في ذلك فقال: (ا) الله فيطينا فافا اراد مانكره فيما نحب رضينا (١).

## الشروز

يدأب الامام الحسين عليه السلام على رسم قواعد الحياة الاحتماعية المتسبة بالأفضلية، ومن تلك الأسس: ان يكون التوازي بين الخالق والمخلوق منتظماً وعوجب هدا الانتظام الكوني يعرف الانسبان حلوده. فالانسبان بجميع حالاته واحواله، ماهو الانفحة من نفحات الحالق وفيض من فيوضات بحميع حالاته واحواله، ماهو الانفحة من نفحات الحالق وفيض من فيوضات

فالحالق حل شبأنه من ألطافه ورحمته للانسيان يغلبل ليه عوامل الطنيعة فتنسخر له، ومن ثم تزدهر الحياة.

لذا فالمؤمن اذا سأل مولاه بما أهمه، فحري بالعلبالة الألهية إجابته، فالخيالق حل شأنه حَثُ على طلب السؤال ودعانا له، فغيضه القدسي قريب منا اذا قدمنا عليه.

فلو أمات الله تعالى ابناً لنا لمصلحة هو يعرفها، فينعب أن نسلم للأمر عن رضا بما أراده الخالق، فهذا أجمل لنا، لان الجؤع وعلم التحلي بالصبر للنوائب يؤول على الانسان بتتأتج سلبية ليس بصالحه.

# ((بحث عقائي))

ان الانسان بطبيعته ضعيف تحاه تيارات ميوله الغريزية عقائدية كانت أم عاطفية، فتراه تارة يوحم وتعنيق عليه السبل لنائبة اصابته كفقيد الولد أو

<sup>(</sup>١) الخوارزمي/ مقتل الحسين ج١، ص٤٧. طبع النحف/١٩٤٨.

المال، فتزعزع عقيدته، والحرى يطير بأحنحة الفرح تعبيراً لسرور أصابه، فهومرة أوجم والحرى اترح وبهما أفرط، فلا الاول ممدوح ولا الثناني دائم المفي المعديث الاتحري مافاتك ولا تفرح بما أتاك. واعظم من ذلك قوله تعالى:

﴿خلق الانسان ضعيفا اذا مسه الشرجزوعا واذا مسةُ الخير مُنوَعا ﴾ النشاء / ٧٨٠٠

فثبات النفس وسكونها في فعل مايتفَّق عَليها فَعَلَه أَو تَسَرَكُ مَايَتُهُنَّ عَليها وَعَلَمُ أَو تَسَرَكُ مَايَتُهُنَّ عَليها تَركه لهو اكثر أحلاق اهل الايمان.

A CONTRACTOR OF THE CONTRACTOR

قال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ من مات له ولد أو ابن قصير أو لم يصير يسلم أو لم يسلم لم يكن له ثواب إلا الجنة ﴾.

وقال رسولنا الكريم صلى الله عليه وآله وسلم:

ورن صبر على مصيية فله من الأحر بوزن جيال الدنيا).

وعن الامام على عليه السلام: في المرض الذي يصيب الصبي قال: ﴿ لَا كَفَارَةَ لُوالَدِيهِ ﴾.

فالحسين سيد الأخرار أزادان يذكر الانسان ويهذب أعلاقه فدعاء لاتخاذ اسمى المواقف وهو الصبر في أحرج الفلسروف واصعبها لكبي يكون بمقدوره المبتيعاب المجنة.

\*\*\*

قال أنس كنت مع الحسين، فد علت عليه حارية فحيته بطاقة ريحان. فقال

Mary Commence States of States of the

y oxjet

Sand the state of the sand sand sand sand sand

﴿ انت حرّة لوجه الله ﴾

فقلت: تجيفك بطاقة ريجان فتعتقها!! 

وكسلا أدينسا الله، قسال إلله في والإنجيبية م تحية فعيدا بأحسن منها أو the region in stronger of the

تعرضنا لشرح التحية في الحكمتين(٢٠،١) ووضعنا وحوهماً متعلمة لها. وفي هذا المحال نكمل بحث التحية من حاتب أعرب من من المناه المحال The state of the s هذا مشهد تأريخي مثير..

المراجعة أوجرت وعجاب للماد والأكام لأحمي والألا

ا باقة ورد تقدم للحسين غليه السلام من قبل أمرأة عملوكة .. يستلمها عليه السلام بلمنة نجنان بمحضر أحد أصحابه في المناه المناه ثم يسرع الحسين عليه السلام يتقديهم هديته لها.. خزياً على عسادة الأولياء..

> قدم أفضل هدية وأسمى حائزة.. أعطاها حريتها..

<sup>(1)</sup> على جلال الحسين/ الحسين ١١٦/٢.

إذ حيّاها بأحسن من تحيتها..

هذا المشهد المسرحي يعتبر درساً تربوياً للمحتمعات، يصور كيف بامكان ولي أمر المسلمين ان يربي النفوس ويهذب الاحلاق بالافعال المباشرة التي تعتبر دروساً تربوية للأحيال.

ان تقديم باقة ورد للفاتح العظيم ابي الشهداء، أشعار للسلام عليه، فأعتبرها الامام احدى طرق أداء التحية. وبما ان رد التحية واحب كفائي، لذا بادر بالرد الأجمل بناءً على تطبيق قواعد التشريع الاسلامي، فوهبها حريتها.. واي شي أفضل من حرية الأنسان؟.

هذا يعني ان تصرف أبي الشهداء هذا يهدف منه تنميــة الأحــاء في نفوســنا وتوحيهنا لتطبيق مفاهيم النظام الاسلامي.

\*\*\*

.

# **(40)**

قال الحسين عليه السلام:

﴿ لاتتكلف ما لا تطيق ولا تتعرض لما لا تدرك ولا تعسد بما لا تقسر عليه ولا تنفق الا بقدر ما تستفيد ولا تطلب من الجزاء إلا بقدر ما صنعست ولا تفرح إلا بما نلت من طاعة الله تعالى ولا تتناول الا مارأيت نفسك له أهلاً ﴾ (١).

#### الشرح:

خاطب الامام الحسين عليه السلام النفس البشرية بان لا تتحمل اكثر من طاقتها، وذلك أدوم لبقاتها واكثر فائدة لغيرها. فالقدرة التي أودعها الخالق تقدست أسماؤه في الأنسان تتفاوت من شخص لآخر بحسب ارادته تعالى.

فلنقف عند النفس ونرى ماهى:

النفس: في اللغة معناها الذات والشخص. وهي مشتقة من "النَفَسّ" وهـ و نسيم الهواء، وبه تتعلق الحياة والبقاء لبني البشر.

فالنفس ماتقوم به الحياة، وهي تلمس عند كل فرد حي، ويعبر عنه بلفظ "أنا"، وهذا الأنا مركب من روح وحسد متحدين عقلاً منفردين أثراً.

وقد عرف الفلاسفة والعرفانيون وغيرهم النفس بتعاريف كثيرة ومتعددة كل حسب منطلقه وأختصاصه. وأشهر تلك التعاريف ما صدر عن المتدينين وهو: انها قوة لا مادية خالدة غير متحسدة قادرة على ان توجد في انفصال واستقلال عن الجسد في عالم آخر.

<sup>(</sup>١) مصطفى الاعتماد/ لمعة من بلاغة الحسين ص١٢٨ (ط/ كربلاء ١٩٦٠).

قال السيد السبزواري (قلس سره) في تفسيره ٢٢٧/٢ اذا رجع كل فرد الى وجدانه يرى أنه شيئان النفس والجسد ويذعن بأن للانسان بدناً وحسداً، وقوى ظاهرية، ومايدبرها وهو ليس الا النفس المعبر عنها به (السروح)، وهما متحدان كإتحاد الماء مع السورد لا يمكن الفصل بينهما الا من ناحية الآثار والعوارض والحوادث والآفات. فإن للحسم حواصاً وأثاراً واعراضاً معينة، كما ان للنفس أثاراً وظواهر وحوادث، ولعل هذا الامر اصبح من الواضحات في هذه الاعصار بعد تقدم العلم وكشف الظواهر النفسية ومايترتب عليها من الآثار والاعراض المتعلقة بالنفس دون الجسد وقد وضعوا لها علماً يتكفل جميع مايتعلق بالنفس.

فالانسان عقلاً مركب من النفس والحسد ولكنها شئ واحد شخصي ولمه مادة وفكر وفعل، فأصبح واضحاً انه الى هذا الشيئ الواحد توجه خطاب القرآن المحيد والانبياء والأولياء.

فالنفس والجسد شيئان يرسمان موضوعاً واحداً، يفكر ويفعل، ينبغبي عـدم تعرض احدهما الى ما ينقص من مستوى الأثر الذي يتركانه.

هذا ماأشار له الامام الحسين عليه السلام من حكمته، فقلد قلم عرضاً لعدد من الوصايا التي تعتبر كل واحدة منها درساً من دروس الأحلاق التي تنمي أواصر الألفة وتدعو لوحدة المحتمع، ومن تلك التوحيهات نذكر مايلي:

١- ينبغي عدم تكليف النفس فوق طاقتها، لما ذكرناه اعلاه.

۲- يتصرف الأنسان بقدر مايدركه عقله، وذلك يتم تخصيصه عقدار
 مكانة الفرد في مجتمعه.

٣- الشيئ الذي ليس بمقدور الانسان تحقيقه فعلاً أو نطقاً، عليه ان لا يَعِدَ
 أحداً عليه، فذلك ينقص قدره ويفقد كرامته شيئاً فشيئاً.

٤- المعروف الذي يصنعه الأنسان عليه أن لا يطلب حزاءً عنه بأكثر منه،
 اذ ان فعل الخير يشترط في تحققه ان يكون لوحه ا الله تعالى.

المنافع المادية التي يسعى لها الفرد لا تبقى على حالها فهى عرضة للزيادة والنقصان، وهي واسطة لأستمرار الحياة، فلكونها زائلة لا يفرح بها، بل يفرح بالربح الدائم وهو أن يكون الأنسان قريباً من حالقه حائزاً على رضاه في كل أوقاته.

٣- الانفاق يجب ان يكون بقدر حاحة الحياة، فلا تبذير ولا تقتسير فكلاهما مذمومان في التشريع لأنهما من أهم العناصر التي تساهم في هدم أواصر الوحدة.

# ((بحث في الانفاق))

من جملة الأمور المهمة التي أهتم بها الاسلام هـو الأنفـاق، وحعلـه أحـدى ركائزه الرئيسية، وقد ورد ذكره في القرآن الجيد في عدة مواضع، منهـا قــال تعالى:

الله الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبة أنبت سبع سنابل. . الله من اله من الله من الله

وقد حظى الانفاق بهذه المنزلة لانه يمس الفرد والمحتمع، ويساهم في بناء التجمعات الانسانية على أساس التعاون والحبة كقاعدة رئيسية ينطلق منها لأكمال مسيرة الحياة، ولا يغيب على أحد أن إحتياج بني الأنسان لنوعه أمر فطري أودعه الله تعالى في عباده.

لذا نرى ان نظرة الأسلام للأنفاق تختلف عن نظرة المذاهب الأقتصادية الاحرى التي أزدهرت فانتشرت في العالم، فتلك المذاهب تحاول اصدار القوانين من أحل مكافحة الفقر والقضاء عليه، ولم يتحقق ذلك الأمل، والفقر لا يزال يفتك بالشعوب ويحول البشر الى صنفين.

بينما الاسلام ينظر الأنفاق كوسيلة أصلاحية يتم بها الاصلاح من ثلاث عاور هي المحور الاقتصادي والتربوي والأخلاقي.

فيترشح ان الانفاق مبدأ اسلامي وأضلاحي ناجح يساهم بفعالية في بناء وحدة المحتمع وانتعاش النواة الاسلامية.

ذكر الاخلاقيون ان للانفياق وجنوه متعددة واحبية ومندوبية نوردها

فمن وحوه الانفاق: الزكاة، والخمس، ونفقة العيال، والسحاء وقد تعرضنا لشرحه في شموح الحكمة رقم (٢٧)، والإيشار، وصلقة التطوع، والهدية، والحق المعلوم مصداق قوله تعالى:

الموالذين في أموالهم حقَّ معلومٌ للسائل والمحروم المعارج/٥٠،

ومن السحاء الضيافة، ومنه بذل المال لوقاية العرض وقد ذكرنا ذلك في شرح الخطبة رقم (٢٨)، ومنه ما ينفق في المنافع العامة، ومنه القسرض الحسس وإنظار المعسر، واعانة المسلمين، ومنه تحليل الميت والحي بيراءة الذمة.

كل هذه مبادئ مهمة تشكل دروساً في الأخلاق والأحتماع والمتربية من شأنها رفع مستوى حياة الأنسان للأفضل.

•

وقف الحسين على قبر أحيه الحسن عليهما السلام فقال:

﴿ وَلَكُ الله أَيَا مُحَمَّدُ أَنْ كُنْسَتُ لَنَاصِراً لَلْحَقّ وَتَوْلُو الله عند مداحض الباطل(١) في مكان التقية (٢) بحسن الروية (٣) وتستشف جليل معاظم الدنيا يعين حاذرة (٤) وتقيض عليها بيد طاهرة وتردع مايريده أعداؤك بأيسر (٥) المؤنة عليك وأنت ابن مسلالة النبوة (٢) ورضيع لبان الحكمة فإلى روح وريحان، وجنة ونعيم، أعظم الله لنا ولكم الأجر عليه ووهب لنا ولكم السلوة (٧) وحسن الاصاءة عليه (٨) . (١)

#### الشرح:

١- مداحض الباطل: إزالة الباطل وأثبات الحق.

٣- مكان التقية: مواضع التقية.

٣- حسن الروية: التصرف في المواقف الحاسمة بما يفرضه العقل.

٤- بعين حاذرة: تراعى الحقوق مالك وماعليك.

0- أيسر المؤنة: أقلها كلفة.

٧- السلوة: سلاه من هَمِهِ (تسلية) و (أسلاه) أي كشفه عنه. (مختار الصحاح ص٢١٣).

<sup>(</sup>۱) ابن عساكر/ تهذيب تاريخ دمشق، ج٤، ص ٢٣٠/الحسين تأليف علي حلال الحسين، ج٢، ص ١٧٢.

٨- حسن الأساءة عليه: تعبير مجازي للتقية. قال الشهيد محمد بن مكي (قده)، في كتابه القواعد والفوائد: التقية محاملة الناس بمنا يعرفون وتبرك ما ينكرون حذراً من غوائلهم.

فالحسين يمدح أخاه عليهما السلام بنصرة الحسق وانه لا يعرف التقيمة ولا يبالي بمجاملة الناس كائناً في ذلك من كان.

\*\*\*

# (TV)

قال المدائي: حرى بين الحسن والحسين كلام فتهاجرا، فلما كان بعد ذلك اقبل الحسن الى الحسين فقبله ايضا، وقال:

وإن الذي منعني من ابتدائك بهذا الي رأيت أنك أحق بالقضل مني فكرهت أن أنازعك ماأنت أحق به مني . (١)

### الشرح:

أحتمال وقوع التهاجر بين الحسنين بعيد حداً، لأنهما سيدا شباب أهل . الجنة على لسان نبينا الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم، ثم هما منبع الحكمة، ورضيعا النبوة، وكلاهما يدعوان للاصلاح ووحدة الكلمة والألفة والتعاون، فكيف وقع التهاجر بينهما. اللهم أنت أعلم؟..

<sup>(</sup>١) ابن كثير/البداية والنهاية، ج٨، ص٧٠٨.

فان صح وقوع التهباحر بينهمناء فالامنام الحسنين سعى بنزده علني أعيبه الحسن عليه السلام لييان أمرين هما:

١- ان الامام الحسن عليه السلام مقدم عليه، وهو صاحب العصمة والامام قبله، فالحسن أفضل من الحسين عليهما السلام ومتقدم عليه، والحسين عليه السلام دائماً يسعى لإظهار منزلة وفضل أعيه وطاعته له.

٣- لقد تعاون الحسنان على رسم منهج يهـدف الى دعــم وحــدة المحتمـع وألفته، فحثا المسلمين على عدم التهاجر ولو لفسرة قليلـة، وان ا لأفضـل من سبق غيره في أصلاح مافسد بينهم، وذلك حسبما أوصانا سيد الرسل وحماتم النبيين صلى الله عليه وآله وسلم، إذ قال: َ

﴿لا يحل المسلم ان يهجر أحاه فوق ثلاث يلتقيان فيعرض هذا ويعـرض هـذا وخيرهما الذي يبدأ السلام).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ إِنَّا مُسَلِّمِينِ تَهَاجُوا فَمِكْمًا ثَلَاثُمَّا لَا يُصطلحان إلا كَانَا خِارِجَينَ مَـن الاسلام ولم يكن بينهما ولاية أيهما سبق الى كـلام صاحبـه كـان السـابق الى الجنة يوم الحساب).

and the second second

الحسين عليه السلام دخل المستراح فوحد لقمة ملقاة فدفعها الى غيلام له فقال:

وياغلام أذكوني في هذه اللقمة إذا خرجت كي

فأكلها الغلام.. فلما خرج الحسين قال:

﴿ يَاعْلَامُ اللَّقَمَةُ ﴾.

م. قال: أكلتها يامولاي. قال عليه السلام:

﴿ أَنْتُ حَرَّ لُوجُهُ أَ لِلَّهُ تَعَالَى ﴾.

فقال له رحل: أعتقته ياسيدي. قال عليه السلام:

ونعم سمعت جدي رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: من وجد لقمة ملقاة فمسح منها مامسح وغسل منا ماغسل وأكلها لم يسغها في جوفه حتى يعتقمه الله من النار، ولم أكن لاستعبد رجلاً اعتقمه الله من النارك (1).

# الشرح:

ان هذا المشهد التاريخي الذي حرت أحداثه بين الامام الحسين عليه السلام وغلامه، ماهو إلا منهاج أصلاحي، لعلاج النفس البشرية وردعها وحثها على الحد من ظاهرة التبذير في المواد الغذائية، بأعتبار التبذير آفة تقوض الحالة الاقتصادية لأي بحتمع مهما كانت مدَّحراته.

فكانت حكمة الحسين عليه السلام تطبيقية وفاعلية من أحل ان تكون أكثر تأثيراً، فهو عليه السلام سعى للاستفادة من بقايا الطعام أو إحزائه

<sup>(1)</sup> الحوارزمي/ مقتل الحسين: ج١، ص١٤٨.

لمهجور ، حتى يعودنا عدم التبذير والاحتفاظ بالفائض لحين الحلحة من أجل ن لا ، مي الاطعمة على الارصفة ومفترق الطرق، كما نشاهده اليوم.

# ((بحث في التبدير))

التبذير: هو صرف الشئ فيما لا ينبغي، ووضعه في غير موضعه بـل هـو غيباع لكل شئ.

الاسراف: هو صرف الشيع زائداً على ماينبغي بـل هـو صيرف النسيع في موضعه وغير موضعه.

فالمسرف يكون ملوماً من الناس محتاجاً الى معونة غيره متحسيراً على مافاته.

قال تعالى:

﴿ يُصَلِ اللهُ من عومسرفُ مرتاب المؤمن/٣٤/

وقد نهى التشريع الاسلامي عن التبذير في الاصوال وانفاقها في خيير مواضعها، لأنه يؤدي بصاحبه الى الفقر.

قال سيحانه:

الشيطان لرنه كلودا من المباري كانوا إخوان الشياطين وكان الشيطان لرنه كلودا من الاسراء/٢٦، ٢٧.

ينبغي أن يكون الفرد والأسرة والمحتمع كلهم متحلين بهذه الصفة المحبوبة عند الله تعالى والانبياء والاولياء، ووضع ميزانية خاصة لكل فرد حسب مقدار دخله حتى لا يضطرب ميزان التعادل بين الحاجة والطلب.

وقد سبق ان شاهدنا في مجتمعتا شدة تبذير الأسرة وعدم التزامها بما أمر الله صالى به في القرآن الجيد. وكان التبذير في المواد الغذائية والحاحبات الضرورية، لذا نشاهد ان القمام مليئة بأصناف الأطعمة الفائضة عن الحاسمة وغيرها. اللهم عفوك يارب..

لم يكن هذا إلا نكراناً لشكر الله سبحانه، وداعياً لمزوال النعمة.. فينبغي أعدد الدرس وأحتناب رمي الفائض بمل الاحتفاظ به للضرورة واستعمال مانحتاجه حسب المقدار المطلوب، وبذلك نكون قد أدينا موجبات شكر الخالق تقدست آلاؤه.

الى هذا أشار أبو الاحرار الامام الحسين عليه السنالام كني ينبئة الفنرد من غفلته حتى ينعم بالخير ولا يسأل الحاجة.

فالانسان اذا أعتاد على تربية نفسة وترويضها على مكارم الأعمالاق والمني منها عدم التبذير في طعامه فانه حتماً يتعدى الى غير ذلك في الملبس والمسكن، وفي تنقله وسفره وكل شؤونه، ويتعدى ذلك للأهم والأفضل وهنو عدم التبذير في دينه لأحل دنياه.

قال سيد الفصحاء الامام على عليه السلام:

(الرابح من باع الدنيا بالآخرة، وأستبدل بالآجلة عن العاجلة).

وقال عليه السلام:

(العاقل من همجر شهوته، وباع دنياه بالحرته)

قال عبر بن عبد العزيز الحلساته:

تأخيروني من أحمق التاسك..

قالوا: رحل باع آخرته بدنياه.

قال: أنبثكم بأحمق منه،

قالوا: بلي.

قال: رحل باع آخرته بدنيا غيره.

قال الشاعر:

3. A. S.

The second secon

عجبت لمبتاع الضلالة بالهسسدى

المناز وأعجب من هذين من ياع ديسه

early the probability of the first of the fi

ومن يشتري دنياه بالدين أعجب

بَدَنْيَا سُواهُ فَهُوْ فِي ذَيْنُ أَعْسَجُبُ

Company of the second

Market of the according

the war in the contract of the contract of the contract of

the many of early of the same of the same

سأل رجل الحسين عليه السلام جاحة، فقال له: ﴿ يَاهِذَا سُؤَالُكَ أَيَايَ يَعَظُمُ لَدِي، وَمَعْرَفَتَى بَمَا يَجُبُ لِكُ يَكُبُرُ عَلَىٰ، وَيَـذَّى تعجز عن نيلك عا أنت أهله، والكثير في ذات الله قليل وما في ملكي وفياء بِشَكُولِكِ، فَانِ قِبْلُتِ بِالْمُسُورِ، دَفَعَتْ عَنْ مَرَارَةُ الاَحْتَيْنَالُ لَكَ، وَالاَهْتَمْنَامُ Harry Lange State of the

## الشرح:

هذه المحاضرة المقطئيرة للامام مبط الاسباط قيها من اللروس التربوية الشي الكثير، نذكر منها:

Some many to be a many to be

١ – ان قضاء حاجة المسلم في ادارة شؤون خِيَاته على أختالاف أنواعَهَا، أمر هام تبناه الاسلام كميدا أساسي يساهم في نشر السحادة والطمأنيتة لمدى أبناء النوع. وأعتبر ذلك من التعاون الـذي هـو أبـرز معنا لم النزبيـة الاســـلامية وأنجح طريق للاصلاح. 

<sup>(</sup>١) الخوارزمي/ مقتل الحسين: ج١، ص٥٣٠.

فأن هذه النزعة الحميدة التي تبناها الاسلام كمبدأ رئيسي لبناء كيانه، فيها ساد المسلمون على غيرهم وعلا شأنهم وقويت شوكتهم وحُسِبُ لهم ألف ألف حساب.

فقضاء حاجمة المؤمن، وأدخمال السرور عليه، لأمرين أصلاحينين، لهما الفاعلية القصوى في داعوية بناء شخصيته، لمذا ورد الحبث عليهما من قبل نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم والأثمة الأطهار.

قال أشرف الانبياء محمد صلى الله عليه وآله وسلم: من سر مؤمنا فقـد سرني ومن سرني فقد سرّ الله.

عن محمد بن قيس عن ابي جعفر عليه السلام قال:

﴿ أُوحَى الله عز وحل الى موسى عليه السلام، إن من عبادي من يتقسرب اليَّ بالحسنة فأحكمه في الجنة، فقال موسى: يارب، وما تلك الحسنة؟ قال: يمشى مع أخيه المؤمن في قضاء حاجته قضيت أم لم تقضُ ﴾.

هكذا يتبلور لنا أن التعاون في الاسلام قاعدة من القواعد التي تبتنسى عليها سعادة المجمع الأنساني، وركن من أركان الهداية الاحتماعية الستي تقوم علمى التعاون بما ينفع الناس في دنياهم، وأساس مهم من أسس الاحتماع الأنساني.

۲- إحابة طالب الحاحة بأساليب أدبية رقيقة، لكي لا تنحدش نفسه، فالنفس كالصحيفة البيضاء تشأثر بأي شيئ يتعارض مع ماينفر الاحتماع الأنساني.

عن حابر عن أبي جعفر قال:

**(**تبسم الرحل في وجه أخيه حسنة..**)**.

٣- تقديم المساعدة حتى لو كانت قليلة وذلك حسب الامكانية، وترفع وكأنها طاقة ورد تقدم للمتوعك.

٤- نبهنا سيد الشهداء على وحوب شكر الخالق تقدست آلاؤه لما وهبه لنا من نعمه الكريمة، وتفضل علينا بأن جعلنا سبباً لمعاونة السائل. قال تعالى:
 شكرفانما يشكرلنفسه النمل/٤٠.

فشكر الله حل وعز، تعني الثناء والشكر لنعم الله الدي خلقها واباحها وحعل الانتفاع بها ممكناً، فهذا كله من فضل الله وأحسانه لعباده.

لذا عَدَّ الفلاسفة ان الشكر من أجل مقامات الأنسان وأفضل درجاته.

والشكر لا يشمل فقط على التوفيق لقضاء حوائج المؤمنين بل يشمل نعم الله الأخروية مثل التوفيق للايمان بالله وطاعته وأداء عبادته تعالى.

\*\*\*

# **(:.)**

الامام الحسين عليه السلام مَرَّ على صبيان معهم كسرة فسألوه ان يأكل معهم، فأكل ثم حملهم الى منزله فأطعمهم وكساهم وقال:

﴿أنهم أسخى مني لأنهم بذلوا جميع ماقدروا عليه وأنا بذلت بعض ماأقدر عليه ﴾(١)

#### الشرح:

المفهوم الأخلاقي في الاسلام يختلف عن غيره من الاديان التي سبقة، بكونه يمتاز في انه يشتمل على روح التوفيق بين سائر النزعات الأخلاقية، ويلي جميع المطالب للانسان، فهو ينظر الى الفرد كما ينظر الى المجتمع،

<sup>(1)</sup> الحنوارزمي/ مقتل الحسين، ج1، ص٥٥٥.

ويعطي لكل واحد منهما حقم، وهذه النزعة بلورت حقائق عامة تشكل القاعدة الرئيسية التي يرتكز الاسلام عليها لديمومة بناء تواته.

سعى الامام الحسين عليه السلام الى الالتزام العملي بالحفاظ على الشريعة ودوام العمل بها وتحديد مسؤولية كل فرد بالنسبة الى المحتمع، وهذا يشمل كل مافيه الخير للفرد والاسرة والمحتمع، الذي تتحقق منه السعادة الأبدية.

فطرق عليه السلام أبواب تلك الحقائق، ومنها باب التواضع، فأكل مع صبية قطعة خبز تلبية لطلبهم، يريد بذلك غرس ظاهرة التواضع وعدم الكبر في نفوسهم.

التواضع مقام من مقامات الخير والمحبة والإلفة، ومن داعوية الأتحاد والقوة.

وعرف الأخلاقيون التواضع بأنه من لا يدخل في قلبه الكبر، ولا يتطاول على خلق الله، يرى نفسه أقل مسن الآخريـن لا أكبر، يبـدأ الصغـير والكبـير بالتحية.

كل هذا من علامات التواضع للحالق سبحانه فحري بالعدالة الألهية ان ترفعه وكفيلة بأظهار فضله ومحامده.

# ((بحث روائي وادبي))

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ إِنَّ التَّوَاضِعُ لَا يَزِيدُ الْعَبْدُ إِلَّا رَفِّعَةً فَتُواضِعُوا رَحْمُكُمُ اللَّهُ ﴾.

قال نبي الله عيسى عليه السلام:

﴿ طُوبِي لَلْمَتُواضِعِينَ فِي اللَّذِيبَا هُمْ مَنْ أَصْحَابِ المُنَابِرِ يُومُ القيامة ﴾.

قال الامام على عليه السلام:

(لا حسب كالتواضع، ولا وحدة أوحش من العجب). وأوحى الله تعالى الى موسى عليه السلام: ﴿ أَمَا أَقِبَلَ صَلَاةً مِن تُواضِع لِعَلَمِيّ وَ لَمْ يَتَعَظّم عَلَى خَلْقي.. ﴾. وفي المقام قيل:

ياصاحب الكبر الذي قد علا وياقوم لا يغرركم دار قلعة فهل يغفل الانسان أو يأمن الردى قال أبو العتاهية:

به إذا كنت يوماً في التراب فما الكبر بباطلسها حسدوا فانسكم سسفر اذا كمان لا يمدري متى يننزل الأمسر

> يامن تشرف بالدنيا وبالدين إذا أردت شريف الناس كلهم ذاك الذي عظمت وا لله أمت

ليس التشرف رفع الطين بالطين فانظر الى ملك في زي مسكين وذاك يصلح للدنيـــــا وللدين

فالحسين عليه السلام، مدرسة الأحيال فمن مبادئه أستنبطت المفاهيم الأخلاقية الاسلامية، أنبرى الى تنمية الأدراك وتوجيهه لرعايسة الصالح العام، فركز عليه السلام على الابناء وهم في دورهم الاستجابي، فأولاهم مزيداً من الاهتمام، وأغدق عليهم العطف والحنان، وأكرمهم العناية، فهذا له الأثر الفعال في بناء كيانهم التربوي، ومن ثم أزدهار شخصيتهم وبالتالي يجني المحتمع الثمرة والتي هي غوهم الفكري.

لذا غرس عليه السلام في أعماقهم ظاهرة التواضيع وحثهم على أرتدائها لكسب الصلاح والاصلاح.

\*\*\*

الامام الحسين عليه السلام أعطى سائلاً أتى اليه ألفاً، فأخذها ينقد ما، فقال الخازن: بعتنا شيئاً؟ قال: ماء وجهي. فقال الحسين عليه السلام: وحها، وصدق أعطه ألفاً وألفاً، الاول لسؤالك، الألف الثاني لماء وجهك، الألف الثالث لأنك أنبتنا هه (١).

#### الشرح:

ان تقرب الانسان الى الخالق حل شأنه هو من اسمى الكمالات واحلها، واعتبره العزفانيون بانه نتيجة حهد الانبياء والاولياء والمصلحين، ففيه تطمئن النفوس وتسمو وتذوق لذة التقرب بمرضاة الخالق تعالى، فمن أحل ذلك كانت العلاقات متباينة بين الصانع ومصنوعاته في هذا الكون الغريب في الأضداد. قال تعالى:

﴿ وَمَا خَلَقْتَ الْجِنْ وَالْأَنْسَ الْأَلْمِعِدُونِ ﴾ الذارياتِ/٥٦.

وقد تعرض العقلاء لاتبات ان ماخلق الخالق حل شأنه هذا الكون إلا ليعبده ليتقرب المخلوق الى فيوضات ساحته، فبعث الانبياء وأردفهم بالأولياء وجعلهما داعيين الى ذلك.

الامام ابو الاحرار الحسين عليه السلام طرق الحقائق التي من شأنها ان تحقق السعادة الأبدية للأنسان، وقد أشرنا في شرح الحكمة رقم (٤) الى ماهيتها، وأستعرضنا منها خاصية التواضع، وفي هذه الحكمة أشار الحسين عليه السلام الى مقامين أحرين من مقامات السعادة الأبدية ألا وهما كرامة

<sup>(1)</sup> جعفر التسترى: الخصائص الحسينية، ص٢٢.

المؤمن ونبذ المن والأذى. ولابد من رقفة عند هذه النفحة الألهيـة لنقـف على مكوناتها:

٩ -- كرامة المؤمن: ان الغاية من صلة الانسان بخالقه تقوم على الايمان به تقدست آلاؤه. فالأيمان به يفتح القلب وينير البصيرة. ويصل الكائن الانساني بالوجود، وبه ينظر المؤمن بنور ا الله لان ا الله تعالى خلقه من نوره.

ولهذا فقد حعل الخالق تعالى للمؤمن عنده كرامة ومنزلة، فالانسان دائماً يحظى بتقدير خالقه، يرحمه ويرزقه ويذب عنه ويرعاه، فهو أسمى الخلائق عنده سبحانه، لذا يجب ان لا تهدر كرامته فيتهاون به. بل ينبغني حفظ ماء وجهه أحلالاً لما حباه الله تعالى به من الشرف والرفعة.

قال نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم: ۗ

﴿إِن المؤمن أعلى عند الله من ملك مقرب ﴾.

في سفينة البحار عن الامام الصادق عليه السلام، انه قال:

قال الله تعالى:

# ﴿ مَنْ أَهَا لِ لِي وَلِياً فَقَدَ أُرِصَدَ خَارِبِي ﴾.

فماء وحه الانسان الذي يعبر عنه بالكرامة شئ ثمين بل هو كيان المرء ومن دواعي استمرار الحياة، فيحب المحافظة عليه وعدم إراقته بمذلة السؤال، حتى لا تتصدع النفس البشرية وتتعذب.

لأحل ذلك حفظ الامام الحسين عليه السلام ماء وحه السائل فأعطاه ألفا ثانية أشعاراً منه لأهمية هذا الجانب وأثره على التربية الاسلامية.

٣- الانسان أشرف المحلوقات وأكرمها في عالم الامكان، وقد أودعه الخالق حل شأنه فطرة ميالة لإقامة المعروف، وصنع الجميل، وفعل الخير.
 فينبغي للانسان ان لا يطمس هذه الفطرة بهدم مابناه من الخير والاحسان

فيخسرُ تلك المنزلة السامية التي وهبها الله تعالى وهيأها له: بــالمن والأذى لمـن أحسن اليه وأعطاه من فضل ا لله.

فالمَن: هو كل ماينقص من معنى صنبع المعروف وبعبـارة اخـرى أدق هــو تكدير العطيه والتعيير بفعل الخير. وهذا يصدأ النفس، لذا فهـو مبطـل للعمـل لانه لم يكن محالصاً لوجه الله تعالى. قال سبحانه:

﴿ لا تبطلوا صدقاتكم بالمز\_ والأذب ﴾.

وقال أمير المؤمنين على عليه السلام:

(من مَنَّ بمعروفه أفسده)،

فأكمل الامام الحسين عليه السلام معالجته للموقف، لما عـرف ان خازنــه آذى السائل بجرح كرامته، أعطاه الفأ ثالثاً، حتى يعطي درساً للاحيال بأهمية عدم المن في العطية والمحافظة على ماء وحه السائل.

فهذا من أوليات ماحققه الاسلام الى متبعيه.

أعطاه رحل رقعة فقال له:

﴿حاجتك مقضية قبل قراءتها ﴾

فقيل له: هلا رأيت مافيها؟

قال عليه السلام:

﴿ يَسَالُنِي اللهُ عَنْدُ وَقُوفُهُ بِينَ يَدِّيُّ حَتَّى أَقِرَاهَا ﴾ (١).

### الشرح:

قدم الأسلام للأنسانية عرضاً لوسائل الوحدة الاحتماعية، وأنسيرى الانبياء والاولياء عليهم السلام للحث على التحلي بها، وقد ركز سيد الشهداء الحسين عليه السلام عليها، واعتبرها حقائق أساسية لشيوع المحبة والأحاء بسين المسلمين، تقدم دراسة بعضها.

وفي هذه الحكمة وحه الامام عليه السلام الأنظار الى ظاهرة مهمة وهي الأعاثة وبعبارة اخرى الأسراع في أحابة حاحة المسلم.

فالامام الحسين عليه السلام حث المسلمين على هذه الظاهرة التي هي من العناصر الاساسية في الوحدة الاحتماعية. فإن إعانة بعضهم لبعض وسرعة الاستجابة لطلباتهم من أهم اسباب الألفة والمحبة بأصدار وعد منه بأن حاحته مقضية مهما كانت حتى قبل أن يعرف ماهي، وذلك من أحل ان يعلن ان هذه الظاهرة من المفاهيم الاحلاقية التي ترفع المسلم الى مقام من مقامات الايمان، ومن دواعي تقرب المخلوق من الخالق، ففيها حصلتان الاولى حفظ

<sup>(1)</sup> جعفر التستري/ الخصائص الحسينية، ص٢٢.

كرامة الانسان، والثانية عدم إذلاله وإراقة ماء وجهه. وفعلاً هذا ماتهدف لــه المبادئ الاسلامية.

## ((بحث رواتي))

مصادر الحديث الاسلامي ملأى بالاخبار الكثيرة التي كلها تحث المسلمين على أرتداء ظاهرة الاعانة واغاثة الملهوف والاسراع في أستحابة قضاء حواثج المسلمين مهما كانت، نذكر منها:

في اصول الكتافي، عن صفوان الجمال عن الامام الصادق عليه السلام:

﴿..َأَمَا انْكَ إِنْ تَعَيْنُ أَحَاكُ الْمُسْلَمُ أَحْبُ الِّي مِنْ طُوافَ أُسْبُوعَ مُبْتَدِياً. ﴾

وعن الامام الباقر عليه السلام أنه قال:

(أن أحب الاعمال الى الله أدحال السرور على المؤمنين).

وعن الامام الصادق عليه السلام انه قال:

(من فرج عن مؤمن فرّج ا الله قلبه يوم القيامة).

قال الامام علي عليه السلام: أن رسول الله صلى الله عليه وآلمه وسلم قال:

(للمسلم على أخيه ثلاثون حقاً)..

٤. وعددها عليه السلام ومنها ذكر:

الإيقضي حاجته ويستنجح مسألته).

كان النبي صلى الله عليه وآله وسلم حالساً إذ حاء رحل يســأل أو طــالب أحاحة أقبل علينا بوحهه فقال :

(أشفعوا فلتؤجروا وليقض الله على لسان نبيه ماشاء) (¹).

\*\*\*

البخاري/ صحيح البخاري، ج١، ص١٧٨.

رأى الامام الحسين عليه السلام رحــلاً لا يحسـن الوضـوء فــارًاد ان يعلمـه فأستحى من ذلة حين يتعلم، فقال لأحيه:

# ﴿ نُحن نتوضاً قدامه ثم نسأله أي الوضولين أحسن؟ ﴾

ففعلا ذلك. فقال الأعرابي: كلاكما تحسنان الوضوء وأنا الجاهل الـذي لا أعرف.

### الشرح:

من ضروريات الحياة، هي التربية بأنواعها، فيها يكتسب الانسان المقومات الاساسية لبناء شخصيته، إذ أعتبرها الفلاسفة مبدأ أساسياً للتكامل الروحي.

يسعى المصلحون عبر الاحيال الى تحقيق أهداف متعددة من الارشاد وطرق التربية التي عالجوها.

وتلك الاهداف كانت تدور في ثلاثة محاور رئيسية، كلها تهدف الله الوحدة الاحتماعية ورقبي الانسان. وهي الأهداف الروحية والاحتماعية والمادية.

وحامل راية هذه الأهداف، ينبغي ان يتحلى بصفات كمالية ترفعه لمستوى هذه المهمة الخطيرة، حتى يكون عرضه نافعاً ومؤثراً. نذكر من تلبك المؤهلات:

أن يكون غرضه من الأرشاد خالصاً لوجه الله تعالى، وان يكون رحيماً مشفقاً على محتاج النصيحة وذلك برعاية ماء وجهه وعدم إذلاله بالمن والأذى لما أسدى اليه من النصح، وان يقدم النصيحة حسب إدراك محتاجها وذلك بأن الا يحمله فوق طاقته.

الله قال الحكماء:

کل لکل عبد بمعیار عقله، وزن له بمیزان فهمه، حتی ینتفع منك).

وأن يكون مقدم النصيحة أهلاً للفضائل والمكارم، عاملاً بمما يأمره وينهماه عالمة تقدست آلاؤه، حتى يثق به الناس.

قال الشاعر:

لا تنه عن خلق وتأتي مثلبه عار عليك اذا فعلت عظيم ولأهمية هـذه الظاهرة حَـثُ التشـريع الاسـلامي على ضــرورة التعليــم والتعلم.

قال نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم:

(لا ينبغي للحاهل ان يسكت على حهله ولا للعمالم ان يسكت علمي علمه).

من هذا المنطلق عالج الحسين عليه السلام هذه الحالة بأسلوب خلقي حميـــل حتى لا يحرج الجاهل ويسهل عليه التعلم.

فالتعليم الارشسادي لا ينبغسي ان يكسون بالقسسوة والأسساليب الخشسة المستهجنة، بل بطرق مقبولة لجمالها، وحسنة ترغيبية وترفيهية، بها يستفاد المتعلم بما تعلمه.

وايضاً ينبغي بذل العلم لأهله ومستحقه، وأن كتمان العلم عن اهله وعمن لا ينكره أمر مذموم قد نهى عنه التشريع.

كما لا يحسن بذل العلم للحاهل والسفيه والوضيع، وذلك لعدم قبولـه لضعف في العقل.

رويُّ عن النبي صلى ا لله عليه وآله وسلم انه قال:

﴿وَاضَعَ الْعَلَّمُ فِي غَيْرُ أَهُلُهُ كَمُقَلَّدُ الْخَنَازِيرِ اللَّؤُلُو وَالْجُوهُرُ وَالْذَهِبِ

قال الشافعي:

سأكتم علمي عن ذوي الجهل طاقي ولا أنثر الدر النفيس على الغسم

فان يسَّر الله الكـــريم بفصلــــه بثثت مفيداً وأستقـــــدت ودادهــم ومن منح الجهـــــال علماً أضاعــه مد مد

وصادفت اهلا للعلوم وللحكم وإلا فمخزون لــــديَّ ومكتــم ومن منح المستوجبين فقد ظلـم

# (11)

قال الحسين عليه السلام لهرثمة ابن أبي مسلم، لما لم يتحج فيه الموعظة: ﴿فَامْضِي حَيْثُ لا تَرَى لَنَا مَقْتُلاً وَلا تُسْمِعُ لِنَا صُولًا﴾ (١).

### الشرج:

هرغمة ابن أبي مسلم رجل إلتقى بالامام الحسين عليه السلام، وهو على أبواب الحرب، فوعظه الحسين عليه السلام وحبب له الجنة وعاقبة المتقين الجماهدين في ساحة الشهادة، وسأله الذب عن دين الله ونصرة الحق، إلا ان الرجل أعتذر عن ذلك و لم يحكم عقله فيحسن الاعتيار.

لم يبخل عنه الحسين عليه السلام بالنصح وأرشاده الى طريق الصواب، وآخر ماطلب منه الرحيل عن أرض المعركة حتى لا يرى و يسمع أستغاثته عليه السلام تخفيفاً له عن حجم الندامة التي تلحقه فيما بعد، وهذه غاية النصح ومراعاة أهل الملة.

قدم الحسين عليه السلام هذا الدرس الستربوي كحقيقة مهمة يجب ان لا تغيب عن ذوي العقول النيرة، ألا وهي الرفق بأهل الملة.

<sup>(</sup>١) جعفر التستري/ الخصائص الحسينية، ص٧٣.

فالانسان عليه بأهل ملته يستجلب محبتهم بمكارم أخلاقه وبالابتسامة وطيب الكلام وحسن المعاملة ولطف الصنيعة والتودد اليهم بكل الوسائل المتاحة، وان يكون رقيقاً وحنوناً على كل بائس وفقير منهم، ويسعى الى تخفيف معاناة المضطرين.

هذا هدف سيد الشهداء من تصرفه مع هرنمة في أحرب الظروف وأصعبها.

## ((بحث رواثي))

قال رسولنا الكريم صلى الله عليه وآله وسلم:

(التودد الى الناس نصف الدين).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ أَمْرِنِي رَبِّي بَمَدَارَاةَ النَّاسِ كَمَا أَمْرِنِي رَبِّي بِأَدَاءِ الْفُرَائِضِ ﴾.

قال الامام على بن الحسين عليه السلام:

وحق أهل ملتك أضمار السلامة والرحمة لهم، والرفق بمسيئهم وتالفهم واستصلاحهم وشكر محسنهم، وكف الأذى عن مسيئهم، وتحب لهم مساتحب لنفسك وتكره لهم ماتكره لنفسك، وان تكون شيوخهم بمنزلة أيبك وشبابهم بمنزلة أحوتك، وعجائزهم بمنزلة أمك، والصغار منهم بمنزلة أولادك (١).

\*\*\*

<sup>(</sup>ا<sup>)</sup>حسن القبانجي: شرح رسالة الحقوق ج ٢، ص٤١.

سئل الامام الحسين عليه السلام فقيل له: كيف أصبحت يابن رسول الله؟ قال:

﴿ أَصَبَحَتُ وَلَى رَبِ فُوقَى، والنَّارَ أَمَامَى، والمُوتَ يَطَلَّبَنَى، والحَسَابِ مُحَدَّقُ بَيّ، وأنا مُرتَهِنَ بَعْمَلِي، ولا أَجَدُ مَاأَحَبُ ولا أَدْفُسِعُ مَاأَكُرُه، والأَمْـور بَيْـدُ غيري، فإن شاء عذبني، وان شاء عفا عني، فأي فقير أفقر مني ﴾ (١).

## الشرج:

قدم الامام الحسين عليه السلام عرضاً موضوعياً لفلسفة الاعتقاد بالخالق والايمان به تقدست آلاؤه.

## ((بحث عقائدي))

الاعتقاد با لله ووحوده، هداية ألهية، يوفق اليها من لبى نداء ماكمن بأعماق النفس من قوى خفية، وهي من الغرائز الطبيعية التي أودعها الله تعالى في الكينونة البشرية شأنها كبقية الغرائز الاعرى، فهي الفطرة التي فطر الناس عليها.. فطرهم على معرفته.

الربانية: هي الايمان بوحود خالق الخلق، وهذا النبوع من الايمان لا يقبل الجدل، وهو مركز الوحود البشري وبقية الموجودات المعروفة والخفية، وقد تغلغل هذا الاعتقاد في نفوس البشر بصورة كامنة منذ الطفولة، فالذي تربى تربية أسلامية صحيحة أساسها علمي، تظهر صفات الايمان واضحة من علال أفعاله وأقواله، ويتقدم نحو الفضيلة والتكامل الروحي.

<sup>(</sup>١) الحمد فهمي/ ريحانة الرسول، ص٥٥.

اما الذي لم تطرق الآداب ومناهل النزيية نفسه في دور الطفولة، نسراه وقد طغى الركام عليه وسلك طريق الظلام، ضالاً عن الحقيقة، هذا بسبب عدم تحريك غرائزه النفسية الكامنة التي أودعها تعالى في بواطن ذاته منذ مراحله الاولى.

الامام الصادق عليه السلام قال في تفسير قوله تعالى:

﴿ وَعَد أَسَمُسكُ بِالْعِرْوةِ الْوَثْقِي ﴾

قال: هي الايمان با لله وحده لا شريك له.

وفي قوله تعالى:

﴿ مُوالذي أَنزل السكينة في قلوب المؤمنين ﴾ الفتح/٤، قال هو الايمان. وفي قوله تعالى:

(وألزمهم كلمة التقوي

قال عليه السلام: هو الايمان.

الايمان بما لله نعمة لا تتعلق بقيمة من قيم الأرض التي تسود التصور البشري، والذي عليها بنى الماديون الملحدون آراءهم، والايمان با لله هو ايمان بالغيب الذي هو مفرق الطرق، ومرحلة التحول في الانسان من حيوان لا يدرك ماهية الحياة الى إنسان يحس ويشعر بأنه أشرف الموحودات(١).

فالفطرة تدل على ان العبادة لا ينبغي ان تكون إلا له سبحانه لأنها منتهسى التذليل ولا يستحق هذه الدرجة إلا صاحب الفيوضات على كل شيّ. لذا فهو تعالى أحل وأعلى وأرفع وأسمس كمال، ألا وهني العبودية لمه سبحانه، وبعبارة أدق التفاني في مرضاته، إذ لا غاية لها الاحلاله وجماله وقربه، وتمرة ذلك المقام الرفيق من جميع الجهات.

<sup>(</sup>الحسين أبو سعيدة/ المعرفة الألهية، ص.

العبودية حوهرة لا يعلم كنهها الا الله سبحانه. ولكن آثارها عظيمة، فهي التي تهيئ العبد لنيل الكمالات الواقعية، والسعادة الحقيقية، والعبد يكون مظهراً من مظاهر تجلي الله تعالى، وتظهر آثار العبودية على جميع حوارحه، وافعاله، واقواله ولحظاته، فلا يخرج لحظة عن طور العبودية وزي الرقية، ولا يعقل لمثل هذا العبد ان يدعو إلى غير الله تعالى ويتخذ غيره عَزَّ وَحَلَّ رباً، فانه حروج عن الفطرة واستبدال الطيب بالخبيث الذي هو قبيح عقلاً(١).

ان الاعتقاد بالخالق الذي أشار اليه الامام الحسين عليه السلام عندما سئل، هو ذلك الايمان الذي تترتب عليه كل الآثار التي تؤثر في النفس وتظهر آثارها على الوحدة الاحتماعية، وكثمرة لذلك ينال الانسان حير الدنيا والآحرة. فالايمان با لله دعوة مفتوحة من الخالق الى المحلوق، يدعوه الى الدحول في باحته بوسائط عديدة منها:

- الايمان يدعو الى تطبيق ماحاء به الانبياء عليهم السلام من التشريعات الالهية.

- ويدعو الى التوجه ذاتياً لحبه تقدست آلاؤه، والتعلق برسله.
- ويدعو للعمل الصالح والصبر على احتناب ماحرمه تعالى.
  - وايضاً التسليم بالقضاء والقدر وانه كائن.
    - ومراقبة هوى النفس وردعها.
- كل أبواب الخير مفتحة بواسطة الايمان به سبحانه ولسولاه لما أستمرت الحياة.

هذه هي معاني الايمان التي أراد توضيحها سيد شباب أهل الجنة من خلال حكمته.

\*\*\*

<sup>&</sup>lt;sup>(۱) :ا</sup>سيزوازي/ مواهب الرحمن: ج٦، ص٤٠٤.

قال الحسين عليه السلام:

وأيها الناس من جاد(١) ساد ومن بخل رذل (٢)، وان أجود الناس من أعطى من لا يرجوه (١).

### الشرح:

(١) الجود والسحاء: حالة وسط بين الاقتبار والاسراف، وبين البسط والقبض، وهو تقدير البلل والامساك بقدر الواحب اللائق.

ولا يكفي في تحقيق الجود ان يفعل ذلك بالجوارح مالم يكن قلبه طيباً، فإن بذل في محل وحوب البذل ونفسه تنازعه وهو يضايرها فهو متسخ وليس بسخي، بل ينبغي ان لا يكون لقلبه علاقة مع المال إلا من حيث يراد المال له، وهو صرفه الى مايجب أو ينبغي صرفه اليه (٢).

و التربية الاسلامية تعني بغرس هذه الظاهرة، وتنميتها في آفاق النفس الخنها من أعظم النزعات الشريفة التي توجب تماسك المحتمع، وشيوع الحبة والمودة بين افراده (٢).

وقد دعا النبي صلى الله عليه وآله وسلم أمته الى التحلي به فقد أثر عنه انه
 صلى الله عليه وآله وسلم قال:

(ان السخاء من الايمان والايمان من الجنة).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

النويري/ نهاية الأرب ٢٠٥/٣ ، الحسين عليه السلام /تأليف علي حلال الحسيني، ص١٧٨. عمد الشيرازي/ الفضائل والاضداد.

إلقر القرشي/النظام المتربوي في الاسلام، ص٧٧٠.

﴿ ان السخي قريب من الله، قريب مس النباس، قريب من الجنبة بعيـد عن النار﴾.

وقد عرف رسولنا صلى الله عليه وآله وسلم بهذه الصفة، وكتب الحديث مليئة بالاخبار التي تصرح بذلك.

عن حابر بن عبد الله قال:

(ماسئل رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم شيئاً قط فقال لا) (١).

وكانت هذه النزعة الكريمة من الصفات البارزة في أثمة أهل البيت عليهم السلام فكانوا لا يعرفون للمال قيمة سوى مايرد به حوع حائع أو أغاثة ملهوف، أو وفاء دين غارم، وقد أثر عن الامام الحسن بن علي عليهما السلام، انه عرف بكريم أهل البيت، وأنه ماقال لسائل لا قط.

هذه منزلة الحود، ومن أرتدى رداءه، فطبعاً صاحبه يحصل على أرفع المقامات، وأعلى الدرحات.

وقد وضع الامام الحسين عليه السلام بهذا أعلى درجات الجود وهو العطاء دون انتظار رد المعروف والمكافأة، والعطاء يكون لوحه الله تعالى. فهذا هـو الإيمان.

(٢) لقد وضعنا الخطوط العريضة لمعنى البحل ورذائله الهدامة لوحدة المحتمع عند تعرضنا لشرح الحكمة رقم (١) من أحب المزيد فليراجعها.

<sup>(</sup>۱) مسلم/ صحیح مسلم، ج۱۵، ص۷.

ان غلاماً له عليه السلام حنى حناية توجب عقوبته، فأمر بضربه، فقال يأمولاي: والكاظمين الغيض:

قال الامام عليه السلام:

﴿كُطُّمَتُ غَيْضِي. خُلُو عَنْهُ﴾.

فقال يامولاي: والعافين عن الناس:

قال عليه السلام:

﴿قد عفوت عنك).

قال يامولاي: وا لله يحب المحسنين.

قال عليه السلام:

﴿ أَذَهِبِ فَأَنْتَ حَرِ لُوجِهِ ا للهُ تَعَالَى. ولك ضعف ماكنت أعطيك ﴾ (١).

#### الشرد:

الحسين عليه السلام ولي نعمة الغلام، وهو قد تأثر بأخلاق وسيرة أمامه، فتهذبت نفسه بتعاليم وقيم الاسلام، وقد صار في موقف ينبغي فيه حصول حريته حتى يقدم عطاء أفضل لمحتمعه. لذا انبرى لنفض غبار الرق وسأل الحسين عليه السلام بما أمر به الأدب الاسلامي وبالكيفية التي يسأل بها الفرد ولي نعمته. عرف الحسين عليه السلام ان لهذا الانسان مقدرة وشحاعة أدبية، ومن أجل تقديم عطاء أفضل شحع الامام هذا النمو في شخصه وبارك له هذه القدرة والموهبة لتحمل معترك حياة أفضل، عامل الامام عليه السلام معروف العبد بتقديم الاعتذار، بمعروف أوسع وأبهى، اذ حبس غيظه وعقى

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> احمد فهمي/ ريحانة الرسول/٥٦.

عمه وأطلق حريته، واي شيئ أفضل وأثمن لــدى الانســان الكريــم مــن اطــلاق الحرية له ؟؟.

هكذا يتبغي للأب ان يعامل ابنه، وللمعلم ان يشجع تلميذه، ولصاحب المعمل ان يتعامل مع عماله، وللرئيس مع رعيته، هذه هي مقومات الأهداف الربوية للنظام الاسلامي الرامية الى الوحدة الاحتماعية وبالتالي نيل السعادة الأبدية.

عرض الامام الحسين عليه السلام حقىائق بديعة، طبيق مفاهيمها فعلياً في الحياة الاحتماعية، نستعرضها بإيجاز حتى تتحلى الدروس التربوية منها:

اولاً: كظم الغيظ وتجنب الغضب:

الغضب: هو الشدة وعدم ضبط النفس، الحالة التي تظهر بها الانفعالات النفسية من بواطن النفس الى عالم التطبيق الخارحي، وبذلك يكون الغضب عكس الحلم.

أعتبر العقلاء الغضب من الرذائل الخلقية التي اذا تحكمت في نفـوس النـاس وتمكنت من مجتمعاتهم كان لها أسوأ الأثر في حياتهم، ونتاثج بشـعة في تمزيـق روابط المودة بينهم.

والانسان في حالة الغضب يكون بعيداً عن الحكمة والصواب، لا يـدري مايفعل، الا الميل الى هوى النفس واشباع نزواتها.

فانبرى الاسلام الى ذمها والحث على قوة النفس وبحاهدتها اثناء الغضب، وأثرت طائفة من الاحبار عن الانبياء عليهم السلام والأولياء تعالج هذه الظاهرة الهدامة.

حاء رحل الى رسولنا الكريم صلى الله عليه وآله وسلم وقال أوصني، قــال صلى الله عليه وآله وسلم:

(لا تغضب)،

فردَّدَ-الرجل- مراراً:

فقال صلى الله عليه وآله ومنلته المستد

(لا تغضب)<sup>(۱)</sup>.

وقال عليه الصلاة والسلام:

(ليس الشديد بالصرعة انما الشديد من يملك نفسه عند الغضب) (١).

اما الغيظ فهو أشد الغضب وأوج أحتدامه، وتلك الحالة من الغوران الـذي لا يميز الانسان فيها بين الأمور وعواقيها.

White Land

وكظم الغيظ: هو الامساك على مافي النفس من الغضب بالصبر حتى لا يظهر للغضب أثر. ووصف انه: ضبط النفس عنب هيجان الغضنب، وضبط الجوارج عند وقوع الشر، والمسكون عند مخركات الانتقام.

قال الأخلاقيون: ان كظم الغيظ من اكرم الخلال وأثم الخصال، وأفضل وشمائل الرحال، وأفضل وشمائل الرحال، وهنو أصل من أصول الدين، وركن من أركان الطاعة، وحصن من حصون الايمان.

مُنظملي الفين ينشدون الرقي الادبي أن يتعودوا امثلاث نفوسهم ويضبط كل الله يعثها الانفعال الطارئ فينطلق بها الفسم قبل أن يمحصها العقبل فانهم العرى بذلك أن يجتنبوا مشاكل لا حضر آلمال.

النظر ايها المسلم كيف أن الحسين عليه السلام كظم غيضه وحبس المالاته عن خطأ حادمه وبلغ حداً عالياً من التحلي بقوة النفس، فأطلق ويقعلوكه، فهذه هي صفات المومن الذي وصفه الحالق تعالى بأنه من فين، لانه لا يستسلم للغضب.

المينازي/صحيح البخاري، ج٢١، ص٢٣٣، ٢٣٤. المينازي/صحيح البخاري، ج٢١، ص٢٢٣، ٢٣٤. الفقيل طبارة/روح الذين الاسلامي، ص٥٠٣.

قال عز وحل:

( الكاظمين الغيظ ال عمران/١٣٤٠ .

وثانيا: العفو والصفح ثم الأحسان:

نهج الاسلام نهجاً قويماً لمعالجة عدد من الامراض النفسية الـــي مـن شا زعزعة الكيان الانساني.

ومن تلك الامراض حب الاعتداء على النباس والرغبة في الانساءة إليه هذا لا لسبب بل لنزعات شريرة تحرك باطن النفسالا هذا لا لسبب بل لنزعات شريرة تحرك باطن النفس لتحويل تلك الانفعالا السسى أفعال خارجية فاعلية وفعلية.

لذا شرع الاسلام قانوناً لمكافحة ذلك، ألا وهو المقابلة بالمثل (القصاص) ولكن بشرط عدم الاسراف وحصول زيادة من الضرر مما يسبب الطلس، ال تحقق القصاص العادل.

ان هذا المبدأ الاسلامي يعبر عن الفطرة التي حبلت عليها التفس البشرية وهي حب ارجاع الحق المغصوب واسترجاع الكرامة للهدورة. فان ذلك يولد راحة نفسية يشعر بها المعتدى عليه، لانه شرع له حق استرجاع مافقده. ولكن الل حانب هذا المبدأ السليم أردف الاسلام مذهباً آعر وهو ترجيع

ولحن ال حالب هذا البدا السليم اردف الاسلام مذهبا الحر وهو تربينع العفو عن مقدرة وأمكان ووصفه بالافضلية.

ووجه هذا الفضل ان الله تعالى اعلم بحقيقة كنه النفس البشوية، ذلك ان الانسان اذا عفا وهو متمكن من القصاص، كان عفوه فيه قدرة وعزة ورحمة.

وترحيح العفو على القصاص في نظر الاسلام يولد في كثير من الأحيان نتائج حيدة هي لصالح البشرية. اذا ضبطنا حالات عديدة منها أن العفو عن القصاص تحول من عداوة الى محبة وصداقة بين الفريقين. فالمعتدي دائماً ضميره يؤنبه من حريرته، فيكون نادماً يحاول محبو أثر السيئة التي تركها في نفس المعتدي عليه. والاحسان الى المعتدي بالعفو عنه ينزع منه روح البغضاء وتنقلب آلى روح محبة وأخاء، بذلك ساهم المعتدى عليــه في أصلاح مافسد من نفس أخيه ونزع شروره، وبذلك تنمو المحبة والأثرة.

## ((بحث روائي واجتماعي))

العفو والصفح من الصفات الحميدة المعلوجة التي يتحلى بها من هذب نفسه وجعلها تتلوق الرقي والألفة. لذا بحد الشريعة الغراء على لسان نبينا الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم والأولياء الصالحين ومنهم أئمة أهل البيت عليهم السلام، قد رفعوا من شأن هذه الصفة، وهذه كتب الحديث قد ضبطت الاحاديث للعتبرة بهذا الخصوص منها:

قال نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم:

(عليكم بالعفو، فمان العفو لا يزيد العبد الاعراً فتعافوا يعركم

وهذا مصداق لقوله تعالى:

(خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين)<sup>(١)</sup>.

قال الامام الصادق عليه السلام:

(ثلاث من مكارم الدنيا والآخرة، تعفو عمن ظلمك وتصل من قطعك، وتحلم اذا حهل عليك.. ﴾ (<sup>١١)</sup>.

ومن يتصفح التاريخ يجد ان الصفح عن الاساءة وابدالها احساناً كانت سمة أثمة أهل البيت عليهم السلام اذ بها عرفوا، ونستعرض

<sup>(</sup>١) الكليي/ اصول الكاني، ج٢، ص٧١.

<sup>· 199/ 1/2011</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الكاني/ اصول الكاني، ج٢، ص١٠٩.

بعض المشاهد السي سحلها الناريخ الاسلامي كي تكون دروساً في التربية الاسلامية لتهذيب النفوس.

سمع أمير المؤمنين عليه السلام رحلاً، يشتم قنيراً وقد رام قنير ان يرد عليه، فناداه امير المؤمنين عليه السلام، مهلاً ياقنير دع شاتمك مهاناً، ترضى الرحمن، وتسخط الشيطان، وتعاقب علوك، فوالذي فلق الحبة وبرء النسمة، ماأرضى المؤمن ربه، يمثل الحلم ولا أسخط الشيطان بمشل الصمت، ولا عوقب الاحمق بمثل السكوت(1).

حدثنا التاريخ ان رحالاً شتم الامام على بن الحسين عليه السلام، فأراد غلمانه ان يتتقموا من الرحل، فنهاهم الامام، وقال لهم كفوا أيديكم عنه، والتفت الى الرحل فقال له: "ياهذا أنا أكثر مما تقول، ومالا تعرفه مني اكثر مما عرفته، فخمل الرحل وأستخيا، وقام الامام فخلع عليه قميصه، وأمر له بألف درهم فطفق الرحل يقول:

"أشهد ان هـذا الشاب من ولمد رسول الله صلى الله عليه وآلمه وسلم".

وقيل: ان نصرانياً قال للامام الباقر عليه السلام:

"انت بقرة، قال عليه السلام: لا أنا باقر.

قال: أنت أبن الطباحة.

قال عليه السلام: تلك حرفتها.

قال: أنت ابن السوداء الزنجية البذية.

قال عليه السلام: أن كنت صلقت غفر الله لها، وأن كنت كذبت غفر الله لك.

<sup>(</sup>١) القمي/ سفينة البحار، ج١.

فأسلم التصراني(١٠).

وروى ان رجلاً سبّ ابن عباس، قال: "ياعكرمة هـل لـلرجل حاجـة فنقضيها" فنكس الرجل واستحيا(٢).

وقال رحل لعمر بن عبدالعزيز: أشهد أنك من الفاسقين، فقال: ليس تقبل شهادتك (٢).

عن عبدا الله بن بكر المزني، قال: حاء رحل فشتم الأحنف بن قيس، فسكت عنه، فأعاد عليه وألح، والأحنف ساكت، فقال والهفاه مايمنعه عن حوابي إلا هواني عليه (٤).

وحدثنا التاريخ ان رحلاً شتم أحد الحكماء فأمسك عنه، فقيل له في ذلك، قال: لا أدخل حرباً، الغالب فيها أشر من المغلوب.

ومما نسب الى الإمام على عليه السلام هذه الحكمة الأدبية:

ولم أرَ مثل الحلم خيراً لصاحبي ولا صاحباً للموء شراً من الجهل قال أحد الحكماء:

اذا نطق السفيه فلا تجب فخير من احابت السكوت سكت عن السفيه فظن اني عيبت عن الجواب وماعييت ولكن اكتسبت بثوب حلم وحنبت السفاهة مابقيت قال المأمون للإمام الرضا عليه السلام: هل رويت من الشعر شيئاً؟

(۱) القرشي/ النظام التربوي في الاجلام، ص٢٦٧.

<sup>(1)</sup> المظفر/ الاخلاق في حديث واحد، ج١، ص٨٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>المُظفر/ الاعملاق في حديث واحد، ج١، ص٨٤

<sup>(\*)</sup> الأحنف بن قيس: من أصحاب امير المؤمنين علي بن ابي طالب عليه السلام يوم صفين. ثوني بالكوفة سنة ٦٧هـ ودفن بالثويه. وقد عرف بالحلم والحكمة. وهذه الرواية عن عيون الاعبار/ ابن قتيبة، ج٣، ص٧٦.

فقال عليه السلام: رويت منه الكثير، قال: أنشدني احسن مارويته في الحلم، قال عليه السلام:

اذا كان دوني من بسليت بجهلسمه أبيت لنفسمي ان تقابل بالجهل وإن كان مثلي في محل مسن النهسي أحدت بحلمي كي أحل عن المثل والحجي عرفست له حق التقدم والفضل والحجي عرفست له حق التقدم والفضل

# (£A)

دعا ابن الزبير الامام الحسين عليه السلام، فحضر وأصحابه فأكلوا و لم يأكل، فقيل له ألا تأكل؟ فقال:

﴿إِنِّي صَائم، وَلَكُن تَحْفَةُ الصَّائم! ﴾..

قيل وماهي؟.. قال عليه السلام:

﴿هَيَ اللَّهُنُّ وَالْجُمْرُ ﴾ [1].

### الشرح:

الأمام بطل الاحرار، بعد ان أحاب الدعوة، طلب تحفة الصائم، وهي هدية ونوعها طيب وعود يوضع في المجمر يتبخر به، نستفيد من ذلك درسين تربويين، أحوج مايكون لهما الفرد في المحتمع، وهما:

<sup>(</sup>۱) الأربلي/ كشف الغمة ٢٤١/٢ ورواها في البحار عنه في ١٩٥/٤٤ (ط/ طهران ٥٣٨٥).

الاول: التواضع: أصل كل حير نفيسس ومرتبة رفيعة، وقد نصت عليه التربية الاسلامية من أحل غرس المزايا الطيبة في بواطن النفس البشرية.

وهو أنحح علاج لمكافحة التكبر والقضاء على مفاسده، ومؤشر يرقع الانسان في الدنيا ويكسبه المقام المحمود عند خالقه حل شأنه.

وأهم ثمرة من ثمراته هي: انتشار المحبة والالفة بين الجنس البشري. وقد أمر الله تعالى رسوله الكريم صلى الله عليه وآله وسلم بالتحلي بالتواضع، قوله سبحانه:

﴿ وَأَخْفُضُ جِنَاحِكُ لِمِنِ التَّعِكُ مِنِ المُؤْمِنِينِ ﴾ الشعراء 194.

وأعطى الله سبحانه الجنة حائزة لمن تخلق به، ذلك قوله عز وحل:

﴿ تلمك المدار الآخرة نجعلها للذين لا يربدون علمواً في الارض القصص / ٨٣٠.

ومن شعب التواضع احابة الدعوة، فهي من النزعات الجميلة التي حبلت نفس الانسان على حبها، لانها من دواعي ادعال السرور على المؤمن احابة دعوته.

الثاني: استعمال العطّور: ويتم بالتطيب والاستحمار: التطيب: من أنواع الطيب.

الاستجمار: التبخر باعواد البخور وغيرها مما يولد عطوراً منعشة.

ان ظاهرة استعمال العطور من السنن المستحبة، لما لها من آثار مباشرة في العلاقات الاحتماعية.

أثبتت البحوث العلمية الحديثة ان الجسم البشري لدى بعض الناس يفرز مادة دهنية رائحتها كريهة، ويطلق عليها "البحر"، أو ان الفسم لفساد في الاسنان تنبعث منه رواقع تمحها النفس.

ان صدور مثل هذه الارياح الغير مقبولة، بحسب المذوق تساهم في تباعد افراد الاسرة. والتحمع البشري وبالتالي الى التباعد والتنافر الدائمي.

تصدت الشريعة الاسلامية لمعالجية هيذه الحالية، فحشت على مس الطيب والتبخر حتى يتعطر الجسم والملابس.

فقد ضبطت كتب الحديث بحموعة من الاحبيار التي أثرت عن رسولنا الكريم والأثمة عليهم السلام، توضح الاهتمام بالتعطر وضرورة استعمال الطيب، نذكر منها:

عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

(الرائحة الطيبة تشد القلب) (١).

قال الامام الرضا عليه السلام:

(من أعلاق الانبياء عليهم السلام التطيب) (٢).

الامام الصادق عليه السلام قال:

(ركعتان يصليهما متعطر أفضل من سبعين ركعة يصليها غير متعطر) (").

حدثنا القطعي قال: حدثنا بشر عن ابن لهيعة قال حدثني بكير عن نافع: أن ابن عمر كان يستحمر بعود غير مطري ويجعل معه الكافور ويقول: هكذا كان رسول الله يستحمر (1).

<sup>(</sup>١) الطيرسي/ مكارم الاعلاق، ص ٢٠٠٠، طبع النحف/١٩٧٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر تفسه، ص- ٤٠٠٤، طبع التحف/١٩٧٧

<sup>(1)</sup> المصدر تفسه، ص. ٤٠٠٤، طبع التحف/١٩٧٧

<sup>(\*)</sup> عيون الاخبار/ ابن قتيبة، ج٣، ص٩٩. طبع يووت/٥٩٥.

عن ابي عثمان النهدي قال: قسال رسول الله صلى الله عليـه وآلـه وسلم:

﴿ حير طيب الرحال ماظهر ريحه وحفي لونه، وحير طيب النساء ماظهر لونه وحفي ريحه﴾(١).

ولكثرة استعمال الامام الحسين عليه السلام للطيب وحبه له، عــدت من صفاته عليه السلام التي اشتهر بها، ولحثه على هذه الظاهرة الحميدة والتخلق بها نجده يدعو بعود حتى يتطيب برائحته فتكون مساهمة منــه في الدعوة التي وجهها ابن الزبير عندما كان عليه السلام صائماً.

# (٤٩)

ان رحلاً ادعى عليه مالاً، فقال الحسين:

# ﴿ليحلف على ماأدعاه

ويأخذه فتهيأ الرحل لليمين وقال: وا لله الذي لا المه إلا هـو. فقـال الحسين:

# ﴿ قُلْ: وَا لِلَّهُ وَا لِلَّهِ فَانَ هَذَا الَّذِي تَدَعَيْهُ قَبْلَي ﴾.

ففعل الرحل ذلك وقام فاختلفت رحلاه وسقط ميتاً. فقيل للحسين عليه السلام لم فعلت ذلك أي عدلت عن قوله وا لله الذي لا اله إلا هو الله وا لله وا لله فقال: كرهت ان يثنى على الله فيحلم عنه.

<sup>&</sup>lt;sup>(ال</sup>محيون الاحبار/ ابن قتيبة، ج٣، ص٩٩. طبع بيروت/١٩٥٥.

## ((فراسة الحسين))

أمتاز اهل البيت عليهم السلام بفراستهم الشديدة، لما ألهمهم الله تعالى من العلم والحكمة وفصل الخطاب. فالحسين عليه السلام تفرس في وجه الرحل وانكشف له أنه يريد ان يثني ويقلس الله حل شأنه ولو كذباً، لذا قال: والله الذي لا إله إلا همو. وهمذا التعبير فيه من الثناء على الخالق والتقديس لآلآئه، منازل لا يعلمها إلا همو تعالى شأنه. وحاشا لكرم الخالق ان يؤاخذ من أثنى عليه.

والحسين عليه السلام يريد أظهار حقه من مغتصب أدعى عليه غير الحق، لذا طلب منه تغيير عبارة اليمين "القسم" بان تكون خالية من الثناء والحمد، حتى يكون الحلف با لله كذباً فيأخذه تعالى بجرمه واحترائه على خالقه وولي نعمته، وهذا فعلاً ماقد حصل لسلرحل المفترى. فقد هلك بكذبه وقسمه كاذباً.

اراد الامام الحسين عليه السلام أن يوضح ما لليمين "القسم" من المنزلة والقدسية عند الله تعالى بحيث وضع لمعالجة بعض الحالات المي بزوالها تنتشر الطمأنينة ويعم السلام.

## ((بحث في اليمين))

فلابد من وقفة لمعرفة اليمين وحدوده وماينزتب على ذلك من أمور: اليمين: ويعبر عنه لغةً وعرفاً وشرعاً القسم والحلف. وهمو الحلف با لله تعالى لنزك فعل فيما مضى أو عدم اتيان فعل فيما يأتي.

أقسام اليمين ثلاثة وهي:

الاول: مايقع تأكيداً وتحقيقاً للاعبـار عمـا وقـع في المباضي أو عـن الواقع في الحال كما يقال (وا لله حاء زيد بالأمس) أو (هذا المال لي). قبال الفقهاء ان هنذا القسم لا ينترتب عليه شبي من الكسارات. ويكون المرتكب له آثماً اذا كان كاذباً.

الثاني: يمين المناشدة: وهو مايقرن به الطلب والسؤال يقصد به حث المسؤول على أنجاح المقصود كقول السائل "استلك بـا لله أن تعطيني كذا".

وهذا القسم كثير الوقوع والتحقق، اذ ان الأدعية التي أشرت عن الأثمة عليهم السلام، مليتة بهذا النوع من القسم. وعباد الله يلهجون بها ليلاً ونهاراً، وهي دعوات توسل وتضرع للخالق تقدست آلاؤه.

الثالث: يمين العقد: وهو مايقع تأكيداً وتحقيقاً لما بنى عليه والتزم بسه من ايقاع امر أو تركه في المستقبل كقوله:

﴿ وَا لَلَّهُ لَأُصُومَنَ أُو لَأَتَرَكُنَ شُرِبِ الدَّخَانِ ﴾ مثلاً (١٠.

قال الفقهاء: هــذا القسم هـو الـذي ينعقـد عنـد احتمـاع الشرائط ويجب بره والوفاء به ويحرم حنثه ويترتب على عدم الالتزام به الكفارة. كيف ومتى ينعقد القسم؟.

لا يترتب شي الا على القسم الثالث من الاقسام اعلاه، ولكن يكون الوفاء بهذا القسم واحباً وتركه معصية اذا تحققت النقاط التالية في الحالف والمحلوف به والمحلوف لاحله. والنقاط هي كما ذكرها الفقهاء الاحلاء في رسائلهم العملية وفي غيرها من المصادر الفقهية:

1- لا ينعقد اليمين الا باللفظ أو الاشارة للعاجز كما في الاخرس.

<sup>(</sup>١) السبزواري/ مهذب الاحكام، ج٢٢، ص٢٨٤. وبتصرف.

٣- ينعقد اليمين اذا كان المقسم بـ ه هـ و "ا الله" والمقصود بهـ اذاتـ هـ المقدسة.

وكذلك ينعقد اليمين بالقسم في كل صفة وفعل يختص به تعالى دون عيره كالرحمن، ومقلب القلوب، والابصار، والذي خلق الحبة وبرء النسمة وماشابه ذلك.

وينعقد ايضاً بذكر الاوصاف والانعال المشتركة التي تطلق في حقه تعالى وفي حق غيره لكن الغالب اطلاقها في حقه بحيث ينصرف اطلاقها اليه. كقول الحالف، والرب، والخالق، والبارئ، والرازق والرحيم. ولا ينعقد بما لا ينصرف اليه كالموجود والحي والسميع والبصير والقادر.

 ٣- الحالف يجب ان يكون مكلفاً وقاصداً للحلف وبالاحتيار غير بحبر عليه.

اليمين تنعقد اذا كان الحالف قادراً على الوفاء اما اذا كان عاجزاً فلا ينعقد القسم.

الله عليه والله عليه والله والأثمة عليه والله والله والأثمة عليهم السلام وسائر النفوس المقدسة.

٦- لا ينعقد اليمين اذا أقسم الحالف بالقرآن والكعبة المشرفة وسائر
 الامكنة المقدسة.

٧- لا ينعقد اليمين اذا قال الحالف زوحتي طالق ان لم أفعل كذا.

٨- لا يمين للولىد منع الاب، لان الاب لنه حيل يمسين ولسده. ولا
 الزوجة مع الزوج، لان الزوج له حل يمين زوجته...

هذه مختطفات عن اليمين ومن أراد التوسعة فعليه بمراجعة الكتب الفقهية ففيها تفصيلات أدق واكثر شمولية.

\*\*\*

قال سيد شباب أهل الجنة الحسين عليه السلام: ﴿

﴿ حواتج الناس اليكم من نعم الله عليكم، فبلا تملوا النعم فتعود نقماً ﴾ (١).

### الشرح:

### ((بحث أجتماعي))

الهيئة الاحتماعية تحتاج الى عوامل هامة تساهم في بناء نواتها وتسعى للوحدة الاحتماعية وتشد أزرها.

ولأهمية تلك العوامل فقد حث التشريع الاسلامي على الالتزام بها، ومن تلك العوامل السعي في قضاء حوائـج الناس، وهـذه الظاهرة من أوثق الاسباب التي تؤدي الى نبذ الفرقة والتشجيع على الاتحاد، وانتشار المحبة والاطمئنان، وسبيل داعى الى التعاون.

فمن أبرز مميزات الحياة الروحية التعاون على الخمير للنهوض بالحياة الاحتماعية الى المستوى الرفيع الذي يهمب الرفاهية للانسانية ويخفف عنها أعباء الحياة.

فالتعاون مبدأ عام وهام أعطاه القرآن الجحيد عناية حاصة لأنه يـؤدي المحتمعات الانسانية.

قال تعالى:

الموتعاونوا على السبر والتقوى، ولا تعاونوا على الإثسم والعدوان المائدة/٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> نور الابصار/للشيلنجي، ص١٦٦.

### ((بحث روائي))

فقضاء حواثج الناس نعمة من نعم الله تعمالي على عباده تحتاج الى شكره والثناء على حوده، وهذا الشكر ينبغي ان لا يكون فقط شكراً لفظياً بل شكراً فعلياً بالسعي وبذل الجهد في قضاء حواثج الأحوان.

قال النبي صلى ا لله عليه وآله وسلم:

(المؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً)(١).

قال الصادق عليه السلام:

﴿ الله فِي عون المؤمن ماكان المؤمن في عون أحيه ﴾.

وعنه عليه السلام:

رمن يسعى في حاحة أحيه المسلم فأحتهد فيها، فأحرى الله على يديه قضاها، كتب الله عزوجل له حجة وعمرة.. وان احتهد فيهما ولم يجر الله قضاها على يديه كتب الله عز وحل له حجة وعمرة (٢٠٠٠).

الامام الحسين عليه السلام، في هذه الحكمة وحه الانسان لظاهرة التعاون، وهذه الدعوة عامة وتشمل الفقير والغيني، الرئيس والمرؤوس، دعاهم لممارسة هذه الظاهرة في البيت والمعمل، في المدرسة والجامعة، في كل شؤون الحياة.

واذا لم يلتزم الانسبان بشكر الله الفعلي لهذه النعمة، فبان ذلبك يتحول عليه نقماً والمراد منها زوال النعم، وذلك يتهدم أواصسر الوحدة والألفة والحبة وتباعد الناس بعضهم عن بعض.

\*\*\*

<sup>🖰</sup> مسلم/ صحیح مسلم، ج۱۱، ص۱۳۹.

<sup>(1)</sup> المظفر/ الاخلاق في حديث واحد، ج١، ص٣٢١.

قال الحسين عليه السلام:

﴿ صاحب الحاجة لم يكرم وجهه عن سؤالك فأكرم وجهك عن رده ﴾ (١).

### الشرح:

تعرضنا في الحكمة رقم (٥٠) الى حوانب قضاء حواثج الأحوة في الأيمان، ونكمل بما فيه الفائدة في هذا المقام.

ان صاحب الحاجة عند التقدم بالطلب لقضاء حاجته، فإنه قد تحمل قساوة ذلّ السؤال، ورحمة ورأفة من الشريعة الاسلامية، وتخفيفاً له من حرارة قساوة السؤال، لذا شرع علاجاً لمكافحة هذه الظاهرة، ألا وهو إحابة طلبه.. قضاء حاجته.. وهذا العلاج الاجتماعي يترك أثرين هامين همان

١- من لبى الطلب قد صان نفسه من شعوره مما يعاتيه المحتاج من الاحراجات النفسية، التي عدم السيطرة لازالتها يولد تأثيرات سلبية.

٣- ثم أن قضاء حواتج الاحوان يؤدي ال أدحال السرور عليهم مما
 يكون مؤشراً للتقارب وحني المنافع للحميع والتي أولها وحدة الكلمة.

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ من سرّ مؤمناً فقد سرّني ومن سرّني فقد سرّ الله ﴾. عن حابر عن أبي جعفر عليه السلام قال:

<sup>(</sup>١) الأربلي/ كشف الغمة ٢٤٢/٢ (ط/ النجف ١٣٨٥هـ).

﴿تِبسم الرحل في وحه أحيه حسنة، وصرف القذى عنه حسنة، وماعبدا لله بشئ أحب الى الله من أدخال السرور على المؤمن .

# (01)

قال أبوعبدا لله الحسين عليه السلام:

﴿ الحَلَم (١) زينة والوفاء (٢) مروءة والصلة (٣) نعمة والاستكبار (٤) صلف والعجلة سفه والسفه ضعف والغلو (٥) ورطه ومجالسة أهل الدناءة شر ومجالسة أهل الفسوق ريبة (٦) ﴾ (١).

### الشرح:

(١) عرف الفلاسفة الحلم بانه: ضبط النفس عن هيجان الغضب، وضبط الجوارح عند وقدوع الشر، والسكون عند محركات الانتقام، والتثبيت في عواقب الأمور حال المقابلة عند الرد، والخوف من وقدوع الندم.

ولا يكون الأنسان حليماً إلا من سعة الصدر وعلو الهمة والتتبع لمكارم الأحلاق.

والحلم أشرف الكمالات النفسية بعد العلم، بل العلم لا ينفع بدون الحلم، لان الحلم حصن من حصون الايمان، ولانه من أرفع مراتب الخير وأكرم الخصال.

نور الابصار، للشبلنجي، ص١٦٦.

وقيل من آثار الحلم "عدم حزع النفسس عند الامور الهائلة، وعدم طيشها في المؤاخذة، وعدم صدور حركات غير منتظمة، وعدم أظهار المزية على الغير، وعدم التهاون في حفظ مايجب حفظه".

- (٢) الوفاء بالعهد أو الوفاء للصديق والأخ والوطن، من الصفات التي تؤدي الى بناء شخصية الفرد ورقي مجتمعه، ودليلاً على ان الـذي أتخذ الوفاء رداءً له، يحمل النفس السليمة والوحدان الحي.
- (٣) وصلة الارحام والتوادد والمحبة، كلها من نعم الله تعمالى على خلقه.
- (٤) التكبر: هو رؤية النفس فوق الغير، والكبرياء رذيلة من الرذائل الاحتماعية، وهي مصدر كثير من البلايا التي تحل في المحتمع الانساني، فهي التي تغرس الفرقة والعداوة بين الافراد فتقضي على التعاون والمحبة بينهم. وهي تجعل اصلاحنا الادبي ممتنعاً وذلك بتعامي المتكبر عن نقائصه وعيوبه، وتقدير نفسه فوق قدرها.
- (٥) الغِلّ: بالكسر، الغِش والحقد. وقد غَـلَّ صدره يَغِـلُّ بالكسر غِلاً، إذا كان ذا غِشِ أو ضغنِ أو حقد<sup>(١)</sup>.
- (٦) الريب: الشك والاسم الريبة: وهي التهمة والشك ورابي فلان اذا رأيت منه ما يريبك وتكرهه (٢).



<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> مختار الصحاح ص٤٧٩.

<sup>(1)</sup> مختار الصحاح ص٧٦٥.

قال الحسين عليه السلام:

﴿ ان الناس عبيد الأموال والدين لعقة (١) على السنتهم يحوطونه (٢) ما درت به معايشهم، فاذا محصوا بالابتلاء قل الديانون (٣) (١٠).

### الشرح:

- (١) لَعِق: لحِسَ. واللعوق أسم ما يلعق.
  - (٢) يحوطونه: يوجهونه.
- (٣) الدّيان: من اسماء الله تعالى. أو تــأتي بمعنى القــاضي والمحاسب والجاري، الحاكم والسائس (٢).

### ((بحث فلسفي وأخالقي))

ان حب الدنيا وزينتها فوق المستوى الطبيعي، يكون هدف أصحابها حب التفاني في جمع المال بطريقة عشوائية ينسيهم دينهم، حتسى يصبح الدين عندهم دون الأعتبار الروحي يوحهونه حسب أذواقهم ورغباتهم حيثما وحدت المنفعة، فاذا ما تعرضوا لنكبات الدهر وآفاته، نرى فشلهم في الحياة وسقوطهم في الهاوية ولا متحي لهم من عذاب الضمير فضلاً عن حساب الخالق لأنهيار السفر بين الخلق والحق.

والحياة الأنسانية (الدنيا) على نوعين:

ريحانة الرسول ص٥٦٥. كشف الغمة ج٢ص٢٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>ر۲)</sup> المنجد ص۲۳۱.

الأول: الدنيا المذمومة: وهي كل ما يطلبه الانسان من حظ عاجل لا يكون من اعمال الأحرة ولا وسيلة اليها، وذلك بالتلذذ بالمعاصي والتنعم بالمباحات الزائدة على قدر الضرورة.

التاني: الدنيا الممدوحة: وهي كل ما يطلبه الانسان لنيل الحظ الباقي من التنعم بالخيرات بقيدر الصرورة من الرزق فتحصيل ذلك من الاعمال الصالحة كما صرح بذلك القرآن وأكدته السيرة النبوية.

e de la companya del companya de la companya del companya de la c

قال العرفانيون: أن حب الدنيا على أنواع هي:

١- حب المال.

٧-.حب الجاه.

٣٠٠٠ أشباع شهوة البطن.

٤- أشباع شهوة الحنس.

ه - تشفى الغيظ بحكم الغضب.

٦- الحسن.

٧- الكبر والأستكبار.

والمال يكون على نوعين:

١- قد يكون وسيلة الى مقصود صحيح، وهو السعادة الأحروية اذ الوسائل اليها في الدنيا ثلاثة وهي: الفضائل النفسية، والفضائل البدنية، والفضائل الخارجية التي عمدتها المال وهذا النوع محمود ويحث الاسلام على التخلق به.

٢- وقد تكون وسيلة الى مقاصد فاسدة: وهي المقاصد الصادرة عن السعادة الأحروية الابدية، وهذا النوع مذموم، وينهى الاسلام من الاتصاف به.

ومن أمتحنه ا لله تعالى بوفرة المال فعليه ملاحظة مايلي: –

١- ان يعرف مقصود المال وباعث خلقه وعلة الاحتياج اليه،
 لغرض ان لا يكتسب ولا يحفظ إلا قلر حاجته.

٣- ينظر حهة دخله فيحتنب الحرام والمشتبه والجهات المكروهة الفادحة في المروءة والحرية، مثل الهدايا المشوية بالرشوة والسؤال الـذي فيه الانكسار والذل.

ان يراعى حهة صرف المال ولا يبذر في الانفاق ولا يمسك فيه فيتحول الى بخل وحرمان فخير الأمور أوسطها.

## ((بحث روائي))

ظهر ان حب المال والأزدياد منه يعمي البصيرة، فالذي كانت صفته هذه ولاهم له سوى الحصول على المال حتى على حساب دينه، يكون عبداً لشهواته، قد خسر نعيم الآخرة لعدم اعتدالـه في متطلبـات الـروح والجسد.

قال نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم:

(ان الدينار والدرهم أهلكا من كان قبلكم، وهما مهلكاكم). وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿لَكُلُ أَمَّةُ عَجَلَ، وعَجَلُ هَذَهُ الأَمَّةُ الدينارِ والدرهُم﴾.

قال الامام على عليه السلام، بعد ماقيل له صف لنا الدنيا:

﴿وماأصف لك من دار؟ من صح فيها سقم، ومن أمن فيها ندم، ومن أفتقر فيها حزن، ومن أستغنى فيهاأفتان، في حلالها الحساب وفي حرامها العقاب﴾.

\*\*\*

خطب أبو الاحرار الحسين عليه السلام واعظاً فقال:

﴿اعلموا أن المعروف يكسب حمداً، ويعقب أجراً، فلسو رأيتم المعروف رجلاً لرأيتم اللؤم رجلاً جميلاً يسر الناظرين، ولمو رأيتم اللؤم رجلاً لرأيتموه رجلاً قبيح المنظر تنفر منه القلوب وتغيض دونه الابصار﴾(١).

### الشرح:

رسم الامام الحسين عليه السلام لوحة رائعة ميز فيها الجميل والقبيح، أي بين المعروف والمنكر، فمثل لهما بين رحل جميل الصورة وآخر مشوه لا يسر الناظرين. وطلب ان نتبصر أيهما أحسن وأجمل وأقرب للنفوس؟

قال أهل المعرفة: المعروف اسم حامع يشــمل طاعـة ا لله حــل حـلالــه والتقرب اليه والاحسان الى الناس.

اذاً المعروف يشمل كل مايستحسنه العقبل ويقرره الشمرع ممن أصناف الجميل وأنواع البر ومكارم الاخلاق، فهمو في مقمابل ماتكرهم النفوس، وماينكره العقل والشرع، ألا وهو المنكر.

فالمعروف هو البّر، وله معان كثيرة، وأهمها كونه الوسيلة بين الخلق والحق. والبّر يحتوي على كل وحوه الخير.

وقد أورد الأخلاقيون وجوه الخير، نستعرض بعضها:

١ توحيد الله، وطاعته والجهاد في سبيله.

<sup>(</sup>١) الحسن والحسين/عمد رضا، ص١٣٣ طبع القاهرة، ١٩٥٧م.

- عبة الخلق للحق تبارك رتعالى، وعبة رسول الله صلى الله عليه
   وآا رسلم والآل والأصحاب، وتحابب المؤمنين فيما بينهم.
  - مراعاة الحقوق العامة، كالعدل في المعاملات والاحكام.
- التواسع وعدم الكبر، والأمر بالمعروف والتهاي عن المنكر.
  - حب الوطن والأمانة ورفض الخيانة، والوفاء بالعهود.
- عدم الاسراف والانفاق الواحب كالزكاة والخمس ونفقة العين، والتمسك بالانفاق المستحب كالصدقة والهديمة والضيافسة والتنار المعسر.

ذه بعض وجوه الخير، وكل منها مبدأ عنام لرفاه الانسانية ونيل الحرب الأفضل، لذا صورها الحسين عليه السلام بالمنظر الجميل والمنظر الكريه الذي تمثل باللؤم الذي من صفاته هي عكس وجود الخير تماماً. وقد تعرضنا لبعض وجوه المعروف في شرح الحكمة رقم (١٧).

حطب الحسين السبط عليه السلام واعظا فقال:

﴿ ياعباد الله اتقوا الله وكونوا من الدنيا على حذر فان الدنيا لو بقيت لأحد، أو بقى عليها أحد لكانت الأنبياء أحق بالبقاء، وأولى بالرضاء وأرضى بالقضاء، غير أن الله تعالى خلق الدنيا للبلاء، وخلق أهلها للفناء، فجديدها بال(١)، ونعيمها مضمحل(٢) وسرورها مكفهر(٣) والمنزل تلعه(٤) والمدار(٥) قلعة فتزودوا فان خير الزاد التقوى، واتقوا الله لعلكم تفلحون (١).

## الشرح:

١ – بال: عتيق.

٣- مصمحل: متلاشى.

٣- المكفّة. السحاب الغليظ الأسود وكل متراكب، ومن الوحوه القليل اللحم الغليظ، الذي لا يستحي، أو الضارب لوته الى الغنبرة مع علظ والمتعبس، ومن الجبال الصلب المنسع، واكفهر النحم بـ ذا وحهه وضوءه في شدة الظلمة. ومكفهر أي مغير.

٤ - القلعه: مأارتفع من الأرض و النهبط منها، والقطعة المرتفعة من الارض.

الدار قلعة: أي انقلاع وذهاب.

<sup>(</sup>۱) القيرواني/ زهر الأداب ١٠٠/١ (ط/ بيروت ١٩٧٢)

١- الجياة الدنيا:

هي الحياة ماقبل الموت التي نعيش فيها ونتمتع بمسا فيها من الملذات وهي التي يعبر عنها بصيغة الحياة.

وقد وصفها الخالق تعالى في القرآن الكريم بقوله تعالى:

﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَا الاسْتَاعَالُغُرُورَ ﴾ آل عمران/٥٨٠.

وضحت الآيـة الشـريفة الحالـة الـتي يكـون عليهـا الأنسـان، فمتـاع الغرور هو المتاع الذي يظهر بمظهر جميل ليغتر به المغترون.

٧- التوسط بين مطالب الروح والجسد:

أقتضت الحكمة الألهية ان يكون الاسلام مبنياً على قواعد العلم ونواميس الطبيعة، وقد أثبت العلم ان العقل السليم لا يكون إلا في الجسم السليم، وان السمو الروحي لا يحصل من حرمان الجسد من حاحاته، ولكن من توفية تلك الجاحات في دائرة الأعتدال.

( والحق ان ماذهب اليه الاسلام من الجمع بين الروح والمادة هو ماتقبله الفطرة الإنسانية، فا لله لمه يخلق للأنسان شهواته وقواه الطبيعية عبثاً أو لأخمادها بالرياضة النفسية، ولكنه حلق الانسان على هذه الصورة من تنوع الغرائز وتخالف الميول ليصل الانسان بالسيطرة عليها وتوجيهها الى المثل العليا )(1).

٣- تفضيل الحياة الآخرة على حياة الدنيا:

<sup>( )</sup> عفيف طبارة/ روح الدين الاسلامي، ص١٣٦.

ورد في القرآن الجحيد بمواضع متعددة تفضيل الآخرة على حياة الدنيا، نذكر منها:

قال تعالى:

الأُمِل تَوْثُرُونِ الحِياة الدنيا ، والآخرة خير وأبقى الأعلى/١٧،١٦. وقال عزَّ وحلَّ:

الانفال/٦٧. الآخوة الانفال/٦٧.

وقال سبحانه:

﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرُ لَكُ مِنْ الْأُولِ ﴾ الضحي/٤.

صرح القرآن الكريم ان الحياة الأخرى حير من الحياة الدنيا، وان المسلم عليه ان يسعى للكمال الروحي اذ هو الغاية النشودة من علق البشر.

فالقرآن الجحيد حذر من يركن الى الحياة الدنيا ويتمتع بما فيها من الملذات بدون واعز، وبدون ان يستعد بالاعمال الصالحة التي بها ينال مرضاة الله تعالى.

قال سيحانه:

واطل ماكانوا يعملون مود/ه ١٦٠١.

التحذير من الأغترار في ملذات الحياة الدنيا:

الدين الاسلامي ذم الحياة الدنيا ونهى من التمادي في التمتع بلذاتها اكثر من الحد المتعارف، لان نعيمها وأفراحها زائل وغير دائسم. حلفت الهذه الظاهرة معتقداً ثابتاً عند المسلمين ان الحياة الدنيا يوجد أفضل مسن

تعيمها وبقائها، ألا وهو النعيم والبقاء الأحروي، فهذا به العزاء لمن ترك ملذات الدنيا وتأمل لنيل الجزاء الأوفى، في الدار الآحرة.

قال تعالى:

ومالخياة الدنيا الاستاع الغرور كالمحديد/٢٠.

وقال سبحانه:

الأوما الحياة الدنيا الالعب ولهووللدار الآخرة خبير للذيس يتقون الأنعام/٣٢.

فأهل الدنيا ينبغي لهم عدم الأغترار بالاموال والبنين لزوالهما، كالنبات المخضر الذي تمزول نضارته عندما يتهشم ويتفتت فتذروه الرياح، فلا يبقى منه أثر. بينما الاعمال الصالحة تبقى آثارها وهي خير عند الله وينال فاعلها ماكان يؤمله ويرجوه.

\*\*\*

# (07)

ومن مواعظ الامام الحسين عليه السلام الخطابية، أنه قال:

وأوصيكم بتقوى الله، وأحذركم أماليه، وأرفع اليكم أعلامه، فكان الخوف قد أفد(١) بمهول(٢) وروده ونكير حلوله، ويشبع مذاقه، فاعتلق(٣) مهجكم وحال بين العمل وبينكم، فيادروا بصحة الاجسام في مدة الاعمار. وكأنكم ببغتات(٤) طوارقه، فتنقلكم من ظهر الارض الى بطنها، ومن علوها الى أصفلها، ومن أنسبها الى وحشتها، ومن روحها وضوئها الى ظلمتها، ومن سعتها الى ضيقها، حيث لا يزار حميم(٥) ولا يعاد سقيم ولا يجاب صريخ. أعاننا الله

وإياكم على أهوال ذلك اليوم ونجينا وإياكم من عقابه وأوجب لنا ولكم الجزيل من ثوابه، عباد الله فلو كان قصر مرماكم، ومدى مظعنكم (٦) كان حسب العامل شغلاً يسترغ عليه احزانه ويذهله عن دنياه، ويكثر نصبه لطلب الخلاص منه فكيف وهو يعد مرتهن باكتسابه مستوقف على حسابه لا وزير له يمنعه ولا ظهير عنه يدفعه ويومئذ لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خير، قل انتظروا إنا منتظرون. أوصيكم بتقوى الله فبإن الله قد ضمن لمن اتقاه أن يجوله عما يكره إلى ما يجب ويرزقه من حيث لا يحتسب فإياك ان تكون عمن يخاف على العباد من ذنوبهم ويأمن العقوية من ذنبه، فإن الله تبارك وتعالى لا يخدع عن جنته ولا ينال ما عنده إلا بطاعته إن شاء الله في (١).

### الشرح:

- (١) أفد: أسرع.
- (٢) المهول: ذو الهول.
  - (٣) أعتلق: أحَبَ.
  - (٤) البغته: الفحاءة.
- (٥) حميم: أقرباء الانسان.
  - (٦) المظغن: المسير.

عالج الامام الحسين عليه السلام في هذه الحكمة الامور التي تعرضت لها الحكمة رقم (٥٥) التي وضحنا بها بعض الوحوه. ونكمل البحث في هذه الحكمة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> ابن شعبة/ تحف العقول ص ۱۷۳.

في هذه اللوحة الذهبية يصف الحسين عليه السلام، حالات الدنيا، وكيف تتلاشى، ويعرض الفرق بينهما وبين الحالة التي تزول فيها، ويدعو الى عدم تفويت فرصة العمر وزوال الصحة، حتى يقدم الانسان مايضمن به نجاته يوم الحساب الذي لا يتفع الانسان الا عمله.

أراد الحسين عليه السلام من هذه الموعظة توضيح جملة أمور هي: ١ – الأطمئنان والأمن من مكر الله:

ان الخوف من الله أمر مملوح وضله الأمن من مكر الله وهذه الحالة من المهلكات، إذ ينبغي بالمؤمن ألا يأمن من مكر الله، فانــه اذا لم يـأمن منه كان حائفاً منه دائماً يميل الى الرجاء.

وقد وردت روايات متواترة ان الملائكة والانبياء كــانوا خــائفين مـن مكره تعالى، فكيف ببقية العباد إذاً؟

٢- حب الدنيا:

قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿دعوا الدنيا لاهلها من أخذ من الدنيا فوق مايكفيسه فقـد أخـذ حتفـه وهو لا يشعر﴾.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ حق على الله ان لا يرفع شيئاً من الدنيا إلا وضعمه.وأعلم ان أعظم الأمور قبحاً هو بيع الدين بالدنيا ﴾.

قال عمر بن عبدالعزيز يوماً: أخبروني من أحمق الناس؟

قالوا: رحل باع آخرته بدنیاه. قال: أنبئكم بأحمق منه، قــالوا: بلـی، قال: رحل باع آخرته بدنیا غیره.

### ٣- طول الأمل:

من الصفات المهلكة ان يعتقد الانسان ببقائه الى مدة طويلة، مع رغبة ملحة بالحصول على توابع البقاء كالمال والابنياء وزخارف الدنيا وغيرها، وهذه من ثمرات الجهل وحب الدنيا المذمومة.

قال نبي الله عيسى عليه السلام:

﴿ لا تهتموا برزق غد فان لم يكن غدٌ من آجالكم فستأتي أرزاقكم مع آجالكم، وان لم يكن غدٌ من آجالكم فلا تهتموا لأرزاق غيركم ﴾.

### ٤ - ذكر الموت:

أعِلم ان ذكر الموت يقصر الأمل ويوحب التحافي عن حب الدنيا. قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ أَكْثُرُوا مِن ذَكُرُ المُوتَ فَانَهُ يَمْحُصُ الذُّنُوبِ وَيَزْهَدُ فِي الدُّنيا ﴾ .

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(كفى بالموت واعظاً).

#### ٥- محاسبة النفس:

وهو ان يحاسب الانسان نفسه ويضعها حيث يطيب موضعها، ويرتفع قدرها حتى تأخذ حظها فيقلل من اخطائه، ويصلح نفسه ويتوب من احتراثه على الله تعالى.

قال رسول الرحمة سيدنا محمد صلى الله عليه وآله وسلم:

(حهاد النفس مهر الجنة حهاد النفس ثمن الجنة).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(إن أفضل الجهاد من حاهد نفسه التي بين حنبيه).

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

لاعاجز أعجز ممن أهمل السه فاطكها ﴾. \*\*\*

# (0V)

خطب الحسين عليه السلام فقال واعظاً:

وإن أوصل الناس من وصل من قطعه، والأصول على مغارسها بدروعها تسمو فمن تعجل لأخيه خيراً وجده، إذا قدم علينا غدا، ومن أراد الله تبارك وتعالى بالصنيعة الى أخيه، كافأه بها في وقت حاجته، وصرف عنه من بلاء الدنيا، ماهو اكثر منه، ومن نفس كربة مؤمن فرج الله عنه كرب الدنيا والآخرة، ومن أحسن أحسن الله اليه، والله يحب المحسنين (١).

### الشرح:

وضح الامام الحسين عليه السلام جملة أمور أرشادية في هذه الحكمة نذكر منها:

١- نبذ التهاجر والتباعد:

ان التهاجر نتيجة حتمية من نتائج الصفات المذمومة كالحسد والحقد والبحل. وثمرة هذه الصفات هي التباعد بين المؤمنين.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿لا شَالَ لَمُسَلِّمُ أَنْ يَهِجُرُ أَحَاهُ فُوقَ ثُلَاثُ﴾.

<sup>(</sup>١) احمد : پسي/ ريحانة الرسول، ص٥٥.

وقال الامام الصادق عليه السلام:

﴿لا يُعْتَرَقَ رَجَلَانَ عَلَى الْهُجَرَانَ إِلاّ أُسْتُوجِبِ أَحِدُهُمَا الْـبَرَاءَةُ وَالْلَعَنَـةُ وربما استحق ذلك كلاهماً﴾.

٣- الحث على التزاور والتآلف:

ان التحلي بالتزاور نتيجة حتمية من نتائج الصفات المحمودة كالحب والنصيحة والتضحية وغيرها. وهي من أحسن الصفات الأخلاقية المتي يرتديها المؤمن.

قال الامام على عليه السلام:

﴿لَقَاءَ الْأَحُوانَ مَعْتُمُ وَانَ قُلُوا﴾.

من دواعي نسذ التباعد والحث على التزاور وحدة الكلمة وبناء المجتمع الذي يسوده الاطمئنان والتفاهم. وتتم وحدة الكلمة بالتعاون الذي حصل على أهمية حاصة في القرآن الكريم، إذ ان حظه الاولوية في الاهتمام، قال سبحانه:

الإسم الأوتعما ونوا علمي المسبر والتقوى، ولا تعما ونوا علمي الإثمام والعدوان المائدة/٢.

فالتعاون قاعدة من القواعد التي تبتنى عليه سعادة المحتمع الانسباني، وتلك القاعدة هي نظرية الاسلام في الاحتماع ومايتطلبه من الدعوة الى التضامن بالمؤازرة في كل عمل ينتج عنه الخير سواء كان من وسائل السعادة في الحياة الآخرة أو ماكان سبباً لنهوض الأمة في المحالات الاقتصادية لسعادة المحتمعات الانسانية، وهذا ساهم في الاستقرار والسلام.

فالتزاور يولـد التعـاون وهـذا يدعـو الى الوحـدة الاحتماعيـة ونبــذ حهات التفرقة والتنافر، فهذا هو ماأكد عليه الاسلام.

٣- الأحسان في الاسلام:

الحسنة: هي فعل الخير، أو هي الفعل الحسن.

أحسَنَ: فعل الحسن، ضد أساء.

دعاة الاصلاح في العالم يدعون الى تفشى الاحسان في محتمعاتهم، لانه يحقق المثل العليا في الأنسانية.

فالاحسان يشمل فعل كل خير يهدف الى حياة أفضل، لـذا رغبنا القرآن الكريم في أتيانه، فنحد تعاليم القرآن في الأحسان كثيرة وكأنه من الواحبات الطبيعية للانسان ان يحسن للآخريس كما أحسنوا اليه، وكما أحسن الله عليه بنعمه التي لا تحصى.

قال تعالى:

الله العسر كما أحسر الله اليك القصص/٧٧.

وقال سبحانه:

الأأن احسنتم أحسنتم لأنفسكم وان أسأتم فلها كالاسراء/٧.

ووجوه الأحسان كثيرة تعرضنا لبعضها في الحِكَم السابقة، ونـورد منها هنا أحدها وهي:

### الكلام الحسن:

أن البشاشة وعدم الغلظة، وأحتيار الكلام الحسن في المخاطبة بين أفراد المحتمع، يجعل الانسان محبوباً ومرغوباً به وسبباً لنحاحمه في الحصول على حياة اكثر سعادة. والقرآن الجيد عالج هذه الظاهرة فأرشد المسلمين بان يتحلوا بالكلام الحسن.

قال تعالى:

الموقولوا للناس حسنا كالبقرة /٨٣.

#### وقال سبحانه:

الإسراء/٥٥.

من الحقائق التي يقر بها مصلحو العالم، ان القول الحسن من الضروريات لتأليف القلوب.

فهذه الظاهرة هي التي تؤلف بين افراد الاسرة والمحتمع، وبسين المعلسم وتلاميذه، والرعية وقادتها، ولا يمكن الاستغناء عنها في كل بحتمع يبغي السعادة والطمأنينة بين افراده.

#### \*\*\*

## (0A)

قال الامام الحسين عليه السلام لأخيه الحسن عليه السلام: 

(ياحسن وددت ان لسانك لي وقلبي لك (١).

#### الشرح:

الحسن والحسين عليهما السلام سبطا هذه الأمة، وريحانتا رسول الله، وسيدا شباب أهل الجنة، ورد ذلك على لسان النبي الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم.

والحسين عليه السلام أراد ان يوضح ان الامام الحسن عليه السلام كان مناطاً به واحب شرعي هو كونه يسالم عن طريق أقرار السلام وفق الشريعة السمحاء، مع كونه حارب معاوية بن ابي سفيان، ولما

<sup>(</sup>١) الأربني/ كشف الغمة، ح٢ ص ٢٤١، طبع النحف ١٣٨٥.

ر ، ان السلح ضروري صالح رتقيد ببنود الصلح اللذي نكثه معاوية في البعاد.

وم جهة الحسرى بين الحسين عليه السلام أن أمره ايضا مناط بو حب شرعي، وهو أن قضيته مبربحة مسبقاً، وقد أحبر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أصحابه بوقوعها قبل تحققها، وكذلك أشار لها الامام على بن ابسي طالب عليه السلام في عدة مواضع، ويين ان قضية الحسين أمر حتمى لابد من وقوعه.

فطبيعة الحال يكون قلبه صلداً، إذ حدثنا التاريخ انه عليه السلام وقف كالجبل الأشم بوحه حيوش أعداء الله، لا يهمه جمعهم، ولم يرتب من كثرتهم، بل زاده ذلك قوةً وعزماً.

ولو لم يكن معه اثنان وسبعون، بل كان وحده بادئ الأمر، لحارب الفلم، ولأنتصر عليه بالنصر المعنوي، لا محال.

## أخبار النبي صلى الله عليه وآله وسلم يقتل الحسين عليه السلام:

أعلن الني صلى الله عليه وآله وسلم للمسلمين ان ريحانته الحسين بن علي مقتول، وأذاع ذلك في مواضع عديدة، وقد روى الصحابة البررة ماأعلمهم به نبيهم وتناقلته الأحيال، نورد منها:

١ عن عائشة قالت: دخل الحسين بن علي على رسول الله صلى
 الله عليه وآلـــه وسلم وهـــو يوحـــى اليـــه، فــنزا علــى رســـول الله، وهــو
 منكب، فقال حبرئيل:

أتحبه يامحمد؟ قال: ومالي لا أحب ابني؟ قال: فان أمتك ستقتله من بعدك، فمدّ حبرئيل فأتاه بتربة بيضاء فقال: في هذه الأرض يقتل ابنك هذا، وأسمها الطف، فلما ذهب حبرئيل من عند رسول الله صلى الله عنيه وآله وسلم والتربة في يده وهو يبكى فقال:

ياعائشة إن حبرئيل أخبرني ان أبني حسيناً مقتنول في أرض الطف وأن أمني ستفتن بعدي.

ثم خرج الى أصحابه وفيهم علي وابوبكر وعمر، وحذيفة، وعمـــار، وأبوذر، وهو يبكي، فسألوه:

ماييكيك يارسول الله؟

قال: أخبرني حميرئيل ان أبـني الحسـين يُقتـل بعـدي بـأرض الطـف، وجاءني بهذه الـتربة، وأخبرني ان فيها مضجعة(١).

٢- روى ابن عباس: كان الحسين في حجر النبي صلى الله عليه
 وآله وسلم فقال حبرئيل: أتحبه؟ فقال كيف لا أحبه وهو ثمرة فؤادي؟

فقال: إن أمتك ستقتله، ألا أريك من موضع قبره؟ فقبض قبضة فهاذا تربة حمراء<sup>(٢)</sup>.

٣- روى أنس بن الحارث عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم انه قال: ان ابني هذا يقتل بأرض يقال لها كربلاء، فمن شهد ذلك منكم فلينصره، ولما خرج الحسين الى كربلاء خرج معه أنس، وأستشهد بين يديه (١).

٤- روت أم سلمة، قالت: قال رسول الله صلى الله عليه وآلـه رسلم:

(يقتل الحسين بن علي على رأس ستين من مهاجرتي)(<sup>4)</sup>.

<sup>(</sup>ا) الهيشمي، يحمع الزوائد/9: ١٨٧.

<sup>(1)</sup> تفس المصدر/٩: ١٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>عمر بن الوردي:تماريخ ابن الوردي/١: ١٧٣.

<sup>(1)</sup> ابن اعثم الكوفي/ الفتوح/2: ٣١٦.

ولاي ابن عباس، قال: لما أتت على الحسين سنتان من مولده عورج النبي صلى الله عليه وآله وسلم في سفر له، فلما كان في بعض الطريق وقف فأسترجع، ودمعت عيناه، فسئل عن ذلك فقال: هذا جبرئيل يخبرني عن أرض بشاطئ الفرات يقال لها كربلاء، يقتل بها ولدي الحسين بن فاطمة، فقالوا له أصحابه:

من يقتله يارسول الله؟ فقال: رحل يقال له يزيد لا بارك الله في نفسه، وكأني أنظر الى مصرعه ومدفنه بها، وقد أهدى برأسه، والله ماينظر احد الى رأس ولدي الحسين فيفرح إلا محالف الله بين قلبه ولسانه (۱).

تأكد المسلمون ولم يخالجهم أدنى شك في أن الحسين بن على مقتول، لما سمعوا ماأخبرهم به نبيهم، كما وان الحسين عليه السلام أكد بمواضع شتى أنه مقتول على يد الطغمة الأموية المتسلطة على رقاب المسلمين.

## أخبار الأمام على بن ابي طالب بقتل الحسين عليهما السلام:

فكما أشاع رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بين المسلمين قسل الحسين عليه السلام، أشاع الأمام أمير المؤمنين بقتله ايضاً، وأعلن ذلك في مناسبات عديدة نذكر منها:

١- عن الحسن بن كثير، عن أبيه، ان علياً عليه السلام أتى كربلاء،
 فوقف بها، فقيل له: ياأمير المؤمنين، هذه كربلاء، فقال: "ذات كرب
 وبلاء"؛ ثم أوماً بيده الى مكان، فقال: ها هنا موضع رحالهم، ومناخ

<sup>(</sup>١) أبن أعشم/ الفتوح ٢١٦٠٤ - ٢١٩. القرشي/حياة الحسين ١٠٣/١.

كابهم؛ ثم أوماً يبده الى مكان آخر، فقال: ها هنا مَرَاقُ دمائهم، ثم مضي(١).

٢- روى الطبراني بسنده عن علي عليه السلام انه قال: ليقتلن الحسين، وأني لأعرف التربة التي يقتل فيها بين النهرين (٢).

٣- روى الحسن بن محبوب عن ثابت، عن سويد بن غفلة: أن علياً عليه السلام خطب يوم، فقام رحل من تحت منبره، فقال: ياأمير المؤمنين، إني مررت بوادي القرى، فوحدت خالد بن عرفطة قد مات، فاستغفر له، فقال عليه السلام: وا لله مامات ولا يموت حتى يقود حيش ضلالة، صاحب لوائه حبيب بن حمار.

فقام رحل آخر من تحت المنبر، فقال: ياأمير المؤمنين، أنا حبيب بن حِمار؟ قال: نعم، حِمار، وإني لك شيعة ومحب، فقال: أنت حبيب بن حِمار؟ قال: أما فقال له ثانية: "وا لله إنك لحبيب بن حمار؟ فقال: إنني وا لله! قال: أما والله أنك لحاملها ولتحملها، ولتدخلن بها من هذا الباب. وأشار بهاإلى باب الفيل بمسجد الكوفة.

قال ثابت: فوا لله ما مِتُ حتى رأيت ابن زياد، وقد بعث عمر بن سعد الى الحسين بن علي عليه السلام، وجعل خالد بن عرفطة على مقدمته وحبيب بن حِمار صاحب رايته فدخل بها من باب الفيل<sup>(٣)</sup>.

١٤ قال الامام على عليه السلام للبراء بن عازب: يابراء أيقتل الحسين وأنت حى فلا تنصره!

<sup>(</sup>۱<sup>۱۱)</sup> ابن ابي الحديد/شرح نهج البلاغة/۳: ۱۷۱. (۱<sup>۱۱)</sup> الميشمى/بحمع الزوائد/۹: ۱۹۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>ا)</sup> ابن ابي الحديد/شرح نهج البلاغة/٢: ٢٨٦.

فقا البراء: لا كان ذلك ياأمير المؤمنين! فلما قتل الحسين ندم السراء وكان تقول: أعظِم يها حسرة إذ لم أشهده وأقتل دونه(١).

و- قال الامام على في أحدى خطبه: كأني بالقصور وقد شيدت حول قبره، ولا تذهب حول قبر الحسين وكأني بالاسواق وقد خفت حول قبره، ولا تذهب الايام والليالي حتى يسار اليه من الآفاق، وذلك بعد أنقطاع بني مروان (٢).

\*\*\*

# (09)

قال سيد شباب أهل الجنة الحسين عليه السلام:

ومن أتانا لم يعدم خصلة من اربع: آية محكمة، وقضية عادلة، وأخاً مستفاداً، ومجالسة العلماء في (٢).

#### الشرد:

ان بحالِس أثمة اهمل البيت، فيهنا من المدروس التربوية، والوصايا الاخلاقية، التي تساهم في رقى المحتمعات التي تسعى للحرية والسلام.

فالذي يجالسهم لابد له ان يصيب احد الامور التالية ان لم يصبها

<sup>🖰</sup> ن ابي الحديد/شوح نهج البلاغة: ١٥/١٠.

الأمام زيد/ مستده/ص٤٧.

<sup>(\*)</sup> الاربلي/ كشف الغمة/ج٢، ص٢٤٢.

١- تعلم تأويل القرآن وتفسيره، وضبط قراءة آياته الشريفة، اذ تخرج من منبرهم ممن تصدى لمهمة أتقان القراءة وبيان معاني مفردات القرآن الكريم ومدلولاتها.

٣- تعلم الاحكام الشرعية المختلفة حسب منطوق التشريعات الالهية، ونشر العدل في الحكم، فكم قضية شاقة حكموا بها واستفاد القضاة منها وتعلموا ذلك.

ان مجلسهم يختلف اليه أهمل الايمان، وباللقاء معهم يحصل التعاون وتتم الوحدة الاحتماعية والتحامية في الله.

3- بحالسهم عبارة عن حلقات دراسية تطرح بها المسائل الفقهية في المعاملات والعبادات، حتى حرحت مدارسهم العلماء والاعلام الذين اصبحوا بدوراً لأهل الارض.

فأهل الخير لا يصدر منهم الا الخير الذي تعم فوائده على بني الانسانية آحلاً أو عاحلاً.

\*\*\*

⟨1.}

قال الحسين عليه السلام:

﴿المرء لا يخلو من أربعة أوجه:

إما ان تتمارى أنت وصاحبك فيما تعلمان فقد تركتما بذلك النصيحة وطلبتما الفضيحة واضعتما ذلك العلم، أو تجهلانه فأظهرتما جهلاً وخاصمتا جهلاً، وأما تعلمه أنت فظلمت صاحبك بطلب عثرته، أو يعلمه صاحبك فتركت حرمته ولم تنزله منزلته، وهذا كله

محال، فمن أنصف وقبل الحق وترك المماراة فقد أوثق إيمانه، وأحسن صحبة دينه وصان عقله (١٠).

## ((بحث في المراء))

عالج الامام الحسين عليه السلام عاملاً مهماً من العوامــل الــي تدعـو لتقويـض السـمو الروحـي والنحـاح في هــذه الحيـاة، وتســاهم في زرع الفرقة وتشتت الكلمة وتهدم التحمع الانساني. هذا العامل هو المراء.

ولابد من وقفةٍ عند هذه الصفة الرذيلة وبيان المراد منها:

المراء: هو طعن في كلام الغير لأظهار حمل فيه من غير غرض، سوى تحقيره وإهانته، وإظهار تفوقه وكياسته، وهو داخل تحست الايـذاء، ويكون ناشئاً من العداوة والحسد"(٢).

ويتحقق المراء في الحالات التالية:

- ١- يحصل الامتراء بالمحاحة في الشي الذي فيه تردد.
- ٧- تتم المماراة بالجدل الباطل غير الصحيح طلباً للمغالبة.
- ٣- يتحقق المراء من الاعتراض على مفهوم كلام المقابل لفظاً
   ومعنى، واصطناع عبارات مفاهيمها غير واضحة بغية الانتقاص من المقابل وأهانته.

أعتبر العرفانيون المراء نوعاً من أنسواع اللغسو. وقسد دعما الاسلام الى عدم الاتصاف به، اذ نهى القرآن الكريم في مواضع متعددة عن التخلق به.

<sup>(</sup>١)عبدالصاحب المظفر/جلاء الكروب، ج١، ص٧٤.

<sup>(</sup>٢) عبدالصاحب المظفر/ورثة الفردوس، ص٢٦.

قال الله تعالى:

﴿ قد أُفلح المؤمنون ، والذين هم في صلاتهم خاشعون . والذين هم في صلاتهم خاشعون . والذين هم في صلاتهم خاشعون .

وقال سبحانه:

﴿ وَاذَا مِرُوا بِاللَّغُومِرُوا كُوامًا ﴾ الفرقان/٧٢.

وقال عز وحل:

. (واذا سمعوا اللغواعرضوا عنه) القصص/٥٥.

هذه هي مبادئ القرآن الروحية الـتي تمس اعمــاق النفـس الانســانية وتسيطر عليها وتقوم اعوجاجها.

فالمحتمعات التي يؤتدت بهذه التعليمات يكون نصيبها الرقبي والتقدم وذلك لاعراضهم عن اللغسو وانهماكهم في العمل المفيد المثمر الذي يسعى الى تهذيب النفوس بالابتعاد عن بعض النزعات والصفات الشريرة التي كافحها الاسلام.

### ((بحث روائي))

قال ر سول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿أُودع الناس من ترك المراء وان كان محقاً ﴾.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ ذروا المراء، فانه لا تفهم حكمته، ولا تؤمن فتنته﴾.

وقال صلى الله عليه وآله وسلم:

(لا يستكمل عبد حقيقة الايمان حتى يدع المراء وان كان محقاً). قال نبي الله سليمان بن داود عليه السلام لأبنه: ﴿ يابني أياك والمراء، فانه ليست فيه منفعة، وهـو يهيـج بـين الاحـوان العداوة﴾.

( ومن هذا كان واجباً ان نحذره مع كل أحد، وبخاصة الصديق، فان مماراته تقلع المودة من أصلها، لأنها سبب الاعتلاف، والاعتلاف بسبب التباين وقطع الالفة التي دعت اليها الشريعة القويمة، ومن الناس من يؤثر المراء ويزعم انه يقدح خاطره، ويشحذ ذهنه، ويزيل شكوكه، يتعمد في المحافل التي تجمع رؤساء أهل النظر ومتعاطي العلوم مماراة صديقة حين يظن انه أدق نظراً وأحظر حيحة، وأغرز علماً، وأحد قريحة، ويخرج في كلامه الى الفاظ غير مألوفة ليزيد في خحله، وليظهر انقطاع حجته، فيحنفذ لا يولد إلا المستات والفرقة والتباغض بين الاخوان) (1).

\*\*\*

# (11)

قال رحل للحسين عليه السلام:

عظيٰ ياابن رسول الله، وأنا رحل عاص، ولم أقدر على ترك المعصية. فقال الحسين عليه السلام:

﴿ أَفْعُلَ خُمْسَةُ أَشْيَاءً وَأَذْنُبُ مَاشِئْتُ:

فأول ذلك: لا تأكل رزق الله! وأذنب ماشئت! (١). والثاني: أخرج من ولاية الله! وأذنب ماشئت! (٧).

<sup>(</sup>١)عبدالصاحب المظفر/ ورقة الفرهوس، ص١٢٦.

والثالث: أطلب موضعاً لا يراك الله! وأذنب ماشتت! (٣).

والرابع: اذا جاء ملك الموت ليقبض روحك فأدفعه عـن نفسـك! وأذنب ماشئت!

والحامس: اذا أدخلك مالك في النار، فلا تدخل في النار! وأذنسب ماشئت! ﴾(١)

#### الشرح:

(١) لا تأكل رزق الله: أي لا تقنع بما كتبه الله لسك من رزق
 حلال، وتمادى وأكل ارزاق غيرك بهتاناً واعتداءً.

(٢) كل الاماكن التي يعصى الله بها، لا ينظر الله تعالى بعنايت لمن أيها.

(٣) وهذا من المستحيل.

فإذا أحتراً الانسان وعمل كل هذه الموبقات التي أشرنا اليها، فما هي الفائدة؟ بعد أن أقترف أشنع المنهيات، فأصبح رصيده فارغاً.

\*\*\*

المعلمي/بحار الأنوار/ج١٧ص ٢١١. (الطبعة الحمدية)

قال الحسين عليه السلام لرجل:

﴿أيهما أحب اليك، رجل يروم قتل مسكين قد ضعف، أتنقذه من بده؟

وناصب یرید أضلال مسکین مؤمن من ضعفاء شیعتنا، تفتح علیه مایمتنع به، ویقحمه ویکسره بحجج ۱ الله تعالی؟ که

قال الرجل:

بل أنقاذ هذا المسكين المؤمن من يد هذا الناصب، ان الله تعالى يقول:

الومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً ﴾،

أي ومن أحياها وأرشدها من كفر الى أيمان فكأنما أحيا الناس جميعاً من قبل ان يقتلهم بسيوف الحديد<sup>(١)</sup>.

#### الشرح:

أراد الامام عليه السلام لفت الأنظار الى مصاديق هذه الآية الشريفة التي تحث على أرشاد الجاهل وتنوير فكره بالوسائل الصحيحة الكفيلة بتوجيهه الوجه الصحيح بطرح الأدلة البناءة التي تزيل شبه الحاقدين الذين نصبوا العداوة لآل بيت الرسول.

فال ي يستعمل الأسماليب الهدامة المضللة للعقيدة، محاولاً أضلال الناس عن مذهب الحق، بتشويه الحقائق وحجبها عن العقول بهالمة من

<sup>···</sup> المحذسي/بحار الأنوار/٣ : ٩. وأنظر تفسير العسكري.

الصلال الودمية، فهذا النوع من البشر تكون مكافحته برد أباطيله من الأولويات الهامة في الدين الاسلامي.

\*\*\*

# (77)

قال عليه السلام واعظاً:

﴿الأمسين آمسن(١)، والسبرئ جسرئ(٢)، والخسائف والمسسئ مستوحش(٣)، إذا وردت على العاقل ملمة(٤) قمع الحزن بسالجزم، وفرغ العقل للأحتيال(٥)﴾(١).

#### الشرح:

(١) الأمين آمن: الذي يتخذ الأمانة لباساً في حياته، يعيش مطمئين البال لا يخاف من شئ ولا يترقب من ضرّر.

 (۲) البرئ جرئ: من لم يقترف أمراً مشيناً، تكون صحيفته نقية صافية، فلو أحتج عليه محتج، يقابله برباطة حائش لا يهاب أمراً لم يرتكبه.

(٣) أي دائماً يشعر الخائف أنه في وحدة، يحذر من أنكشاف أمره.

 (٤) ملمة: النازلة الشديدة من طوارق الدنيا وحدثانها، وتعرف بالعضلة.

<sup>(</sup>١) المحلسي/ بمحار الأنوار /ج١٧. الطبعة الحمعوية.

(٥) الأحتيال: أيجاد طرق للخروج من المعضلة، ويعبر عن ذلك جودة النظر وأعمال الفكر والقدرة على التصرف في الأشتغال.

فالذي تصيبه معضلة في حياته فترك الحزن والأسف وأستعمل تفكيره في أصلاح مافسد مثلاً، عرف ذلك الفرد بالعقل السديد وعدوه من أصحاب أعمال الفكر.

\*\*

47.5

قال عليه السلام:

﴿لا تَصِفَـنُ للملـك دواءاً، فـإن نفعـه لم يحمـدك، وإن ضـره أتهمك ﴾ (١).

### الشرج:

إشارة الى أن الزعيم القيادي لكثرة أشغاله وحجم مسؤولياته لم يلتفت لمن مَدَّ يد المساعدة له، وأن تعرض لضرر فلابد من السؤال عن سبب ذلك. وهذا أمر بديهي.

\*\*\*

<sup>(1)</sup> المحلسي/ بحار الأنوار ج١٧ ص٢١٢ (الطبعة الحمحرية).

قال عليه السلام:

(رب ذنب أحسن من الأعتذار اليه) (١)

#### الشرح:

أن الذنب مهما يكن حجمه فهو خطيئة، وأثبتت البحوث العلمية في بحال علم النفس، أن الأعتــذار من الخطيئة ينتـج عنـه آثـار نفسـية لهـا تأثيرها السليى الضار بالنفس البشرية.

فالامام عليه السلام أوصى الأنسان عراقبة نفسه وأحتناب الخطأ حتى لا يضطر للأعتذار، فيعرض تلك النفس الشفافة لآلام قساوة الأعتذار. أضف الى ذلك أن الأعتذار من بعض الذنوب يسبب كوارث وويلات تساهم في تقويسض الوحدة الأسرية أو الأحتماعية، وبالتالي أنهيار المثل العليا في تلك البيئة.

\*\*\*

<sup>()</sup> الحسين الحلواني/ نزهة الناظر في ثنبيه الخاطر.

قال الحسين عليه السلام للحسن البصري، والحسن لا يعرفه:

﴿ياشيخ هل ترضى لنفسك يوم بعثك؟ (١)﴾

قال: لا!.

قال عليه السلام:

وفتحدث نفسك بيوك مالا ترضاه لنفسسك من نفسسك يسوم بعثك (٢) .

قال البصري:

نعم بلا حقيقة.

قال عليه السلام:

وفمن أغش لنفسه منك لنفسه يوم بعشك وأنت لا تحدث نفسك برّك مالا ترضاه لنفسك بحقيقة .

ثم مضى الحسين عليه السلام.

فقال الحسن البصري: من هذا؟

فقيل له: الحسين بن على. فقال: سهلتم (٣) عليَّ (١).

#### الشرح:

(۱) أي عندما تبعث للحساب، هـل ينفعك أنحراف العقيدة والخروج عن طاعة أمام زمانك، فتكون ناحياً من موقف الحساب. قال البصري: لا ينفعن ذلك.

<sup>(</sup>١)اليعقوبي/تاريخ اليعقوبي/٢: ٣٣٣.ط.النحف/٩٦٤ م.

(٢) وبعد أن عرفت ان موقفك هذا لا ينفك ولا ينجيك، فهل تريد ان تغيّره الى ماينجيك وينفعك، وذلك بعودتك الى مذهب الحق.

فأحاب البصري: نعم ولكن قول دون فعل.

والحسن البصري كان من الزهاد الثمانية، إلا آنه كان يلقي كل أهل فرقة بما يهوون، ويتصنع للرئاسة، وكان رئيس القدرية (١٠).

(٣) أي وفرتم علي وقتاً للسؤال عنهم، فهـ و منبـع العلـم والحكمـة،
 ورثهما عن حده صلى الله عليه وآله وسلم وأبيه عليه السلام.

\*\*\*

# (1V)

وعظ الحسين عليه السلام ابن عباس، فقال له:

﴿لا تتكلمن فيما لا يعنيك(١) فأني أخاف عليك الوزر(٢)، ولا تتكلمن فيما لا يعنيك حتى ترى للكلام موضعاً، فرب متكلم قد تكلم بالحق فعيب(٣)، ولا تمارين(٤) حليماً ولا سفيهاً، فإن الحليم يقلبك والسفيه يؤذيك، ولا تقولن في أخيك المؤمن إذا توارى(٥) عنك إلا ماتحب ان يقول فيك اذا تواريت عنه، وأعمل عمل رجل يعلم أنه مأخوذ بالإجرام، مجزي بالإحسان، والسلام (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>١) الخوثي/معجم رجال الحديث/٤: ٢٧٩.ط:النجف/٩٧٣.م.

<sup>(</sup>أ) المحلسي/بحار الأنوار/ج١٧ ص٢١١ (الطبعة الحمجرية).

#### الشرد:

- (١) لا يعنيك: لا يهمك.
- (٢)الوزر: الجزاء، وتحمل المسؤولية.
- (٣) أي وضع كلامه المحق فيه في غير وضعه.
  - (٤) المماراة: المنازعة والخصام.
    - (٥) توارى: أختفي.

\*\*\*

# **(**11)

قال رحل للحسين عليه السلام:

إن فيك كبراً!

فقال عليه السلام له:

﴿ كُلُّ الْتُكْبَرُ لِللَّهُ وَحَدُهُ، وَلَا يُكُونُ فِي غَيْرُهُ، قَـَالُ تَعَالَى: "وَ لِلَّهُ الْعَزْةُ وَلرسُولُهُ وَلَلْمُؤْمَنِينَ ۗ ﴾ (١)

### الشرج:

سورة المنافقون/٨.

وقد تقدم شرح كبرياء البارئ تعالى.

\*\*\*

<sup>(1)</sup> الجحلسي/بحار الأنوار/ ١٩٨/٤٤.

قال عليه السلام:

﴿ مالك أن لم يكن لك، كنت له منفقاً (١)، فيلا تبقه بعدك فيكن ذخيرة لغيرك (٢)، وتكون أنت المطالب به الماخوذ بحسابه، وأعلم أنك لا تبقى له، ولا يبقى عليك (٣)، فكله قبل ان ياكلك (١٠).

### الشرح:

- (١) أي المال الذي أصبته بطرق غير مشروعة، فأنت لا تملكه.
  - (٢) فيكون هذا المال من نصيب الورثة.
  - (٣) أشارة الى زوال الانسان وأنصراف المال.

\*\*\*

# (v.)

﴿ دراسة العلم لقاح المعرفة، وطول التجارب زيادة في العقل، والشرف والتقوى، والقنوع راحة الابدان، ومن أحيك نهاك، ومن أبغضك أغراك ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) المحلسي بحار الأنوار/ ج١٧، (طبعة حمدية).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المحلسي/ بحار الأنوار ۲۱۲/۱۷ (الطبعة الحمحرية).وأنظر نزهة الناظر في تنبيه الحاطر للحلواني.

#### الشرح:

الصديق المخلص المحب لك، هو الذي ينبهك عند الحط وينصحك أن لا تعود لمثلها.

أما الحاقد الذي لا يحبك، فهو الذي كل ماتفعله من خبير أو شر يشجعك عليه ويوصيك في الأكثار منه.

\*\*\*

# (v)

قال عليه السلام:

﴿ يا ابن آدم، إنما أنت أيام، كلما مضى يوم ذهب بعضك ﴿ (١).

#### الشرح:

أي أن عمر الأنسان سنوات معدودة، أولها الولادة وحاتمها الموت، يقضيها على مراحل، فكلما تنتهي مرحلة من مراحل حياته، لا يعوض عنها، بل هي الحقيقة إذ ينقص من عمره بقدرها.

فالامام عليه السلام وجه دعوة للآنسان، بأن يتنبه عن غفلته، فيتجه الى ربه، ليسأله بكل ماأهمه، لأن الله تعالى مع عبده مازال العبد قريباً من مولاه الكافي أمره.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) الديلمي/ الأرشاد.

قال عليه السلام واعظاً:

﴿ لُولًا التقية ماعرف ولينا من علونا، ولولا معرفة حقوق الأخوان، ماعرف من السيئات شئ إلا عوقب على جميعها (١)

لكن الله عز وحل يقول:

الروماأصابكم من مصيبة فيما كسبت أيديكم ويعفو عن كثيراً.

#### الشرح:

### ((بحث في التقية عند الشيعة))

التقية علامة تعرف بها الامامية دولٌ غيرها من الطوائف. ويميل لها كل أنسان بحسب فطرته التي حلقها الله تعالى فيه، فكل أنسان إذا شعر بالخطر على نفسه أو ماله من حراء أعلان مذهبه وممارسة معتقده، عند ذلك لا حيلة له ألا التكتم عند الخطر.

والمتتبع لسيرة الأثمة آل البيت عليهم السلام يجد ان التقيبة شعارهم دفعاً للضررعنهم وعن أتباعهم، وحفظاً لوحدة المسلمين، وتمسكاً بعدم تفرقتهم.

فالتأريخ يجدننا ان الشيعة وأئمتهم لاقوا من المحن والمصائب في كل العهود التي عاشوا فيها ولازالوا يعانون من ذلك، ولم تخبرنا الأحمداث عن أية طائفة من الطوائف قد لاقمت مالاقوا، فلم يكن لهم وحمه إلا التقية وعدم مظاهرة المحالفين لهم، حفاظاً على حياتهم من القتل وغيره من الأضرار.

<sup>(</sup>١١) المحلسي/ بحار الأنوار/ الطبعة الحجرية.

وتختلف التقيمة حسب أختلاف الضرر. وإذا وصل الضرر حداً يقوض الدين ويدعو للاضلال، فلا تقيمة في المقام، فعنىد ذلك تفنى الاموال والأنفس من أحل صيانة بيضة الاسلام.

وقد حرم الفقهاء تقدست أسرارهم التقية في المواطن التي تستوجب قتل النفوس المحترمة أو ترويج الباطل أو أفشاء الظلم والجـور، أو فساداً في الدين.

وتصدى أعداء أهل بيت العصمة، فطعن بالتقيه، وزعم علم مشروعيتها، وأتخذها ذريعة لأنكار مذهب الحق.

فمن الحق ان يسأل سائل: هل للتقيه مشروعنية ديبتية؟

والجواب على ذلك:

ورد في القرآن الكريم قوله تعالى:

النحل/١٠٦٠. النحل الإيمان النحل/١٠٦٠.

قال المفسرون أن هذه الآية نزلت في عمار بن ياسر الذي تحت قسوة تعذيب قريش له تظاهر بالكفر (١). فهمذه الآية المباركة شرعت التقية في الاسلام حوفاً وتحرزاً من أعدائه.

وغيرها عدداً من الآيات الشريفة في هذا الباب.

هذا من جهة ومن جهة احرى الامامية يتبعون أثمتهم ويهتدون بهداهم، وقد صرحوا في مواضع كثيرة بوجوب التقية عند الحاجة اليها، فالتقية عند الأثمة المعصومين عليهم السلام من الديس، لـذا تمسك بها الأمامية فصارت لهم سمة يعرفون بها.

<sup>(1)</sup> لباب التقول في أسباب النزول للسيوطي على هامش ج٢، ص٢ من تفسير الجلالين. ط.النعف/٣٢٣هـ.

### ((النقية في المديث))

وهذه كوكبة من الأخبار التي أثرت عن الأثمة المعصومين، التي نصت على أن التقية من الدين، وقد فرضت علينا:

ابن ابي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبسي عمس الأعجمسي، قال: قال لي أبو عبدا لله عليه السلام:

(ياأبا عمر: إلَّ تسعة أعشار الدين في التقية، ولا دين لمن لا تقية له)(١)..

عن أبي بصير قال:

قال ابوعبدا لله عليه السلام:

(التقية من دين الله).

فقلت: من دين الله؟

قال: إي وا الله من دين ا الله ولقد قال يوسف:

(أيتها العير إنكم لسارقون وا لله ماكانوا سرقوا شيئاً).

ولقد قال ابراهيم:

(إني سقيم وا لله ماكان سقيماً<sup>(۲)</sup>).

عن زرارة، عن أبي جعفر عليه السلام قال:

(التقية في كل ضرورة، وصاحبها أعلم بها حين تنزل به)(٣).

قال ابو جعفر عليه السلام:

<sup>(1)</sup> الْكُلِينَ/أصول الْكَافِ/٢: ٢١٧.ط ظهران/١٣٨١هـ.

<sup>(1)</sup> الكلين/أصول الكان/٢: ٢١٧.ط الظهران/١٣٨١هـ.

العاملي/وسائل الشيعة/٦: ٤٦٨، ٤٧١.ط بيروت/١٣٩١هـ.

(حالطوهم بالبرانية، وحسالفوهم بالجوانية، إذا كسانت الأمرة صبيانية)(١).

أي وافقوهم بالظاهر وخالفوهم بالباطن اذا كان يخاف من تصرفهم الضرر.

عن أنس: قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم:

(السلطان واحبة، من ترك طاعة السلطان فقيد تبرك طاعة الله عز وحل، ودخل في نهيه، أن الله عز وحل يقبول: ولا تلقبوا بأيديكم الى التهلكة)(٢).

نعود الى الشطر الثاني من الموعظة:

أي ان عدم معرفة حقوق الآخرين مدعاة لارتكاب السيئات، وذلك لعدم إعطاء كل ذي حق حقه، فان الله تعالى يعاقبنا على الجميع بما كسبت أيدينا من تضييع حقوق الأخوان.

\*\*\*

the state of the state of

<sup>(`)</sup>العاملي/وسائل الشيعة/٦: ٤٦٨، ٤٧١.ط بيروت/١٣٩١هـ.

<sup>(1)</sup> الصدوق/عيون الأحبار/٥٤. الوسائل للحر العاملي/٦: ٤٧٢ · ٠

قال عليه السلام:

﴿ مَا مَنْ عَبِدُ قَطْرَتَ عَنِمَاهُ فَيِنَا قَطْرَةً (١)، أو دَمَعَتَ دَمَعَةً، إلا بَوْاهُ (٢) الله بها في الجنة حقناً (٣) له ﴿ (١) .

#### الشرح:

 (١) أي بكى علينا لضروب الآلام التي تعرضنا لها، وأهمها تنحيتنا عن المنزلة التي حبانا الله تعالى بها.

ر (۲) بوأه: أنزله.

(٣) حقناً: حفظاً وصوناً.

## ((بحث في أدلة المودة لآل البيت عليهم السلام))

الأنسان الذي تدمع عيناه على الأثمة المعصومين، هـو ذلـك المقتفي الأثرهم السائر وفق نهجهم الذي يفهم ماهيتهم ويعطيهم حقهم.

وهذا النوع من الناس يصح ان يطلق عليه إِنْجُنَّدَ عقيدة التشييع ديدّنــاً له. وهذه العقيدة قد بنيت على أمرين أساسيين هما:

#### ١- حسن الأعتقاد:

ومعناه الأيمان با لله، وبما أنـزل في القـرآن الكريـم، وبحـامل الرسـالة النبي محمد صلى الله عليه وآله وسام، وبما سَنَهُ النبي الأكرم لأمته.

٢- النقاء التام في حب آل بيت رسول الله صلى الله عليه وآلـه وسلم.

<sup>(</sup>١) الصدوق/ حامع الأحبار.

على هذين الأمرين ترتكز عقيدة التشيع. وقسد صوح القرآن الجيد والرسول الأكرم محمد صلى الله عليه وآلـه وسـلم بوحـوب مـودة آل البيت عليهم السلام.

وقد عــاضد الوحــدان الفطـري الكتــاب والسـنّـة فـأصبح دليـلاً ثالثاً لأثبات وحوب مودتهم.

لقد حكم وحدان الأنسان بالفطرة أن أهل البيت مع الحق والحق معهم يدور حيث داروا، من خلال تقصي سيرتهم، فوحدت الفطرة أنهم عليهم السلام عبدوا الله تعالى عبادةً تتفق وعظمته وحلال قدره وسلطانه، فقدموا أنفسهم فداءً لعظمة الدين، وأنهم حعلوا الدين أهم غاية وهدف فتوغل في نفوسهم ان الدين أهم من الأرواح والأنبياء والأوصياء، لذا حاهدوا من أحله.

فالأنسان الفطري بدأ بعلي بن ابسي طالب عليه السلام فوحده اذا سجد لله تعالى أصابته غشية لا يحس معها، فيحسبه من يراه انه ميتاً.

وبماذا يعتقد هذا الأنسان لما يعلم ان الامام على في أشد مواقف حرب صفين أنتحى ناحية يصلي الله تعالى، ولما أفتقده اصحابه، وحده مالك الأشتر قائماً للصلاة، فأنتظره يسأله بعد فراغه قائلاً: أفي مثل هذه الساعة.. ؟؟ فرد عليه السلام: نقاتل لأحلها ونتركها!!

وماذا يظن الأنسان عندما يعلم ان الامام الحسين بن علي عليهما السلام صلى صلاة الظهر في أصحابه ينوم عاشوراء والحرب على أوجها، وأصحابه يتساقطون بين يديه!!

تم أن هذا الذهن البشري بماذا يعتقد عندما علم ان الامام على بن الحسين عليه السلام، كان يصلي فسقط ولسده في البشر فلم يأثر ذلك عليه ابداً حتى فرغ من صلاته، فمدَّ يدّه وأخرجه وهو يقول: كست بين يدي حبار لو ملت بوجهى عنه لمال عنى بوجهه.

بهذه النقاط حكم الوحدان الفطري للانسان: ان هـؤلاء الثلة من البشر مع الحق والى الحق فمودتهم واحبة.

فمن أحل مودتهم تبكي العين، وإذا دمعت فمعناه أنها نهجت نهجهم، فتبكي على نفسها لشعورها بضرورة الانقياد الى سيرتهم والتمسك بما كانوا يتمسكون به من أداء العبادات والمعاملات، وقد وهبهم الله تعالى الدرجات الرفيعة جزاءً منه وتفضلاً.

فهل حدثنك قاموس الوفاء ان فيه أصحاب اوفى من أصحاب الحسين عليه السلام يهوون صرعى وهم يتباشرون بالفوز العظيم والنصر المؤزر..؟

فلو لم يكن الحق مع الحسين عليه السلام، فلماذا هذا الفداء من أصحابه، الذي لم يشبه فداء في قاموس الحياة؟؟

فلابد ان يكون هـذا دليلاً كافياً لأثبات وحبوب المودة لآل بيت العصمة عليهم السلام.



قال عليه السلام:

﴿ كتاب الله عز وجل على أربعة اشياء، على العبادة والأشار واللطائف والحقائق، فالعبادة للعوام(١)، والأشارة للخواص(٢)، والمطائف للأولياء (٣)، والحقائق للأنبياء (٤) عليهم السلام (١٠).

### الشرح:

- (١) العوام يعبدون الخالق حل شأنه طلباً للحزاء. وهو الفوز بالجنة.
- (٢) والخواص هم العلماء الربانيون الذين عبدوا الله تعالى لأنه أهـل للعبادة، فزهدوا في درحة الجزاء، واعتبروا من ضروريـات الخلـق عبـادة المخلوق.
- (٣) أما الأولياء وهم الأثمة، فقد عبدوا الله تعالى لا حوفاً من ناره
   ولا طمعاً في حنته، فكانت علاقتهم با لله علاقة المحب بمحبوبه.
- (٤) والأنبياء عليهم السلام فقد عرفوا كنه القداسة وأشرقت نفوسهم من فيسض الرحمة الربانية، فأصبحوا لا يحجبون عن التطلع للألطاف والحقائق الربانية، فكانوا أقرب الخلق الله تعالى.
  - \*\*\*

<sup>(</sup>١) الصدوق/ حامع الاعبار ص٤١ (ط/النحف).

قال عليه السلام:

### الشرح:

أي ان أحتيار الطريق السبوي والدعوة للحق يتطلبان الصبر على تحمل المكروهات. وردع الأنسان نفسه وترويضها على القناعة والزهد في أسرافها، يؤدي به الى الهدى ومن ثم الفوز بسعادة الدارين.

\*\*\*

# (vy)

قال عليه السلام:

(المدرة تذهب الحفيظة (١)، المرء أعلم بشأنه (٢) (٢).

#### الشرح:

(١) المدرة: دَرَّ الضرع باللبن يَدُر، أدرت الناقة: أي دَرَّ لبنها. والربح تُدِر السحاب: أي تستحلبه.

الحفيظة: الحقد الدفين.

<sup>(</sup>۱) الحسين بن عمد الحلواني/ تزهة الناظر في تنبيه الخاطر.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> المصدر نفسه.

المعنى العام: أي ان العطاء المستسر بما يفيض الله تعالى من رزقه على الأنسان، يزيل الحقد والحسد الدفينين في نفوس الآحرين.

(٢) وكل أنسان يعرف قدر نفسه وشأنيته، فينبغي له أن يبأخذ من المجتمع بقدرها، ولا يضعها حيث تريد أهواؤه ببل حيث يريد عقله السليم.

\*\*\*

# **(**vv**)**

سأل أمير المؤمنين ولده الحسين عليهما السلام:

فقال: يابني مالسودد؟

فقال الحسين:

﴿أصطناع العشيرة (١)، وأحتمال الجريرة (٢)٠٠.

قال أمير المؤمنين عليه السلام:

فما الغني؟

قال عليه السلام:

﴿قُلَةُ أَمَانِيكُ، والرضا بما يكفيك،

قال أمير المؤمنين عليه السلام:

فما الفقر؟

قال عليه السلام:

﴿الطمع وشدة القنوط(٣)﴾.

قال أمير المؤمنين عليه السلام:

فما اللؤم ؟

قال عليه السلام:

﴿إحراز المرء نفسه، وأسلامه عرسه(٤).

قال أمير المؤمنين عليه السلام:

فما الخرق ؟

قال عليه السلام:

﴿معاداتك أميرك ومن يقدر على ضرك ونفعك ﴾.

ثم ألتفت أمير المؤمنين الى الحارث الأعور فقال:

ياجارث علموا أولادكم هذه الحكم، فانها زيادة في العقسل والحنزم والرأي (١) .

### الشرح:

- (١) أصطناع العشيرة: جمع شمل الأقارب تحت رباط واحد، فهذه علامة العز والقوة.
  - (٢) أحتمال الجريرة: تحمل الذنب والجناية.
    - (٣) القنوط: اليأس.
- (٤) أي بمعنى محافظة الفرد علمي نفسه وترك عرضه وناموسه الى الغير.

<sup>(</sup>١) المحلسي/ بحار الأنوار /ج١٧/ ٢١١-٢١٢( الطبعة الحمحرية).

(N)

قيل له عليه السلام: من أعظم الناس قدراً ؟؟ فقال عليه السلام:

﴿ مِن لَمْ يَبِالُ الدُّنيا فِي يدي مِن كانت ﴾ (١٠).

## ((المعنى العام))

أعظم الناس منزلةً الذي حعـل الله تعـالى حسـبه وغايـة رغبتـه غـير ملتفت للناس وإلى مافي أيديهم من نِعَم زائلة.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) مصطفى الاعتماد/ لمعة من بلاغة الحسين/١٣٩، نقلاً عن حامع الاعبار للصدوق.

قال عليه السلام:

وأحذروا كمثرة الحلف، فانه يخلف الرجل خلال (١)أربع: إما لمهانة(٢) يجدها في نفسه تحشه على الضراعة(٣) الى تصديق الناس إياه، وإما لعي(٤) في المنطق، فيتخذ الأيمان حشواً (٥) وصلة لكلامه واما لتهمة عرفها من الناس له، فيرى أنهم لا يقبلون قولمه إلا باليمين، وأما لأرساله لسانه من غير تثبيت (٢) (١).

### الشرح:

- (١) الحلال: الحالات التي يوصف بها الأنسان.
  - (٢) المهانة: الحقارة والغضب.
- (٣) الضراعة: ضرع: يضرع من باب نصر ومنع: الخضوع والتذلل. يمعنى ان المهانة التي يجذها الشخص في نفسه، تحثه على أن يكون قاصداً بقسمه وحلفه أن يصلقوه الناس.
  - (٤) العي: العجز.
- (٥) الحشو: ماملاً الشيع به، ومعناه ان العاجز عن الأصحبار بالحقائق يحشو كلامه بأمور لا محل لها مثل اليمين وغيره، فهذا المتكلم لا يشعر انه أكمل كلامه ما لم يقسم با لله كثيراً.
- (٦) أي هكذا كان معتاد في حديثه، وهمذه من الحالات المذمومة السقطة لأعتبار صاحبها.

\*\*\*

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الحسين الحلم<sub>ا</sub>ني/ نزهة الناظر في تنبيه الخاطر.

قال عليه السلام:

﴿القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق﴾(١).

### الشرح:

الأنيق: الجميل الذي يسر الناظر ويبهج القلب.

### ((المعنى العام))

أن الاستماع الى ترتيل القرآن شي يدخل البهجة في نفس المستمع والاطمئنان. واما المعنى الذي يحتاج ألى تفسير هذه المفردات والجمل القرآنية، فهو في غايبة العمق، إذ في القبرآن آيات الاحكام الشرعية، وفيه المتشابه، وفيه المطلق والمقيد، وفيه الناسخ والمنسوخ. وفيه مافيه..

والقرآن له معنى ظاهر يفهمه كل عقل حسب ادراكه السطحي، وله معنى آخر لا يفهم إلا بعد دراسة وتحليل، ويعرف هذا بالمعنى الباطن.

## ((ظاهر القرآن وباطنه))

أي نص قرآني له معنيان، معنى ظاهر يفهمه الأنسان ويشخص معناه في ذهنه بمحرد إطلاعه عليه، وآخر باطن لا يبرز معناه إلا بعد التأويل وأعمال النظر، وليس بمقدور أي انسان الوصول إليه إلا بعد أرشاده اليه حسب طاقاته البشرية التي تختلف من شخص لآخر.

قال النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم:

(نُعن معاشر الأنبياء نكلم الناس على قلر عقولهم)(١).

<sup>(</sup>¹) مصطفى الاعتماد/ لمعة من بلاغة الحسين/١٤١. نقلاً عن حامع الأحبار للصلوق.

<sup>(1)</sup> المحلسي/ بحار الأنوار ٧٧/١.

وهنا يترشح هذا السؤال:

لماذا طرح القرآن تعاليمه على الفهم الظاهري والباطي؟ وهل يمكن التسليم بهذا الأمر، وحعله حقيقة لا مناص منها؟ والجواب:

ان المعارف نوعان، معارف انسانية وأحرى إلهية، فالقرآن ينظر للمعارف الانسانية بما أنها أنسانية محاضعة لمستوى العقبل البشري، والعقل هذا لابد وان يتفاعل مع مدارج الكمال.

واذا ما توغل العقل البشري في مدارج الكمال، أشرق بفهم المعارف لعالية.

علماً ان هذه المعارف العالية الواردة في القرآن قد فهمها العامة حسب حدود أدراكهم، إذ وصلتهم يلغة بسيطة على هيئة أمشال تضرب، أو قصص تحكي حياة الأمم السابقة. ولما كانت هذه المفاهيم عبارة عن حالات المادة التي تختلف بحسب هيئاتها، لذا تفاعلت معها عقول العامة فنجح القرآن في توجيههم وبالتالي تكون النتيجة الحسنة لصالحهم.

فكل آية شريفة في القسرآن الجحيد تتندرج في فهم معناها، فلها فهم أبتدائي الذي عبرنا عنه بالمعنى الظاهري، وفهم أوسع من الأول، شم يأتي الأوسع من الثاني، وتتدرج حتى تصل الى المعارف العالية التي قلنا ان العامة في غاية البعد عنها. إذ لا يصل إليها العقل البشري ما لم يبتعد كلياً عن المادة ونطاقها.

على سبيل المثال:

نَاخِذُ الآية الشريفة:

قال الله تعالى:

المواعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً التساء/٣٦.

نرى بالفطرة البدائية في قوله (ولا تشركوا به شيئاً) أنه تعالى ينهي عن عبادة عن عبادة الأصنام وعندما تتوسع بعض التوسع نسرى النهي عن عبادة عير الله من دون اذنه، ولو توسعنا اكثر من هذا لنرى النهي عن عبادة الانسان نفسه باتباع شهواتها، أما لو ذهبنا الى توسع اكثر فنرى النهي عن الغفلة عن الله والتوجه الى غيره (١).

من هذا أتضح لنا أن الخالق حَلَّ وعلا تلطف منه قد جمع المعارف الإلهية في هذه الآية المباركة التي هي أهم سبيل من سبل النحاة بـل هـي أساس الصلاح والنحاح.

فدعى الخالق تعالى الى:

- وحدة العبادة لمعبود واحد.
- نفى الشرك في المعبود الواحد.
- مخالفة الهوى بعدم الانقياد للشيطان (والمعبر عنها بميول النفس الآمرة بالانحراف).
  - عدم نسيان يوم الجزاء.

إذاً المعنى الباطن للآية الشريفة قد حوى على مجموعة أحكام أساسية هي عبارة عن النواة الرئيسية التي يهدف القرآن ايصالها الى عقول العامة.

رويَّ عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم: (إن للقرآن ظهراً وبطناً ولبطنه بطناً الى سبعة أبطن (٢).

<sup>(1)</sup> عمد حسين الطباطبائي/ القرآن في الاسلام ص ٢٨ (ط/ يوروت ١٩٧٣).

<sup>(1)</sup> القمي/ سفينة البحار (مادة بطن).

وبالجملة فان من البديهيات التسليم بباطن القرآن، والانقياد للاحكام المترتبة على ذلك، فكان الرسول الأعظم صلىوات الله عليه هو المعلم الأول لبيان الظاهر والباطن.

قال تعالى:

﴿ وَأَنزِلْنَا اللِّيكَ الذَّكُولَتِبِينِ لِلنَّاسِ مَا نَزِّلَ اللَّهِمِ ﴾ النحل/٤٤.

ثم انه صلى الله عليه وآله وسلم قد أمر جماعة من الصحابة بقراءة القرآن، فحفظ وضبطت مفرداته، وهكذا أستمر الحال بعد رحيل النبي الأكرم الى الرفيق الأعلى وحتى عصرنا لا زال العلماء أعلى الله مقامهم يفتشون عن المكنونات الإلهية التي أودعها الله تعالى في كتابه الجيد.

فلا مانع من التسليم بهذا الموضوع والأنقياد له.

(A1)

تذاكروا العقل عند معاوية...

فقال عليه السلام:

﴿ لا يكمل العقل إلا ياتباع الحق ﴿ (١) .

## ((المعنى العام))

إذا أعتاد الأنسان على نصرة الحق قولاً وعملاً، فععل الحسق نصب عينه، وصار له هدفاً ومنهجاً، فمن البديهي يوصف هذا الفرد بكمال العقل، لأن سيرته تشهد عليه.

وان اتباع الحق ليس بالأمر الهين الأرتجالي، بل هو غرض يهدف الى أحقاق الحق وإبطال الباطل، وبعبارة أدق، هو: صولة الحق علمي حولة الباطل.

ونهضة الامام الحسين عليه السلام المباركة من أصدق مصاديق نصرة الحق والأحذ بزمامه.

فلولا نهضته الشريفة لتحول الديس الاسلامي الى روايات حاكها معاوية ومروان لتكون مباديء سغيانية هادفة الى محو ما نشره رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم من تعاليم سماوية، والعود بالمحتمع الاسلامي الناشىء الى ما كان عليه أيام الجاهلية.

فعندما قَدَّمَ الحسين عليه السلام نفسه المقدسة قرباناً لبقاء صوت الحق مدوياً في سماء الحياة، مقابل ذلك يثبت لدينا ان يزيد قد فشل في تحقيق أماني ابيه الرامية لأطفاء أسم النبي الأكرم من الساحة المسلمة.

<sup>···</sup> المحلسي/بحار الأنوار ج٢١٢/١٧ (الطبعة الحمحرية).

إستنتجنا هذا من المحاورة التالية:

رجع الامام زين العابدين علي بن الحسين عليهما السلام الى مدينة حده مع ثقل أبيه...

فقال له ابراهيم بن طلحة بن عبيد الله:

- من الغالب؟؟

فأحابه الامام:

إذا دخل وقت الصلاة، فأذن وأقم تعرف الغالب<sup>(1)</sup>.

فأذن ابراهيم...

وأُذَّنَّ من بعده...

وأُذِنَ مَن بعد بعده...

الى عصرنا، والمؤذن ينادي أشهد ان محمداً رسول الله...

ولن ينطفأ هذا الشعار... الذي اراد آل ابي سفيان إحماده إذاً حقاً الغالب هو صوت الحق واتباعه.

ولن يخمد هذا الصوت، مهما حاول أصحاب النفوس المريضة من النيل منه، وتحجيم مقداره.

فإليك هذا المشهد الذي يكذب فيه أصحابه على الأمة جمعاء:

قال زجر بن قيس الجعفي مخاطباً يزيــد بـن معاويــة وهــو يصـف لــه حالة الحسين وأصحابه وأهل بيته وقت المنازلة:

(إنا أحطنا بهم وهم يلوذون عنا بالآكام والحفر لواذ الحمام من الصقر)(٢).

<sup>(1)</sup> الأندلسي/ العقد الفريد ٣١٣/٢.

<sup>(\*)</sup> ابن الأثير/ الكامل في التاريخ ٣/٣٠٠ (ط/ بيروت ١٩٦٧)

لا أدري كيف قلب هذا الجلف واقع حال المعركة التي وصفها المؤرخون من الصدر الأول حتى عصرنا، وأوردوا البطولات النادرة لأعضاء الجيش الحسيني.

فزحر هذا حسد دون روح، قد أعماه التأثير الأموي فكراً وعقيدةً، فصار يقدم لسلطان أيامه الحقائق مقلوبة، ولكن هل فاز بمما يذيعه بـين الناس في الشام؟؟...

كلا لم يحتطب إلا الشنتان...

فهذا وغد آخر من صنائع آل ابي سنيان، يفند ما أشاعه الحلف صاحبه، فيعلن عكس مزاعمه...

والوغد هو كعب بن حابر الذي قتل سيد القـراء بريـر بـن خضـير، فقد عاد الى بيته في الكوفة..

. قالت له زوجته:

( أعنت على ابن فاطمة وقتلت سيد القراء لقد اتيت عظيماً من الأمر وا الله لا اكلمك من راسي كلمة واحدة)(١).

فأنبرى يفتخر بانه نازل أبطال الوغى وفرسان الهيجاء، وأنشأ يقول: (١)
ولم تر عيني مثلهم في زمانسهم ولا قبلهم في الناس إذ أنا يافع
أشد قراعاً بالسميوف لمدى الوغى ألا كل من يحمي الذمار مقارع
وقد صيروا للصرب والطعن حسوا وقد نازلوا لو ان ذلك ينسفع
ثم ان كعباً هذا صار سُبةً لأهل الكوفة على فعلته فندم أشد الندم،
ولكن لا ينفع ذلك، فأنشأ يقول:

فلو شاء ربي ما شهدت قتــالهم ولا جعل النعماء عند ابن حاير

<sup>···</sup> ابن الاثير/الكامل في التاريخ ٣٠٠/٣ (ط/بيروت ١٩٦٧).

الطيري/ تاريخ الطيري ٦/٧٤٧.

لقد كان ذاك اليوم عاراً وسبسة تعير بسه الأبنساء عنسد المعاشر فياليت اني كنت في الرحم حيضة ويوم حسين كنت في رمس قابر ويا سوأتي ماذا اقول لخالقي؟ وما حصي يوم الحساب القماطر فالويل كل الويل لأذنباب آل سفيان، أين هم من شجاعة أنصار الحسين عليه السلام...

فذاك حبيب بن مظاهر الاسدي ، وابن عوسيجة، والشماكري، والصائدي ، وغيرهم من ليوث الغاب...

ثم أين هم من يطولة أهل بيت النبوة ، فذاك قمر بسي هاشم العباس ابن امير المؤمنين عليه السلام حامل لمواء كربلاء، والصفوة من ذرية علي بن ابي طالب، وعقيل، وجعفر، والحسن عليهم السلام... ويكفى ساحة كربلاء شاهداً هذا المشهد المثير:

وقف زهير بن القين، أمام الحسين عليه السلام، وقد وضع يسده على منكب الامام،وهو كالجبل الأشم، مخاطباً ومستأذناً بقوله:

أقدم هديت هادياً مهدياً فاليوم القي حدك النبيا وحسناً والمرتضى عليا وذا الجناحين الفتي الكميا

وأسدا لله الشهيد الحيا(١)

يكشف هذا الرحز عن ايمان قائله العميق بالقضيــة الــيّ يدافـع عنهــا، بأنها مع الحق ولأحله، فلابد ان تنتصر...

<sup>(\*)</sup> الطبري/ تاريخ الطبري ٣٥٣/٦. وقد رواها الحوارزمي في مقتله ٢٠/٢، بعبارات غتلف عما ذكرها الطبري، ولكنه نسبها الى مؤذن الحسين عليه السلام الحجاج ابن مسروق، وقال: أن زهيراً لما أراد الحملة وقف على الحسين عليه السلام وضرب على كتفه وقال:( اقدم هادياً مهديا) الابيات التي تقدمت للحجاج بن مسروق، فلا أدري أهو منشؤها، أم الحجاج؟؟.

وفعلاً أنتصرت صريحة الحق، فدكت عروش الطفياة، والهيار ما بنياه معاوية، وذهبت آماله أدراج الرياح.

فلو لم يتبع الحسين الحق لما دحض الباطل ابداً، وما صار هـذا شـعاراً لطالبي الحرية والحياة الأفضل.

\*\*\*

## **€**∧**Y)**

قيل للحسين عليه السلام:

ما أعظم حوفك من ربك؟

قال:

﴿ لَا يَأْمَنُ مِن يُومُ القيامَةُ إِلَّا مِنْ خَافَ اللَّهُ فِي الدِّنيا ﴾ (١) .

#### المعنى

المراد من حوف الله، الخشية منه تعالى. وقد تقدم البحث في الخشية من الخالق حَلَّ وعلا، في الحكمة (٢) مفصلاً.

\*\*\*

<sup>···</sup> ابن شهر آشوب/ المناقب ٢٢٤/٣(ط/ النحف ١٩٥٦)

قال الحسين عليه السلام:

وصح عندي قول النبي أفضل الأعمال بعد الصلاة أدخال السرور في قلب المؤمن بما لا أثم فيه، فاني رأيت غلاماً يواكل كلباً له فقلست له في ذلسك، فقال: ينا ابن رمسول الله انبي مغموم اطلب مسروراً بسروره لان صاحبي(1) يهودي أريد أفارقه(٢) (١).

فأتى الحسين عليه السلام الى صاحبه بماتتي دينار فمناً له.

فقال اليهودي:

الغلام فدى لخطاك وهذا البستان له ورددت عليك المال.

فقال الحسين عليه السلام:

(وانا وهبت لك المال).

فقال اليهودي:

قبلت المال ووهبته للغلام.

فقال الحسين عليه السلام:

(أعتقت الغلام ووهبته له جميعاً).

فقالت امرأته:

قد اسلمت ووهبت زوحي مهري.

فقال اليهودي:

وانا ايضا اسلمت واعطيتها هذه الدار.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> ابن شهر أشوب/ المناقب <sup>۳</sup>/۲۲۹ (ط/ النحف ۱۹۵۲).

### الدغين:

١- صاحب اليهودي: أي سيده ومالك أمره.

٢- أريد أفارقه: أي أرغب ان أنال حريتي منه.

وقول الامام عليه السلام: صح عندي قول النبي: هذا تعبير بحازي يريد منه تقريب الحكمة من عقول العامة، فبدلاً من ان يقول عليه السلام من مصاديق أقوال النبي الاكرم صلى الله عليه وآله وسلم كذا موضوع، قال :صح عندي...

لقد أولى النبي الاعظم صلى الله عليــه وآلـه وســلم أدخــال الســرور على المؤمنين أهمية كبيرة وحعلها من الفضل بعد مرتبة الصلاة.

وقد تقدم الكلام عن هذه الصفة الكريمة في شرح بعض الحكم السابقة.



## **(**∧٤)

قال الحسين عليه السلام:

﴿ مَن عَبَدَ الله حق عبادته، أتاه الله فوق أمانيه وكفايته كه (١٠).

### الشرح:

ان كلمات الامام عليه السلام هذه عظيمة ولها معاني سامية، تفيض الأنسانية الطمأنينة والخير الوفير.

المصطفى الاعتماد/ لعة من بلاغة الحسين ١١٦. نقلاً عن تفسير العسكري.

يريد الامام عليمه السلام من (عبادة الله حق عبادته)، التوحيد العملي، وهو تحويل الايمان با لله الى أفعال عملية تهدف الى القرب من اللطف الألمى.

بالابتعاد عن هوى النفس وابتغاء مثوبة الخالق تعالى في يسوم الحساب، ذلك اليوم الذي تجزى كل نفس ما عملت.

ولا تسم عبادة الله إلا لـه وطاعتـه بتنفيـذ أحكامـه، الأوامـر منهـــا والنواهي.

وكلما تسلق الانسان المراتب العالية في الاعتقاد بالمعبود الواحد وبما أعده لعباده المخلصين، فانه يحظى بالفيض القدسي واللطف الرباني، فتنقاد بين يديه الأمور، وكأنها لا تخرج عن طوّعه.

## (40)

المرازي فالرياف المنازيات

the second second

قيل للحسين عليه السلام:

كيف أصبحت يا ابن رسول اللهُ؟

قال عليه السلام:

﴿ أصبحت ولي رب فوقي، والنار أمسامي، والمسوت يطلبني، والحساب محدق بي، وأنا مرتهن بعملي لا أجد منا أحب، ولا أدفع ما اكره، والامور بيسد غيري، فإن شاء الله عذبني، وان شاء عفا عني، فأي فقير أفقر مني؟﴾(١).

<sup>()</sup> المخلسي / بحار الانوار ٢١١/١٧ ( الطبعة الحجرية).

### الشرع:

قول عليه السلام: (أصبحت ولي رب فوقي): أي لما كنت أنا علوق ولي عالق، فيحب علي شكر المنعم بتلطف الخلقة، وهذا الشكر لا يتم إلا بعبادة المعبود الواحد حق عبادته.

وقوله عليه السلام: ( والنار أمامي): والحالة هذه ينبغي بيّ ان أبتغـي رضا الخالق بتحنـب هـوى النفس ، لنيـل الثـواب يـوم الحسـاب وهـو علاصي من نار أعدت لمن يستحق العقوبات.

وقوله عليه السلام: ( والموت يطلبني): وهو نتيجة حتمية لابـد وأن يصير اليها الانسان.

وقوله عليه السلام: ( والحساب محلق بي): وهو وعد صدق تقر به الفطرة، ان لابد لكل عمل من أحر، سواء كان خيراً أو شراً.

وقوله عليه السلام: (وأنا مرتهن بعملي لا أحد ما أحب ، ولا أدفع ما اكره، والامور بيد غيري): وهذا ما يقتضيه معنى العدالة، فكل عمل مسؤول عنه صاحبسه، وهو الوحيسد السذي يتحمل نتائجه الأحروية وليس للانسان وقت أستلام الاحر ان يقول لا أريد ابدا، فهذا أمر ليس بيده، بل انه مناط للعدالة الألهية، فهي خير حاكم يحكسم بالحق.

وقوله عليه السلام: (فإن شاء عذبني ، وان شاء عفا عني، فأي فقير أفقر مي): ليس من اللطف الإلهي والعطف الرباني ان يعذب أحد لم يقترف ما يستوحب ذلك، ولا ينقص الفيض الرباني شيء، لو يإشسالته ونور قدسه عفى عن مخلوق ، لمصلحة هو تعالى يعلمها، فالامر له وإليه وبيده.

فاذا كان أمر الانسان هو هذا فأي فقير أفقر منه ، وهو عــاري عــن كل شيء لا إيجاباً ولا سلباً.

قال الحسين عليه السلام:

﴿ لُولَا ثَلَالُهُ مَا وَحَسَمَ ابْسَنَ آدَمَ رَأَمْسُهُ لَشَسَيَءَ: الْفَقَسَرُ وَالْمُسَنِّ وَالْمُوضُ والمُوتُ ﴾ ('').

### الشرح:

وضح الامام عليه السلام ان أموراً ثلاثة اذا تعسرض أي إنسسانًا لأحدها، لابد من الاستسلام لواقعه وهي:

### أ- الفقر:

من أهم المتاعب الأساسية التي تنخر الفرد والمحتمع، وقد شرع الاسلام القوانين التي تساهم في مكافحة هذه المشكلة الفتاكة التي اذا لم يتمكن الفرد التخلص من شباكها فلا محال يكون مصيره الحرمان الذي يحتاج الى الصبر والعفاف وإلا الأنهيار ومن ثم الحسران.

حاء في الأقوال الحكيمة:

الغِني في الغربة وطن، والفقر في الوطن غربةً.

روى ابن قتيبة، قال الأصمعي:

رأيت أعرابية ذات جمال راثع تسأل بِمنى، فقلت: يا أمة الله تسألين ولك هذا الجمال!!

قللت: قدَّر اللهُ، فما أصنع؟؟

قلت: فمن اين معاشكم؟

قالت: هذا الحاجُّ نتقمُمهم ونغسلُ ثيابَهم.

<sup>(&#</sup>x27;) الحلواني/ نزهة الناظر في تنبيه الخاطر.

فقلت: فإذا ذهب الحاجُ فمن أين؟

فنظرت الى وقالت: ياصُلب الجبين! لو كنا إنما نعيش من حيث نعلـمُ لما عِشنا (١).

فحقاً ان الفقير أفضل من الغني الشاكر.

ب- المرض:

احد الدواعي لترك الاعمال والانشغال بالفطرة لمحاولة ديمومة البقاء. وكلما زادت حدته تتناقص فاعلية الانسان وفعليته، وهذا أمر حتمي لاللهمناص منه.

**جـ**- الموت:

قال تعالى :

﴿ كُلُّ نَفْسُ ذَائِمَةَ المُوتَ ثُمَّ الْبِنَا تَرْجِعُونَ ﴾ العنكبوت/٥٧.

وقال سبحانه:

﴿ أَينِما تَكُونُوا بِدرككم الموت ولوكتم في بروج مشيدة النساء/٧٨.

هذا أمر حتمي سَلّم به الانسان جملةً وتفصيلاً، فكلما ذكره الانسان ازداد تجافياً عن الدنيا ونعيمها. فاذا سعى الانسان لتصفية درن نفسه عليه ان لا يفا رق ذكر الموت.

قال نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم :

﴿ أَكْثَرُوا مِن ذَكُرِ المُوتِ فَانَهُ يَمْحُصُ الذُّنُوبِ وَيَزْهَدُ فِي الدُّنَيَّا ﴾ . وقال سيد البلغاء أمير المؤمنين على عليه السلام:

﴿ أَلَا فَاذَكُرُوا هَادُمُ اللَّذَاتِ وَمَنْعُصِ الشَّهُواتِ وَقَاطِعِ الْامْنِياتِ ﴾.

۱۲ ابن قتيبة/عيون الاخبار ٣٠/٣ (ط/ بيروت ١٩٥٥).

فلا يوجد شئ في قاموس الحياة خضع له الانسان وأنقــاد لأمـره مثــل الموت

إحتمع مولانا الامسام على الهادي سلام الله عليه بالخليفية المتوكيل العباس، وحرى حديث بينهم منه أن المتوكل سأل الامام أن ينشده مــن الشعر مايستحسنه، وتصدى الامام الهادي عليه السلام في المجلس واعظاً ومرشداً في أبيات شعر يصف بها الموت وحالة الانسان قبله وبعده(١):

باتوا على قُلُّلِ الاحيال تحرسهــم عَــلبُ الرحال فمــا أغنــتُهم القلَّـلُ واستنزلوا بعد عزّ عن معاقلهمم فأودعوا حفراً يسمايتس مانزلوا ناداهم صارخ من بعد مساقسيروا أين الأسسرة والتيسجسان والحلل؟ أين الوجوه التي كانت منسسعمة من دونها تضرب الاستسار والكِلُلُ تلك الوجوه عليهسا السدود يقتشل ﴿ فَأُصِيحُوا بَعْدُ طُولُ الْآكِلِ قَدْ أُكُنَّا إِنَّا ففارقوا الدور والاهسلين وانتقسلوا فخلفوها الى الاعسداء وارتحسلوا وساكنوها الى الاجداث قد رحلوا

فاقصح القبر عنهم حين ساء لهم قد طالما أكلوا دهراً ومساشربسوا وطالما عمرا دورأ لتحصيهم وطالما كنزوا الاموال وأدُّخــروا أضحت مُنازلهم قفراً معظلــــة

هذه الرائعة الشعرية فيها من المدروس التربوية الكفيلة بصقل نفس الانسان وحمايتهما من براثـم الآثـام، ولا يمكـن اسـتيفاؤه إلا في بحـوث منفصلة ومستقلة عن هذا البحث.



<sup>٬٬</sup> المسعودي/مروج اللهب ٩٤/٤/القاهرة ١٩٦٥).

قال الحسين عليه السلام واعظاً:

والصدق عز، والكذب عجز، والسر أمانة، والجوار قرابة، والمعونة صداقة، والعمست زيس، صداقة، والعمست زيس، والشح فقر، والسخاء غنى، والرفق لب (١٠).

### الشرح:

أو حز الامام عليه السلام السبل الكفيلة للنحاح والصلاح التي تضفي على الأنسانية بكل مستلزمات الخير والبعد عن كل رذيلة مهما كان حجمها ونوعها، في هذه المقطوعة الحكيمة حِكم قد تعرضنا لشرح معظمها في الحِكمُ السابقة، ونتعرض بإيجاز عن:

قوله عليه السلام:

(العمل تحربة)

من البديهي ان لكل عمل طرق ومقوماته ونتائجه الخاصة به، ولم تترشع هذه المستلزمات إلا بعد ان مر العمل في مراحل عديدة تتدرج بين الأحباط والنحاح، حتى يتولد تخصص في هذا العمل يعرف علميا بالتخصص المهني، وهذا التخصص يتولد منه زيادة الانتاج الذي به تنطور البلاد وتزدهر أقتصادياً.

فالعمل الاول له حصيلة، ومحاولة العمل ثانياً لها حصيلـة تختلـف عـن الاولى، وهكذا تتكرر النتائج، حتى يتحقق العمل الدائم المفيد، فيعطي نتائج ايجابية.

<sup>&#</sup>x27;' البعقوبي/ تاريخ البعقوبي ٢١٩/٢ (ط/النجف).

فلولا التجارب التي يمر بها الفرد من حراء محاولاته في فسرص العمـل، لما حقق الانسـان مايصبو اليه من السعادة البشرية.

فأي عمل نتيجته تجربة جديدة، فَيِتَعَلَّدُ التحارب تنصقل مواهب الفرد في المحتمع التي منها تسيرز صفسات الفرد ومقوماته النفسية والاحتماعية فالتحارب المتعددة التي يستفيد منها الفرد من فرص العمل المتعددة هي عبارة عن مبدأ أساسي للتكامل الشخصي.

لذا حَثُ الامام الحسين عليه السلام على عدم الاحباط في حالة الفشل، ودعا الى تكوار المحاولات حتى النحاح بحصول أسمى الغايات وأرقى المقاصد.

فهذه التجربة اذا أراد الفرد لها النجاح المنشود لابد وان يحفظها من الغش بنوعيه الفعلي واللفظي وعلى كافة الجبهات في المعمل والبيت، في المدرسة والمكتب، في الاقتصاد وفي القلم، وفي أي محور من محساور مدرسة الحياة.

وقد أثبت البحوث العديدة، ان الغش في حبهات الحياة الكثيرة، يختلف تأثيره في شدة الانحطاط حسب درجة خطورته على التربية النفسية والاحتماعية، حتى تبلور ان ظاهرة خطورة الغش في قلم (التدوين والتأليف) لها تأثيرها السلبي الفعال الذي يقوض أواصر الوحدة الاحتماعية وبالتالي يؤدي الى فقدان الاطمئنان العقائدي الذي تفقد الحياة الانسانية بريقها بدونه.

والغش في التدوين يتم بايراد الروايات المحاكة التي تخدم المصالح الرامية الى الفرقة بين المسلمين، وقد دَخل المنحرفون من هذه الظاهرة المهمة المساعدة على إنتشار الاسلام في ربوع العالم.

أولى المشرع الاسلامي هذه الظاهرة أهمية قصسوى، فقد أثـرت عـن المعصومين روايات تشجع وتحث عليها، منها:

روى النرمذي في صحيحه ١٣٤/١٠:

كان رحل من الانصار يجلس الى النسبي فيسمع الحديث ولا يحفظه، فشكا ذلك للنبي صلى الله عليه وآله وسلم ، فقال صلوات الله عليه وعلى آله : (أستعن بيمينك) وأوماً الى يده .

وبعد عهد الرسالة أنشئت مدارس عديدة في أمهات المدن الاسلامية، عنت بقراءة القرآن يتفسيره، وبالحديث والأخبار وتاريخ الامم، فحرجت أئمةً في تلك الاصناف من العلوم.

فدوَّنَ تلامدتها ماسعوه من اساتيذهم، فتلك مدرسة الامسام الصادق عليه السلام مثلاً التي كان محور نشاطها ضبط التدوين وغربلة الآراء العلمية من أحل صد موحات الالحاد وماشابه ذلك من الاساءة الى الني الاكرم والأثمة عليهم السلام.

قال الامام الصادق عليه السلام:

﴿أَكتبُوا فَمَانَكُم لَا تَحْفَظُونَ حَتَى تَكْتَبُوا﴾('). وقمال('') عليمه السمسملام:

﴿ أَحتفظوا بَكتبكم فَانَّكُم سوف تحتاجون اليها ﴾.

وبناءً على هذه الدعوة الاسلامية المسجعة على التدوين والتأليف، فقد ازدهرت هذه الصناعة فأنتشرت آلاف الكتب في العلوم المختلفة منذ فجر الرسالة وحتى عصرنا.

فمن أحل ان تعطي تلك المدونات أكُلُها، يجب ان تتحلى بالسلامة من الغش في الكذب كما أشرنا له، فاذا سلمت من هذه الآفــة أعطـت أكلها كما اراد لها الخالق تعالى، والا فهي هدامة تهدم بدلاً من ان تبني،

<sup>(`</sup> العاملي/ وسائل الشيعة ١٨/٢٣٦ (ط/بيروت ١٣٨٨هـ).

<sup>(</sup>٢) إلعاملي/ وسائل الشيعة ١٨/٢٣٦ (ط/يعروت ١٣٨٨هـ).

ولا فرق في خطورة الانحراف في المدونات بين السي وضعت في المقرون السابقة أو التي وردت في عصرنا، فالهدف واحد وواضح وهو الكذب على النبي صلى الله عليه وآلمه وسلم والأثمة الأطهار عليهم السلام.

فعلى سبيل المثال صدرت موسوعات حديثة تحت اسم (دائسرة المعارف) كدائرة المعارف الاسلامية البريطانية، ودائرة معارف القرن العشرين، وكتب احرى لاشخاص درسوا الواقع الاسلامي من حهة واحدة، فابصروا من نافذة واحدة، وفاتتهم نوافذ عديدة. فالانحراف فيها واضح لا ينطوي على العقول النيرة مهما تعددت بحلدات تلك البحوث، ومهما غلفتها الالوان البراقة.

ولابد ونحن في هذا الصدد ان نسلط الضوء على بعض ماوقفنا عليه : ١- أورد الاستاذ محمد فريد وحدي في ما ألفه، وهو يناقش في شؤون الامام الحسن بن على عليه السلام:

﴿بويع له –للحسن– في الخلافة قبل وفاة والـده، ولما أنتهـت البيعـة توفي والده﴾(١).

نحن نقول للاستاذ وحدي: هذه كتب السمير التي وضعت من قبل المُسَلَّمُ بوثاقته من القدماء، فليخرج لناعبارته هذه. وأين هو من الاجماع القائل بان الامام الحسن عليه السملام تمت له البيعة بعد شهادة أمير المؤمنين والده عليه المسلام؟

فلماذا هذا الانحراف عن الاجماع؟

٢- قال شيخ الأزهر الشيخ محمد الخضري:

<sup>(</sup>۱) عسد فريد وحدي/ دائرة معارف القرن العشرين ٤٤٣/٣. وكنز العلوم واللغة، ص.٣٨.

(إن الحسين، خطأ خطئاً عظيماً في خروحه هذا الذي حرَّ للأمــة وبــال الفرقة، والاختلاف، وزعزع عماد إلفتها الى يومنا هذا)(١).

لا أدري من أي زاوية قرأ الشيخ الخضري التاريخ؟

واين هو من مقولة الحسين عليه السلام المشهورة: إني لم أخرج أشهراً ولا بطراً وانما خرجت للاصلاح في أمة جدي..؟؟

ولا ادري ايضاً ماهو رأي الخضري في الأمسر بـالمعروف والنهـي عـن المنكر، وهل يقره في الشريعة، ام يجعله أمراً خارجاً عنها؟

أجمع المسلمون ان يزيداً لا يملك اية كفاءة لادارة الحكم ومسؤولية الدولة فقد انصرف للهو والمنكرات والجرائم وقد شرع البدع السي حرت الويلات على المسلمين الى يومنا هذا.

لذا كان من الواحب الشرعي الخروج عليه ومكافحة محاولاته الراميـة فحو الرسالة المحمدية.

٣- قال أحمد شليي:

(يحيئ الى الحسين لنقر ان تصرفاته كانت، في بعض نواحي هذه المشكلة غير مقبولة فهو لم يقبل نصح الناصحين وحاصة عبدا لله بن عباس، واستبد برأيه ونسي أو تجاهل حلق أهل الكوفة ومافعلوه مع أبيه وأحيه وهو يخرج ابناءَه واطفاله كأنه ذاهب الى نزهة حلوية أو زيارة قريب ويعرف في الطريق غدر أهل الكوفة ومع هذا يواصل السير اليهم وينقاد لرأي بني عقيل ويذهب بجماعة الاطفال والنساء وقليل من الرحال ليأخذ بثأر مسلم يا الله قد تكون ولاية يزيد العهد عملاً خاطئاً، ولكن هل هذا هو الطريق لمحاربة الخطأ والعودة الى الصواب؟)(١).

<sup>&#</sup>x27;' عمد الخضري/ تاريخ الأمة الاسلامية ١٧/١٥.

<sup>(</sup>٢٠١/٢ احمد شلبي/التاريخ الاسلامي والحضارة الاسلامية ٢٠١/٢.

أحمد شلبي يحاول ان يدور في منعطف عاطفي يروم من ورائه حجب الحقيقة التي تجاهلها أو كتب قبل ان يستوفي الحياة السياسية للامويين فأخذ يدافع عن يبعة يزيد ويرمي اللوم على الحسين لانه لم يضع يـده بيد من أجمعت الامة ان لا فضل له ولا سابقة.

ناقش شلبي هذا المحور من أمرين:

١- ان الحسين عضع لضغط آل عقيل عليه للأحدد بشأر مسلم بن عقيل عليه السلام.

٧- ان الحسين أخطأ في أخذ اطفاله ونسائه معه.

### والجواب:

عن الاول: ان الحسين لم يخرج الى العراق لياعد بشار مسلم بسل أستشهد مسلم بن عقيل والحسين في الاراضي العراقية يروم الكوفة، وانما خرج لمكافحة المنكر الذي أفشاه يزيد في الأمة، هذا من حانب ومن جانب آخر ان كل من تناول دراسة وتحليل نهضة الحسين المباركة يؤكد ان الامام كان في معسكره هو صاحب الرأي الاول والأحير، وان اصحابه وأهل ييته طوع أمره وفي طاعته، فاذا اراد احدهم ان يقطع امراً ما أستأذن اولاً لانه يعلم ان قائده امام معصوم. ولم يحدثنا التاريخ ان آل عقيل فرضوا على الحسين الأخذ بنار زعيمهم عقيل ابداً، فكانوا هم وغيرهم جعلوا انفسهم سيوفاً ضاربة بين يدي الحسين دفاعاً عن الدين من الانحراف، فحسب شأيي ذلك ضغطاً!!.

وأما الثاني: وهو حمل الحسين عليه السلام عياله معه. .

الشواهد التاريخية، تؤكد أن السياسة الأموية تجاه العيال سياسة غير إنسانية، فلوا أن الحسين عليه السلام أعلن ثورته وحرج تاركاً رحله في المدينة، لأسرع الامويون باعتقال عياله ومن يلوذ به ولبعثوا بالنساء والاطفال الى يزيد بالشام، من أجل أن يكف الحسين عن حركته

ويسلم نفسه واصحابه طوعاً دفاعاً عن أعراضهم، ثم يملي عليهم يزيد ما يريد ان ابقاهم احياءاً.

فأي شيٍّ حققه اذاً من هذه النهضة؟

هذا من حانب ومن حانب آخر، ان السلطة الاموية لا تسرى لأحد، حساب، أو حرمة، والحسين عليه السلام على علم من ذلك، وانه لابد له من مواحهة الباطل، فلو قُدر له وقتل (وهذا فعلاً قسد حدث)، فهل بامكان احد من الناس ان يذيع حبر قتله ويندد بالسياسة التعسفية للامويين، والسيف فوق رقبته؟

طبعاً كلا،..

إذاً من يدَيع خبر قتل الحسين واصحابه، ومن يبين للمحتمع المسلم سبب هذه النهضة؟

فلا يوحد احد غير عيال الحسين يقوم في هذا الدور لذا جمل الحسين عياله معه، من احل فضح الانتهاكات الأموية، وفعلاً تم ماأراده الحسين عليه السلام، نهض وأدى ماعليه من الواحب الشرعي وهو آمن من ان عياله الى حين استشهاده لا شيع عليهم، وعليهم استكمال الواحب بنشر دواعي هذه النهضة، فكان رحله عليه السلام وسيلة اعلام متحركة بين المدن تذيع خير واقعة الطف وتبين أهدافها، فكان سبباً في وصول خبر قتل الحسين عليه السلام الى معظم بلدان العالم الاسلامي، ومن دواعي تقويض الحكم الاموي وقصر عمره، ولولا عيال الحسين ودورهم الفعال بعد الشهادة لما وصل هذا الخبر الى المؤلف احمد شليى.

### ((من الشواهد الناريخية))

يحتفظ التاريخ الاسلامي، بالشواهد التاريخية العديدة، الستي تسبرهن ان الامويين لا يدعون حرمة للقيم العربية التي تخسص الحصانة الستي وهبها الله تعالى للمرأة في الاسلام.

ونتناول هنا شاهداً واحداً ونترك البقية لفرص احِرى في هذا البحث:

### السيدة آمنة بنت الشريد:

هي المؤمنة الوفية، الصابرة الجحاهدة زوحة الصحابي العظيم، التقي المجاهد عمرو بن الحمق الحزاعي.

سقى زُوجها النبي الاكرم صلى ا لله عليه وآله وسلم لبناً، فدعا له..

وكان الخزاعي من صفوة اصحاب امير المؤمنين الإمام على عليه السلام، وقد دعا له قائلاً:

﴿اللهم نُورُ قلبه بالتقي، وأهده الى صراطك المستقيم﴾(''.

فلما ولى زياد بن سمية الكوفة من قبل معاوية، أحد يقتفي أثر اصحاب امير المؤمنين عليهم السلام للاساءة بهم والقضاء عليهم. فخاف عمر الخزاعي منه وفر من الكوفة بصحبة رفاعة بن شداد، وترك زوحته آمنة بنت الشريد في دارها، فألقى ابن زياد القبض عليها وبعثها أسيرة الى معاوية، فأمر بها الى السحن فسحنت، ولم يفلت زوجها من السلطة الاموية اذ قبض عليه في الموصل وقتله عبدالرحمن بن عبدا لله السلطة الاموية اذ قبض عليه في الموصل وقتله عبدالرحمن بن عبدا لله الشقفي والى الموصل بأمر من معاوية، وبعد قتله بعث برأسه الى معاوية،

<sup>(</sup>۱) القمى/ سفينة البحار ٢٠/٠٣٦.

فأمر ان يطاف به في الشام وغيره، فكسان أول رأس طيسف به في الاسلام(١).

ثم ان معاوية أمر بأن يقدم رأسه الى زوحته وهي سحينة، فوضع الرأس في حجرها، وهي لا تعلم بمصير زوحها، فلما وقع بصرها عليه أضطربت وكادت تفارق الحياة، ثم تصبرت وقالت:

(وأحزناه لصغره في دار هوان، وضيق من ضيمه سلطان، نفيتموه عني طويلاً، وأهديتموه الي قتيلاً، فأهلاً وسهلاً بمن كنت له غير قاليمه، وأنا له اليوم غير ناسية).

ثم قالت للحارس الذي حلب لها الرأس:

(ارجع به أيها الرسول الى معاوية فقل له: ولا تَطبوَه دونيه، أيتم الله ولدك، وأوحش منك أهلك، ولا غفر لسك ذنبيك). فأحضرها معاوية بحلسه بعد وصول رسالتها.

فقال لها: انت ياعدوة الله صاحبة الكلام الذي بلغني.

فقالت وحأشها ثابت:

(نعم، غير نازعة عنه، ولا معتذرة منه، ولا منكرة لمه، فلعمري لقد احتهدت في الدعاء ان نفع الأحتهاد، وإن الحمق لمن وراء العماد، ومابلغت شيئاً من حزائك وإن الله بالنقمة من ورائك).

وكان إياس بن حسل حاضراً هذا اللقاء، فقال متقرباً إلى معاوية: أقتل هذه ياأمير المؤمنين، فوا لله ماكان زوجها أحق بالقتل منها. فقالت له:

المالكي/الاستيعاب ١٧/٢ه.

(تباً لك، ويلك بين لحييك كعشمان الضفدع، ثم أنت تدعوه الى قتلي كما قتل زوجي بالأمس، ان تريــد الا ان تكــون حبــاراً في الارض وماتريد ان تكون من المصلحين).

فضحك معاوية وقال:

لله درك احرجي لا أسمع بك في شيّ من الشام.

(لأخرجن ثم لا تسمع لي شئ من الشام، فما الشام لي بحبيب ولا أعرج فيها على حميم، وماهي لي بوطن، ولا أحِن فيها الى سكن، ولقد عظم فيها ديني، وماقرت فيها عيني، وماأنا فيها اليك بعائدة، ولا حيث كنت بجامدة).

ثم انها خرجت من بحلس معاوية<sup>(١)</sup>.

•

•

الم كحالة/أعلام النساء ١٠١٠.

قال الحسين عليه السلام:

﴿ مِن لَم يكن لأحد عائباً لم يعدم مع كل عاذر ﴾ (١).

### الشرح:

الانسان الذي يبتعد عن التصدي لعيوب الآخرين، ويحاول حاهداً ستر عيوب غيره، يقيض الله له من يستر عيوبه، ويحميه من ألسن الآخرين. وهذه من الاخلاق العالية التي أمرنا بأرتدائها، وفق الله تعالى عباده لها.

\*\*\*

## 

وعظ الحسين عليه السلام يوماً ابن عباس، فقال:

﴿لا تتكلّمنَ فيما لا يعنيك فإني أخاف عليك الوزر، ولا تتكلّمنَ فيما يعنيك حتى ترى للكلام موضعاً، فربَّ متكلّم قد تكلّم بالحق فعيب، ولا تمارينَّ حليماً ولا سفيهاً، فاما الحليم يقليك، والسفيه يؤذيك، ولا تقولنَّ في أحيك المؤمن إذا توارى عنك إلا ماتحب ان يقول فيك إذا تواريت عنمه، واعمل عمل رجل يعلم أنه مأخوذ بالاجرام، مجزي بالاحسان، والسلام (١٠٠٠).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> الحلواني/نزهة الناظر.

المجلسي/ بحار الانوار ١٢٧/٧٨ (ط /بيروت)، تقلاً عن كنز الكراحكي، صفحة ١٩٤.

### الشرح:

يقليك: من قلى: بَغضَ، كَرَهَ، قلاه وقلاةً وَمقلية: أبغضه وكرهه غاية الكراهة فتركَةُ أو قَلاه في الهجر.

قال تعالى :

الضحى/٣. وماقلي الضحى/٣.

قال الطبرسي في بحمع البيان ١٠٥/١٠: وما قلاك أي ماأبغضك منذ أصطفاك.

تمارينَّ: من المماراة، مفردها ممارة. والممارة: الجحادلة والمنازعة، وهمذه الصفة غير مرغوبة وهي على حق، فكيف بها اذا كانت على باطل؟ تواري: توارى، أي أختفى.

لقد وضع الامام عليه السلام في هذه المقطوعة الحكيمة، القواعد الاساسية لعلم الاحتماع، ووضع اللواتح السامية لديمومت حتى يطفي على الحياة البهجة والسرور، وهي:

أ- حتى اذا كان الانسان محقاً بدعواه، فعليه ان يعلم اين يضع كلامه فيخصص موضعه، لأحل ان يكون الكلام له تأثيره، فيأتي بنتائج الجابية.

ب- نهى عليه السلام عن المجادلة لأن المتكلم فيها يكون هو الخاسر، فان تجادل حليماً أبغضك وان لم يظهر له ذلسك، واما اذا كان سفيهاً فقد أهانك لانه لا يعطيك الحق لعدم معرفته لك وله.

ج على الانسبان ان يعني ان اقواله كأفعاله، وان أخطأ بطرحها وأتت بنتائج سلبية، فهمو محاسب على ذلك، فالمدار مدار الجزاء أو العقاب.

\*\*\*

قيل للحسين عليه السلام:

ماالفضل؟

قال عليه السلام:

﴿ملك اللسان، وبذل الاحسان،

وقيل له:

فما النقص؟

قال عليه السلام:

﴿التكلف لما لا يعنيك ﴾(١).

### الشرح:

اذا سيطر الانسان على نفسه، وحبس لسانه عسن الموان الكلام، قَـلَ خطُّوه، وزادت هيبته في نفوس الآخرين، فكسب فضلاً.

وتقديم الخير، يعرف بالاحسان ووجوهه متعددة منها:

- كف الاذي عن الناس.
- إشاعة المحبة والاحترام في المحتمع.
  - الاصلاح بين الناس.
  - مراعاة حقوق الآخرين.
- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

<sup>(1)</sup> مصطفى اعتماد/ لمعة من بلاغة الحسين، ص ي ١٥، نقلاً عن محموعة شهيد.

-الانفاق في وحوه الخير، وغيرها من الفضائل التي تصقل مواهب الفرد في المجتمع، والعكس يقع فيما لو تصدى الفرد الى أمور لا تخصه ولم يكلفه احد بها، فهذا ينقص من قدره، ويخسر مكانت الاجتماعية، وبالتالي تحاسبه العدالة الالهية لانه تعاون في تطبيق ماأمره الشارع المقدس به.

-· 

. , **-**

# الطقة الثانية في رحاب أدعية الصبين بن علي عليهما السلام

#### الجعاء

الدعاء: طلب من الله سبحانه، والرغبة فيما عنده من الخير، وهو من مستلزمات العبادة، إذ هو الصلة التي تربط الأنسان بخالقه.

ومن الأمور الفطرية في الأنسان شعوره دائماً انه بحاحة الى خالقه تعالى، يفزع اليه عند الشدائد ويتضرع اليه في كشف السوء عنه.

الأنبياء والمرسلون عليهم السلام، ومصلحوا العالم، من زمس آدم عليه السلام الى عصرنا، استعملوا الدعاء كعلاج شافي، لأنه يوقظ في الأنسان روح التفاعل مع الحياة، فتتيسسر الأسباب لحاجاته المشروعة، ويهتدي فكره لها، وتكون لديه القوة النفسية الكافية لمواجهة طوارق الزمان.

فالدعاء: يعني الاعتماد على القدرة المطلقة الـــيّ تحكــم الكــون، وبــه تتأتى الفرصة الــيّ بها يقــترب الانســان من ا لله سبحانه.

#### فلسفة الجعاء

ليس الدعاء بحرد مفردات يطلق عليها أذكاراً، يحرك بها الأنسان لسانه ليحصل على ثواب يرحوه، فهو بهذا المعنى، ماهو إلا ومضة بسيطة ينظرها الفرد الى الادعية المأثورة، بل هناك محطات عديدة تنتظر الانسان كى يمر عليها من وراء الدعاء.

فالدعاء دعوة شاملة إلى منهاج حياة أفضل، عبر مفردات تغزو باحة العقل الباطن لينهض الانسان بزخم روحي ودفع عرفاني للتطلع الى حياة غنية بالمعاني الحضارية من خلال تلك المفردات الدعائية المأثورة.

إذن الدعاء لابد وان تكون لهو فلسفة يفهمها الانسان لما يقدمه الدعاء من عطاء للانسانية.

فما هي فلسفته؟

يجيب على ذلك القرآن الجحيد، بقوله تعانى:

الم والفراء الم من قبلك فأخذنا هم بالبأساء والفراء لعلم من من المناهم بالبأساء والفراء لعلم من من المناهم بالبأساء والفراء لعلم من المناهم بالبأساء والفراء لعلم من المناهم بالبأساء والفراء لعلم المناهم بالمناهم بالمناه

تصريح بأن الخالق حل شأنه يأحذ الانسان بالبأساء والضراء. فلماذا يأحذه بذلك؟

الجواب على ذلك..

حتى يتوجه الانسان الى خالقه يدعوه، لشعوره بالفطرة أن لا منجي له سواه.

فلابد بالضرورة أن يتعرض الأنسبان للبأساء والضراء، فهـذا أمـر طبيعي، وحكمة ربانية أمتحانية.

إذن، مامعني هذين المصطلحين؟

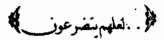
البأساء هي: عـذاب الأنسـان للانسـان، وهـذا لا يتــم الا بـأعتداء القوي على الضعيف، وأوسع أمثلته تسلط الدول الكبيرة على الصغيرة، والحروب الداخلية، وماشابه ذلك.

أما الضراء فهو: عذاب الطبيعة للانسان، وهذا يتم بما يتعرض له من سطوتها وقسوتها، كالزلازل والهزات الأرضية، والانفجارات البركانية، وكل مايحدث في أرضنا من فيضانات وانهيارات ثلجية وماشابه ذلك.

وهنا يرد سؤال:

لماذا يمتحن الله تعالى عباده بالبأساء والضراء؟؟

يتصدى القرآن الكريم فيحيب بقوله تعالى:



إذن، الهدف واضح وهو:

يريد الله تعالى من عباده النزول في باحته عبر الدعاء، وطلب الرحمة والعفو الألهي، حتى تنطبق القاعدة الكلية على الأنسان بانه عبــد مـن عباده، لابد له من اللحوء اليه تعالى وسؤاله.

فالبأساء والضراء اللذان يعبر عنهما بالمشاكل والمصائب، عبـــارة عــن مُنَبِهُ للأنسان من عَفلته التي أبعدته عن التوجه لخالقه.

فالمشاكل والمصائب، لابد وان لها نهاية توقفها عن حدها، ولكن التأثير من التوجه لله تعالى يبقى مستمراً، ويعطمي نتائج فوائدها اكثر نفعاً مما تعرض له الأنسان من نكبات.

فيحصد الأنسان الحياة الأفضل في الدنيا، والسبعادة الأبدية في الاعرة.

(الدعاء سلاح المؤمن)(١).

وورد ذكر الدعاء عن آل البيت عليهم السلام:

عن الامام على بن أبي طالب عليه السلام انه قال:

﴿ تقدموا بالدعاء قبل نزول البلاء﴾.

﴿ واعلم ان الدّي بيده خزائن السموات والأرض قد أذن لسك في الدعاء، وتكفل لك بالإجابة، وأمرك ان تسأله ليعطيك، وتسترحمه ليرحمك.. ﴾.

وعن الامام الصادق عليه السلام انه قال:

(اكثر من الدعاء، فانه مفتاح كل رحمة ونجاحُ كل حاحةً)<sup>(۲)</sup>.

(ان الدعاء يرد القضاء المبرم وقد أبرم ابراماً) السر

(عليكم بالدعاء فإنكم لا تتقربون بمثله).

﴿ياميسر أدع ولا تقل ان الأمر قــد فـرغ منـه إن عنــد الله عــز وحــل منزلة لا تنال إلا بمسألة﴾(٢).

## ((بحث عرفاني))

ولأهمية الدعاء في الاسلام، فقد وضع العرفانيون شروطاً للدعاء وفق ماتراه المبادئ الاسلامية بمقدار علاقة الجلق بالحق. وماستوضحه هو الذي تسمو اليه النفس البشرية. وهذه الشروط وردت في القرآن الكريم وبناءً على مدلولاتها فقد صنفها أهل المعرفة الى صنفين هما:

<sup>(1)</sup> الكليني/ اصول الكافي ٢٦٨/٢.

المصدر نفسه ۲/۲۸٪.

المصدر نفسه ۲/۸۲۶.

اللصدر تفسه ٢/٧٠٠.

- ١- شروط عند توفرها يصح الدعاء.
- ٣- شروط عند أتيانها يستكمل الدعاء.
  - اما القسم الاول "شروط الصحة":
    - لا يصح الدعاء بدونها وهي:
      - ١ الايمان با لله تعالى.
- ٣- أخلاص التوجه لله تعالى بأنه يجيب دعوة الداعي.
- ٣ اليأس عما في أيدي الخلق، وعقد القلب على أن الخير بيد الله
   يأتيه من يشاء.
- ان يدعو الانسان بما هــو ممكن ولــه منفعة ولا يســب ضــرراً
   للآخرين مما نهى عنه الاسلام.
  - ابتعاد الداعى عن المكاسب المحرمة.
- ٣- أن يعطي كل ذي حق حقه، ولا يظلم احداً بغصب حقه،
   سواء كان ذلك الحق مادياً أو معنوياً.
  - أما القسم الثاني "شروط كمال الدعاء":

لابد لمن يدعو أن يراعي جملة أمور من شأنها أضافة الكمال للباحة الدعائية، طلباً لأستجابة الدعاء، نذكر منها ماذكره العرفانيون، وأورده من فسر في القرآن الكريم وشرح بعض جوانب علومه، وهي:

- ١ الأيمان يا لله.
- ٣- الأخلاص في الدعاء وعقد القلب عليه وحسن الظن بالأحابة.
- ٣- تقديم تمجيد الله والثناء عليه والأقرار بالذنب والأستغفار منه.

- ٤- اليأس من غير الله تعالى لأنه رب السموات والأرض وعنده مفاتيح الغيب يعطي لمن يريد ويمنع عمن يريد. وان يكون الدعاء بعد الأنقطاع اليه عز وحل مشفوعاً برقة القلب ودمع العين.
  - أن يكون الداعي متطهراً.
  - ٣- الدعاء بالمأثور عن الأثمة المعصومين عليهم السلام.
- ٧- أن يكون الدعاء بالأسماء الحسنى للحالق حل شأنه وغيرها من
   أسماء الله تعالى.
- ٨- أن يشتمل الدعاء على ذكر نبيت محمد صلى الله عليه وآله
   وسلم.
- ٩- أن يكون المراد حيراً ممكناً بأن لا يكون من المحالات الذاتية، أو العادية، ومما لا نفع له، ومما يضر بحال الآخرين، ونهى عنه الشارع المقدس ونحو ذلك.
- 1 الدعاء في الأوقات المعينة، وهي كثيرة منها: "السنحر وآخر الليل، وفي الصباح والمساء، وعند نزول المطر، وزوال الشمس، وهبوب الرياح، وقتل الشهيد، وقراءة القرآن، والآذان، وظهور الآيات.
  - 11- طيب المكسب والعمل الصالح.
    - ١٢ أداء مظالم الناس وحقوقهم.
- ١٣ الدعاء في الأماكن المباركة، مثل الحرم الإلهسي المقدس، والمسجد الحيي صلى الله عليه وآله وسلم، وعند مواقد الأربعة وغيرها من أماكن العبادة.
  - 1 ٤ الدعاء بعد تقديم الصدقة وشم الطيب.
  - 10- مراعاة الأدب وتجنب اللحن في الدعاء.
    - ١٦٠ رفع اليدين حال الدعاء.

١٧ - الدعاء في السُّر.

1 ٨ – العموم في الدعاء فإنه آكد في الأستجابة.

19- لبس الداعي حاتم عقيق أو فيروزج.

٢٠ ان يكون الدعاء لتكميل النفس، والحواثج الشرعية، وسؤال المغفرة، ورضوان الله، ونِعَم الجنة.

## الدعاء مصدر اشعاع روحي:

ان التجاء الانسان للدعاء، يعد ضرباً من ضروب التأثير الروحمي، وهذا التأثير تزداد فيوضاته كلما أزدادت معرفة المحلوق للحالق تعالى.

قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿ لُو عرفتم الله حق معرفته لزالت لدعائكم الجبال﴾.

لذا فسفر الخلق الى الحق من أسمى مراتب سلوك السالكين الى الحالق تقدست آلاؤه وهذا سفر روحاني عبر عنه بالسير في الحق بالحق.

قال العرفانيون: هو سفر من المحدود من كل حهة الى غير المحدود من جميع الجهات. وعطف وحنان ممن لا حد لرحمته وحنانه وعنايته الى ماهو المحتاج على الاطلاق.

هذا السفر وهذه الرحمة والعطف يتحققان في حقيقة الدعاء.

من أحل هذا نجد ان الأنسان يسرع للدعاء كســــلاح دفـــاعي لـــه في مسيرة الحياة بأعتباره أقرب الوسائل اليه.

والامام الحسين عليه السلام من ضمن مصلحي العمالم الذيسن أستعملوا الدعاء كمفتاح للنجاح، فقلد حفلت الأدعية التي أوردها أرباب التاريخ والسير عن الحسين عليه السلام بالدروس التربوية الهادفية الى بناء صروح العقيدة والايمان بالله، وتنمية الحوف والرهبة من الله في أعماق نفوس النباس لتصدهم عن الاعتداء وتمنعهم عن الظلم والطغيان، وقد كان أهتمام أهل البيت عليهم السلام بهذه الجهة أهتماماً بالغاً.. فأدعيتهم لتعد من أروع المثروات الفكرية، والأدبية في الاسلام، فقد حوت أصول الأخلاق، وقواعد السلوك والآداب، كما ألمت بفلسفة التوحيد ومعالم السياسة العادلة وغير ذلك (1).

وقد سعيت الى ضبط الادعية التي صدرت عن الحسين عليه السلام على مدى حياته الشريفة، وهمي بين المعتصر والموسع، وعمدت الى شرح مفرداتها، وبيان المعنى العام لها، ومايترتب من خصوصياتها واهدافها.

واليك هذا الشعاع الذي يكشف العتمة عن النفس البشرية بنوره الوهّاج:

\*\*\*

. -

<sup>🗥</sup> بإقر المقريشي:الحسين بن علي. ج١،ص١٦. بتصوف.

قام الامام الحسمين بن علمي عليه السلام، وحمد الله وأثنى عليه وصلى على النبي وقال عليه السلام(١):

﴿اللهم معطى الخيرات ومنزل البركات، أرسل السماء عليسا مدراراً (٢)، واسقنا غيثاً (٣)، مغزاراً (٤) واسعاً غدقاً (٥) مجللاً (٦) سحا مسفوحاً (٧) تجاجا (٨)، تنفس به الضعف من عبادك وتحيى به الميت من بلادك آمين رب العالمين .

#### الشرح:

(۱) في عيون المعجزات ص٥٦ ملؤلفه جعفر بن محمد روى عن الامام الصادق عليه السلام عن أبيه عن حده عليه السلام قال: جاء اهل الكوفة الى علي عليه السلام فشبكوا اليه امساك المطر وقالوا له أستسق لنا فقال للحسين عليه السلام: قم واستسق فقام. فما فرغ من دعائه حتى غاث الله غيثاً نعته عليه السلام واقبل اعرابي من بعض نواحي الكوفة فقال: تركت الاودية والاكام يموج بعضهم في بعض.

(٢) مدرار: ومنها دَرَرُه: أي سيلانه.

المدر: جمع مدرة، كقصب وقصبة، وهـو الــــــراب يمـوج بعضهـــم في بعض.

المدر: جمع مدرة، كقصب وقصبه، وهو التراب الملبد، وهـو الطـين الذي لا يخالطه رمل. أي سيولته لزجه مستمرة.

- (٣) غيثاً: مطراً.
- (٤) مغزار: الحالة التي منها الشئ كثيراً ويطول زمانه.
  - (٥) غدقاً: الغدق: الماء كثير القطر.

- (٦) بحللا: يسمع منه صوت الرعد.
- (٧) سفوحاً: سفح، سفكه وأراقه. أي: حعل سيلانه صباً.
- (٨) تجاجاً: الثجاج من الامطار: السيَّال، شديد الانصباب.

## ((بحث ظسفی))

ان الترابط الروحي بين الأنسان والخالق تعالى في نظــر القــرآن يقــوم على أساس الايمان به ومحبته وشكره على ماأنعم عليه.

فالايمان با لله هو عماد الحياة الروحية ومنبع كل طمأنينة نفسية ومصدر كل سعادة، فالايمان يطلق النفس من قيودها المادية، ويرتقي بها الى عالم الروح، الى التوكل على ا لله وتفويض الأمر اليه، فبالتوكل على ا لله أثر من آثار الايمان، فالذي يؤمن بأن الله يبده تصريف الحياة وبيده النفع، ينبغي ان يترك الامر اليه ويرضى بمشيئته تعالى.

الامام الحسين عليه السلام المتشبع قلبه بالايمان: طرق هذا الباب، يدعو ربه ان يفيض على قومه من بركاته ونعمه، برزق من السماء مطراً تحيي به الأرض، والله تعالى آلى على نفسه إلا إحابة دعاء من أناب اليه.



من دعائه عليه السلام للأستسقاء:

واللهم اسقنا مسقياً (١) واسعة وادعة (٢)، عامة (٣)، نافعة، غير ضارة، تعم بها حاضرنا وبادينا (٤) وتزيسد بها رزقنا، اللهم أجعله رزق ايمان، وعطاء ايمان، إن عطاءك لم يكن محظوراً (٥)، اللهم أنسزل علينا في أرضنا سكنها (٢)، وأنبت فيها زيتها (٧)، ومرعاها.. (٨).

## المعنى اللغوي:

- (١) سقياً: مطراً.
- (٢) وادعة: أمينة خالية من الزلازل والآفات.
  - (٣) عامة: على مدننا وريفنا.
  - (٤) حاضرنا وبادينا: ابناء المدينة والريف.
    - (٥) محظوراً: مُنوعاً.
    - (٦) سكنها: أمنها وأطمئنانها.
      - (٧) زيتها: مواشيها.
      - (٨) عيون الأخبار: ابن قتيبة.

## ((الاستسقاء ظافرة طبيعية))

الاستسقاء حالة طبيعية وقليمة، زامنت الأنسان منذ أن سكن الارض، لحاجته بسالضرورة للماء. فعندما تجدب الارض ويقل المطر فتعطش الأرض وماعليها. يخرج الاولياء والصالحون بصحبتهم الشيوخ والاطفال والنساء، على هيئة من الانكسار والتذلل، ينادون ياربنا تلطف علينا بغيث من السماء.

ورحمةً وعطفاً من البارئ تقدست آلاؤه يستحيب لأنكسار نفوسهم ودموع عيونهم، فتنعم السماء بالماء الغزير عليهم مصدر الحياة والخير الوفير.

وقد حدثنا التاريخ عن حالات كثيرة وصفت خروج عدّد من الأنبياء والخلفاء والأثمة والأولياء لهذا الغرض، حتى صارت في الاسلام سنة بعد عهد النبي صلى الله عليه وآله وسلم يتحه النباس الى الخالق تعالى بدعوات خالصة مؤمنة يرجون رحمته.

فلا يخلو زمان من نسيي أو ولي إلا وقمد تصدى لذلك الأمر ودعما الخالق حل شأنه ان يفيض على خلقه من فيوضاته الألهية.

فكان أئمة أهل البيت هم الدعاة لذلك، فالامام الحسين عليه السلام تأسياً بجده دأب على هذه الظاهرة، ومن بعده ولده الامام زين العابدين عليه السلام، فتلك الصحيفة السحادية الحاوية على دروس عالية في التربية الروحية، فيها من التراث الانساني وذحائر الفكر البشسري مايحتاج الانسان اليه ليكون أداة صالحة لخير المحتمع البشري، ومما تطرقت له نلك الصحيفة طلب الاستسقاء بعبارات بها أسمى المعاني، وأدق وصف لمعنى الأدب البشري.



كان يستحير با لله من اعدائه بهذا الدعاء:

واللهم ياعدتي (١) عند شدتي، وياغوثي (٢) عند كربتي إحرسني بعينك التي لا تنام، واكنفني (٣) بوكنك (٤) المذي لا يرام، وارحمني بقدرتك علي، فلا أهلك وأنت رجائي، اللهم أنك أكبر وأجل وأقدر مما أخاف وأحلر، اللهم بك أدرا في نحره، وأستعيد من شسره، الك على كل شيء قدير (١).

#### المعنى اللغوي:

- (١) ياعدتي" العُدّة": ماأعددته لحوادث الدهر.
  - (٢) ياغوثي: الغوث: الاستحارة واللحوء.
    - (٣) أكنفني: أحفظني.
    - (٤) بركنك: بقوتك وسلطانك وقدرتك.

## ((أثر أبتغاء رهمة الله على النفس))

القرآن المحيد علق قصد أبتغاء رحمة الله على النفوس التي سعت الى مرضاة الله فجعل نيلها من قبل أصحاب الصفات الكريمة الذين أدوا ماعليهم نحو الخالق والمخلوق.

قال تعالى:

الأوان رحمة الله قوي من المحسنين الاعراف/٥٥.

وهذا الابتغاء لم يقصد به جهــة أخرى بـل عــام في كــل الأحــوال، ولأي غرض كان. فالمبتغي لرحمته يسعى لنيلها، وذلــك لأحتــواء باطنــه

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> نشلنجي/ نور الأيصار ص١٣٣.

على قوة ايمانية قوية تدفعه للتوجه الى خالقه، فهو ذلك المؤمن الذي اعتقد قطعاً بأن رحمة الله لا يعجزها شي في الوجود وهمي قريبة، فإن سأل ربه وهبها له لتغطي أي حالة سعى لنيلها، وهذا بديهي لان عطف وحنان الخالق من فيوضاته المستمرة على عباده لا يشعر بها إلا من أحسن لخالقه ونفسة وللإعرين من بني جنسه.

والامام الحسين عليه السلام خير مصداق لذلك فهو يلتجئ الله عند ظهور أثر نعمة الله عليه ليشكر الخالق عليها، أو يلتجأ الى ربه عند الشدة سائلاً رحمته تعالى ان يكشفها عنه.

وتوجه أمامنا الصادق عليه السلام الى الله تعالى ودعا بهذا الدعاء، ففرج الله عنه.

فسأله اصحابه عن سبب ذلك. فقال عليه السلام: انه دعا بدعاء حدة الحسين فأنقذه الله تعالى.

\*\*\*

ومن دعائه عليه السلام:

﴿اللهم لا تستدرجني بالأحسان، ولا تؤدبني بالبلاء﴾ (١).

#### الشرج:

الأستدراج: تعرضنا لبيانه في شرح الحكمة (٣).

الامام الحسين عليه السلام يرجو من الخالق تقدست آلاؤه، ان لا تكون فيوضاته القدسية السحية، مانعاً له من الشكر إفاضاته السنية، وحسن التوجه اليه، فتتحول تلك النعم وبالاً عليه.

## ((شكر ولي النعمة))

أبو الأحرار ألفت نظر الانسان الى الحالة التي تنهال فيها نعم البارئ تعالى على عبده، وهو في غفلةٍ من نفسه، لأنشغاله في متع الدنيا، وقد ذهل وأصابته الغفلة عن واحب شكر الله تعالى، ووضع آثار تلك النعم في مواضعها التي ينبغي لها.

فلابد من وقفةٍ نناقش فيها هذه الحالة:

الشكر لله من أحل مقامات الأنسان وأفضل درجاته.

وقا عرف الأخلاقيون الشكر بأنه: ظهور أثر نعمة الله على لسان عبده ثناءً واعترافاً، وعلى قلبه شهوداً ومحبة، وعلى حوارحه انقياداً وطاعة.

فالشكر يطهّر النفوس ويقربها من الله ويوجمه ارادتها الى الوجهـة الصالحة في انفاق النعم في وجرمها المروضة.

الأربلي/ كشف الغمة: ج٢، ص٣٤٣.

أما كفران النعم فيعرضها للزوال لانها تجعل المرء غير مبال بما يعمل ويبدد الشروة بدون منفعة ويتلف ماأنعم الله عليه من نعم الصحة والعافية ويسير على غمير المنهج الذي رسمه له الخالق فيؤدي به الى عضب الله والبعد عن رحمته.

فالشكر من الدعائم لسعادة الأمم والتنكب عنه لا يجلب غير الدمار والخراب، حبدًا لو فهمته الشعوب وعملت به لتحصل على السعادة التي تنشدها وهي عنه غافلة (١).

\*\*\*

## **(0)**

جمع الامام الحسين عليه السلام، لما وصل الى أرض كربـلاء، ولـده وأخوِته وأهل بيته، ثم توجه الى الخالق حَلَّ شأنه، بهذا الدعاء:

﴿ اللهُمُّ إِنَا عَرَةَ نِيكَ مُحَمَدُ، وقَـد أَرْعِجِنَا وَطُرِدْنَا، وأَخْرِجْنَا عَنْ حرم جَدَنَّا، وتعدت بنو أمية علينا، اللهُمُّ فَحَـدُ لِنَا بَحَقْنَا، وأنصرنا على القوم الكافرين﴾ (٢).

#### الشرح:

عَدُّد من الحقائق تبلور من حلال هذا الغيض الحسيني، نذكر منها:

<sup>(</sup>۱) روح الدين الاسلامي/عفيف عبدالفتاح طباره/ص،١٦٠.

<sup>&</sup>quot; مصطفى أعتماد/ لمعة من بلاغة الحسين/ ٧١، نقلاً عن ناسخ التواريخ.

أ- لو لم يخرج الحسين من المدينة الى مكة ثم الى العراق، معلناً نهضته، لأعتقلته السلطة الأموية، ولساوموه، وطبعاً يرفض الأنصياع لما يبتغوه، فيكون مصيره القتل بالخفاء، كما هو شأن عدد من الرافضين للسياسة الأموية الذين أندثروا.

ب- أنه عليه السلام أحق بأمرة المسلمين من أي أحد كائناً ما كان، لأنه المنصوص عليه على لسان النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم والإمام على عليه السلام، فهو الإمام بعد أخيه الحسن عليه السلام، والكل يحتاج اليه وهو لا يحتاج الى أحد من الخلق.

حــ حَتَّ الانسان الى التوحه للخالق تعالى بالدعاء في الرحاء لشكر نعمته تعالى، وفي الشدة لأنه تعالى لا مَفزَع إلا اليه، فهــو مفـرج الكربات، وولي النعمة، وأرحم الراحمين.

#### ((سعة رحمة الله))

لا شي يضر بالشخصية الانسانية وبالتالي في الوحدة الاحتماعية وغاياتها مثل التشاؤم، فهو أخطر الامراض التي تصيب النفس وتعصف بها وتقعدها عن العمل، وكثيراً مايجرها الى الهلاك ويجعلها تهوي الى الحضيض، لان الاستمرار في الحياة اصبح ححيماً لا يطاق بنظرها للكوارث التي تعرضت لها تلك النفس فتجعلها تنظر الى الحياة نظرة شؤم.

والعكس من ذلك النفس المؤمنة با الله المترقبة رحمته لا تفارق الأمل بشمولها في تلك الرحمة الألهية الواسعة، وبهذا الايمان والأمل تستقبل الحياة وملؤها تفتح وزهو.

وعلاجاً لهذه الحالة دعا القرآن الناس جميعاً للتوجه الى طلب رحمـة الله، وان يكون هذا الأمل هو هدفهم في الحياة.

قال عز وجل:

الله عبادر الذيو السرفواء في أنف به لاتقنطوا من رحمة الله الله ١٥٣٠.

قوله سبانه:

الاعراف/١٥٦. في منتي وسعت كل شيخ الاعراف/١٥٦. قال تعالى:

﴿ يَمُطَمِّ رَحْمُ رَبِهِ الْالْصَالُونِ ﴾ الحجر/٥٦.

نكن بعد أن أولى القرآن هذه الناحية أهمية قصوى، جعل رحمة الله أن أصحاب الصفات العظيمة الذين أدوا واجبهم نجو خالقهم وبني حد هم في عده الحياة.

رله تعالى:

الله عراف (٥٦ - ١٥ منالله قوية من المحسنين المصنين المحسنين المحسنين المحسنين المحسنين المحسنين المحسنين المحسن

فدعاء الحسين عليه السلام أعلاه درس تربوي يوضح أهمية أبتغاء رحمة الله وأثرها في النفس الأنسانية حتى تطمئن بأن رحمـة الله واسعة ولا تقف عند حَد.

\* \* \*

وقد نسب إلى الحسين عليه السلام في بعض دعواته (١):

﴿ الْهِي الْغَيْرِكُ مَنِ الظهور ماليس لك حتى يكون هو المظهر لك، متى غبت حتى تحتاج الى دليل يدل عليك ومتى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل اليك ﴾.

#### الشرح:

الظاهر: ضد الباطن. ظهر الشئ: أي تبيّن.

يتجلى من مناحبات الحسين عليه السلام ربه الى ظهور حقيقة واضحة هي دعوة الانبياء، وهي: الاعتراف والاقرار بوجبود الله تعالى وتحقق ذلك فعلاً، ونفى الشريك له.

ا لله تعالى واحد والمقصود بذلك واحد من جميع الجهـات، وفي كـل شي لا يدانيه ولا يشبهه في ذلك شي.

وقد توجه القرآن الى الأنسان وأمره بالرجوع الى الوجدان والفطـرة عن طريق التفكير والتأمل في بديع صنع الله تعالى ومخلوقاته.

يترشح لنا ان الحسين عليه السلام سلط الضوء على هذه الناحية لأظهار أن الأنسان أيام نزول القرآن كانت أهم صفة مميزة له هي تعدد الآلهة، اذ كان دائماً حائفاً من الطبيعة وعواملها التي خلقها الله لخدمته.

لذا فذاك الأنسان الـذي سبق الرسالة المحمدية كـان يصـور لكـل عنصر من عناصر الطبيعة إلها يحترمه ويتقرب اليه ويقدم له القرابين طالباً منه حمايته مما يخاف ويحذر.

<sup>&</sup>lt;sup>(\*)</sup> السبزواري/ مواهب الرحمن: ج۲، ص۲۸۹.

فكأنه يعتبر للأرض إلهاً وللسماء إلهاً آخر، وهكذا للشحر والحب والشمس والقمر وغير ذلك من ظواهر الطبيعة ألهةً يعبدها ويتوحه لها.

فأنسان نزول القرآن كان يسند الحوادث الطبيعية الى الصراع المستمر بين الألهة. فان كانت سنة رفاه ونعمة والأرض قدمت العطاء الأفضل من نتاحاتها بهطول الامطار الكثيرة، فذلك يعزيه الى التقارب والمودة بين ألهة الأرض وألهة السماء، وان حل زلزال فدمر العمران يعزيه الى الخلاف بينهما والى غير ذلك.

لأحل ذلك توجه الحسين بقلبه يخاطب البارئ كسي يرفع شبه من طغى ركام الجاهلية الأولى أو الماديسة الحديثة على قلبه فظل يتخبط، فحاول الامام عليه السلام انقاذه من براثم الجهل والتخلّف.

\*\*\*

لزم الامام الحسين عليه السلام الركن الأسود وقال:

﴿ إِلَى نَعْمَتَىٰ قَلْمَ تَجْدَنَى شَاكِراً وَابْتَلِيْتَىٰ قَلْمَ تَجْدَنَى صَابِراً، قَلَّا أَنْتُ سَلِبَ النَّعْمَة بِرِّكُ الصّبر، إلهي ما يكون من الكريم إلا الكَرَمَ ﴾ (١).

#### الشرح:

هناك فيوضات إلهية ستر الخالق بها خلقه، أشار الى بعضها الامام الحسين عليه السلام تكشف لنا حقائق كشيرة فحواها ان العبد مهما يعبد الله فهو لا شئ تجاه العطف والرعاية الألهية، ومن تلك الحقائق:

١- ان الخالق يفتح ابواب الرزق فيصيب الأنسان مالاً وولـداً
 ولكنه لا يشكر، لأنشغاله بحب الدنيا ونسيانه أو تناسيه ربـه في الرحـاء
 وتوالى النعم.

٣- عند الأبتلاء من فقد المال أو الولد، وزوال النعم، ينتبه الأنسان من رقدته، وهو حزوع يدعو بالويل والثبور، ولا يعرف للصبر طريقاً، وقد غفل وتناسى تلك النعم التي أغدق بها الخالق عليمه وجعلها طوع بنانه.

٣- مهما يهب الخالق سبحانه خلقه من النعم والعطايا السخية، يقابلها الانسان بالعصيان، وعند البلاء لا يعرف طريقاً إلا نكران النعم، والخالق يعوضه الرخاء ويوسع عليه ولا يأخذه بالعقوبة بــل يمهله حتى يزداد طغياناً وأثماً.

ا اعبداءُ ووف المناوي/ الكواكب الوردية في تراجم الصوفية.

هذا لأن الخالق قدست آلاؤه أرتدى لباس الكرم، فهو كريم على مخلوقاته، ومن الكريم لا يصدر إلا الكرم.

فالعفو والتسامح وزيادة النعم وعدم الاسراع بالعقوبية هي من فيوضات الله تعالى شأنه.

\*\*\*

## $\langle \rangle$

دعاؤه ينوم العاشر من المحرم، صباحاً قبل بدأ مواجهته لجموع الطغاة:

﴿اللهم أنت ثقتي في كل كرب(١)ورجائي في كل شدة، وأنت ليَّ في كل أمر نزل بي ثقة وعدة(٢)، كم من هم يضعف فيه الفؤاد، وتقل فيه الحيلة(٣)، ويخذل فيه الصديق، ويشمت فيه العدو، أنزلته بك وشكوته اليك رغبة مني اليك عمن سواك ففرجته وكشفته، وكيفيتنيه، فأنت ولي كل نعمة وصاحب كل حسنة ومنتهى كل رغبة هنا.

#### المعنى اللغوي:

- (١) الكرب: الهم الثقيل.
  - (٢) عدة: القوة واليقين.

<sup>🗥</sup> اسن كثير/ البداية والنهاية: ١٦٩/٨، ابن الأثير/ الكامل في التاريخ: ٣٨٧/٣.

(٣) الحيلة: جمعها حيل، وهي القدرة على التصرف بالاشتغال، أو
 هي الحذق وجودة النظر.

## ((العبالله))

الدعاء مقامة رئيسية من مقامات السالكين الى الله حلت عظمته، وهو اقوى مراتبهم، اذ به يتم التوجه له تعالى بحيث ينقطع عما سواه، وقد عبر العرفانيون عنه بالسير من الحق بالحق أو سفر من المحدود من كل جهة الى غير المحدود من جميع الجهات.

والحب يتعلق بكل شئ فقد يتعلق با لله تعالى ويسمى بالحب الألهبي وهو وليد كمال معرفة الله حلت عظمته والناشئ عن الجمال المطلق ولا يحصل الا بالتخلية عن الرذائل والتطهير عن كل مايشغل القلب عن الله تعالى والتحلية بالفضائل(1).

فحب حالق الكائنات له مقامات عديدة منها التوحيد والرجاء والشكر والخوف والتوكل وغير ذلك. وهذا مقام أحتص به سيد المرسلين ابو القاسم محمد صلى الله عليه وآله وسلم والاولياء الصالحون عليهم السلام.

ونحن نلمس غمرة الحب الألهي في المواقف الحرجة التي يتحقسق وحودها في جياة أي شخص فأنه يعزي حدوثها الى القوة الألهية والهيمنة الربانية، فكيف الحال بالانسان الذي تعالت كمالاته النفسية؟ فانه يوعز ما يحدث له بأنه من نعم الله تعالى فهو سبحانه غاية الآمال وولي النعم.

ان إفاضة الخالق على عباده غير محدودة وغير متناهية، وتختلف لياقة المفاض عليه "الأنسان" حسب إيمانه، لـذا أحتـص الانبياء والأولياء

<sup>(</sup>١٠) السيزاواري/مواهب الوحمن، ج٥، ص٢٠٤.

بإفاضات ربانية خاصة، لأن الأفاضة لا تختص بعالم دون آخر فهي تتمثل في جميع العوالم ومنها عالم الشهادة.

قال النبي الأكرم صلى الله عليه وآله وسلم:

﴿أبيت عند ربي فيطعمني ربي ويسقني﴾.

أنظر مدى أفاضة الخالق على نبيه واليقين التام لدى الرسول العظيم صلى الله عليه وآله وسلم بما أعده الله سبحانه لأنبيائه وأوليائــه عليهــم السلام.

والحالة التي مرَّ بها الامام الحسين عليه السلام في هذا الموقف المهيب الذي تعرض له يوم عاشوراء، إذ لجأ الى التعبير عن مدى العلاقة بين الأنسان وخالقه، فبهذا الحب الألهي تحصل للأنسان إفاضات يتقرب بها الى الخالق قدست آلاؤه.

ونصوص الأدعية التي رفع يديه يوم الطف بالدعاء بها هي من بــاب الافاضات الربانية عليه، وكأنــه شــرح معنــى الإفاضــة الألهيــة وانواعهــا وحال المفيض تعالى والمفاض اليه وهو البشر.

فسلام من الله عليك ياأبا الشهداء.

كم من فيلسوف عبقري وقف متحيراً لجلادة قليك وأنت تقف أمام الزحف العارم لا تعبأ بجموعهم؟..

لقد أحببت الله سبحانه فوضعت أمره فوق كل أعتبار ووقفت خبك له تعالى كالطود الشامخ لا تعبأ بالبيداء وقد ملثت خيلاً ورحالاً موضحاً مدى أيمانك العميق وإنابتك للخالق فلحأت اليه من كل مانزل بك.

## ((الدعاء سالم المؤمن))

بإمكان أي مؤمن أستعمال الدعاء كسلاح وقائي من المخاطر المحيطة به، فهو يواحه ضعف نفسه ضمن رحلة حياته، وايضاً يصطدم بقساوة وعذاب الطبيعة، وأعظم من تلك الحالتين يواحه الخوف من عذاب الله وسطوته.

ولكنه بالتأمل يجد ان كل عوامل الطبيعة حاضعة لمشيئة الله تعالى. فماذا ينبغي عليه؟؟..

عليه الاتصال با لله والعروج الى باحة رحمته.

فكيف يتم ذلك؟؟.

نص العرفانيون، أن الهدف من العبادات هو حصول حالـة العـروج وتحقق التقوى، فينتج من ذلك حالـة الاتصـال الغيـيي بــا لله تعــالي، ولا يتحقق ذلك إلا بالدعاء.

إذن، على المؤمن التمسك بالدعاء، فهو خير دواء وأنجح سلاح.

عن الامام الرضا عليه السلام، أنه قال: الدعاء سلاح المؤمس وعماد الدين ونور السموات والأرض(١).

\*\*\*

<sup>(</sup>١) المحلسي/ بحار الأنوار/ج. ١، باب فضل الدعاء.

للحسين بن علي عليهما السلام أدعية قصيرة دعا بها في مواقف متعددة أستجاب الله تعالى له، تبين تلك المواقف كرامات الحسين ومنزلته عند ربه، نورد ماضبطه التاريخ منها:

أ- عبدا لله بن أبي حصين حاطب الحسين عليه السلام يوم عاشوراء
 سنة "٢١هـ" وقال: يا حسين: ألا تنظر الى الماء كأنه كبد السماء؟
 وا لله لا تذوق منه قطرة حتى تموت عطشاً..!!..

فقال له الحسين:

﴿اللهم أقتله عطشاً ولا تغفر له ابداً﴾.

قال حميد بن مسلم: والله لعدته بعد ذلك في مرضه، فوالله الذي لا إله إلا هو رأيته يشرب حتى يغر(١) ثم يقئ ثـم يعـود فيشـرب حتى يغر، فما روى، فما زال ذلك دأبه حتى لفظـ(٢) نفسه.

#### الشرم:

- (١) يغر: اكثرَ من الماءَ فلم يَرو.
  - (٢) لفظ نفسه: مات

#### ((بحث عقائي))

ان حقيقة الدعاء هي الأتصال بمبدأ لا نهاية لعظمته وقدرته ومالكيته وقهاريته، والتوسل اليه بالترابط الروحي بين الداعي والمدعو يلتمس منه الداعي نجح مطلوبه وقضاء حاجته فيلهم الله تعالى الداعي مايرشده الى مطلوبه، فيكون الدعاء ضرباً من التأثير الروحي.

ويعجل الله تعالى بعض الدعوات لأنه تعالي لا يحب سماع صوت داعيه وتضرعه، ولكن ذلك لا يوجب إلغاء ناموس العلية والمعلولية بـين الاشياء. ان هذا القانون حق لا ريب فيه وأنه (أبى الله إلا ان يجري الأمور إلا بأسبابها).

إلا ان الدليل العقلي أثبت الواسطة لها دون الانحصار والدعساء داخل تحت هذا القانون وانه من طرق العلية للأشياء والتقريب بين الاسباب والمسببات واقعاً وان لم تدركه ظاهراً، واليه يشير ماورد عن أمير المؤمنين عليه السلام في وصيته لأبنه الحسن عليه السلام:

﴿ ثُم جعل في يديك مفاتيع خزائنه بما أذن لك فيه من مسألته فمتى شئت أستفتحت بالدعاء أبواب نعمته واستمطرت شسآبيب رحمته فلا يقنطك إبطاء إحابته ﴾(١).

فهذا الرجل الذي أحتراً على ابي الأحرار الحسين عليه السلام وأراد التنكيل به وساهم في منعه من الماء مع حاجته اليه فقد حصد السوء بنفسه أي أتى بالمسببات الموجبة لأستجابة دعاء الامام الحسين عليه السلام.

## ((نظرية يونانية خاطئة))

على عهد نبينا الاعظم صلى الله عليه وآله وسلم نشر فلاسفة اليونان هذه النظرية: (لو كانت السماء قوساً، والبلاء سهماً والله هو الرامى، فأين الفرار؟).

- معنى هـذا إن النهاية سريعة وحتمية لكل شيئ قبل أستعمال الغايات التي من أجلها حلق الأنسان.

هذا هو غاية القنوط واليأس.

فتصدى القرآن الجحيد لدحض هذه الظاهرة، بقوله تعالى:

<sup>···</sup> السنزواري/مواهب الرحمن: ج٣، ص٦٦. ط بغداد: ٩٩٠م.

- وففروا المس الله انمي لكم منه نذير مبين الذاريات/ · ٥ . أر شدنا القرآن الكريم الى أن:
  - نفر الى الله القادر الوهاب المهيمن.
    - نفر الىمن هو أعظم من كل شئ.
      - نفر الى من يبده القتنماء.

والقضاء فوق القدر دافع له، فكلُ مُقَدَر بهإذن الله ومشيئته يتبدل ويتحول.

-فالفرار هذا دأب الانبياء، ونهج الصلحاء، وسلوك العرفانيين، دائماً يتوجهون للخالق حل شأنه، يسألونه ان يكشف الضرعنهم، ويخلصهم مما امتحنوا به، فيجدون الأستجابة سريعة من البارئ تعالى، سبحانه أنه أرحم الراجمين.

فالأنبياء عليهم السلام يدعون ربهم لتغيير مالا طاقة لهم به، واليك تموذجاً مما تحدث به القرآن الجميد عن قصص الأنبياء عليهم السلام:

-قال تعالى:

الكونوحاً إذ نادى من قبل قاستجبنا له فنجيداه وأهله من الكوب العظيم؟

- الوأبوب إذ نادى ربه إنبي مسني الضروأنت أرحم الواحمين. . - وعن زكريا يتحدث:

> ﴿ وَالسَّحِبَالِهُ وَوَهِبَالِهِ يَحْيِمِ وَاصْلَحْنَالُهُ رُوحِهِ ﴾ الأنبياء/ ٩٠. والامثلة كثيرة في القرآن الكريم، لتكون عبرةً لمن أعتبر.

ب- عبدا لله بن حوزة في يوم عاشوراء وقف أمام الحسين عليه السلام وقال: يا حسين، يا حسين. فقال عليه السلام: ماتشاء؟ فقال الجلف/ أبشر بالنار!.. قال عليه السلام:

﴿كلا إني أقدم على رب رحيم شفيع مطاع﴾.

من هذا؟..

قال أصحابه: هذا ابن حوزة.

قال عليه السلام:

﴿رِبِ حزه الى النار﴾.

فأضطرب به فرسه في حدول فوقع فيه وتعلقت رحله بالركاب ووقع رأسه في الأرض، ونفر الفرس فأخذ يمر به فيضرب برأسه كل حجر وكل شجرة حتى مات"(١).

وهذا رحل آخر أحرزاً على الجسين وكذب الله تعالى ورسوله الكريم صلى الله عليه وآله وسلم وبشر الحسين بالنار فيكون في مقالته هذه قد نقض قول النبي الاكرم في الحسين اذ قال صلى الله عليه وآله وسلم: الحسن والحسين سيدا شباب أهل الجنة.

وقول النبي صلى الله عليه وآله وسلم وحي يوحى، لذا الحسين عليه السلام بادره بفورية الجواب وأنكر عليه مقالته ودعا عليه بما أقترف من الذنب بحق ولي من أولياء الله تعالى.

<sup>&#</sup>x27;' محمد مهدي الحسائري/معمالي السبطين. ج ٢٥٧٠/ (ط النحف ١٩٦٠)، ووردت في مقتل مصادر متعددة بنص آخر، ففي البحار للمجلسي وردت بأسم محمد بن الأشعث. وفي مقتل الخوارزمي ج ١: ٢٤٩جاء اسمه مالك ابن حريرة. إلا ان الموضوع واحد. وكل المصادر الدي دولت هذا الامر نقلت عن تاريخ الطبري: أنظر ٥/ ٤٣٠ منه طبع مصر.

فكانت سرعة أستحابة الدعاء له بالمرصاد. وهي العقوبة الربانية لأن الله تعالى: (أبي ان يجري الامور إلا بأسبابها).

لاشك بان الحسين عليه السلام قد توجه بتمامه وانقطع عما سوي الحالق وعطف وحنان منه تعالى للمنقطع له. وهذه هي حقيقة الايمان به تعالى وتخلي النفس عن هواها وارتباطها مع عالم الغيب الألهي بأنوار القداسة الالهية.

فعبدا لله بن حوزة أرتكب اقبح القبائح وأعظم الكبائر وذلك بالافتراء على الله تعالى ونقض حديث نبي الرحمة صلى الله عليه وآله وسلم عن سبطه الشهيد، وكلام النبي وحي مبين. فكان دعاء الحسين عليه السلام في عله، وقد هيئ الخالق حل شأنه له ماينهي حياته وبسرعة لتتجلى عظمة قدرته ورعايته لأوليائه الصالحين.



## **(1.)**

بعد ان نال ابن حوزة ما يستحق، لأن العدالة الإلهية بالمرصاد للأفاكين المتحرثين على آل بيت النبوة. رفع الحسين عليه السلام صوت. بالدعاء:

﴿اللهُمُ اللهُ مَا أَهِلَ بِيتَ نبيكُ وَذَرِيتُهُ وَقَرَابِتُهُ، فَاقْصُمُ مَنْ ظُلَمَنَا وَعُصِبنا حَقَنا الك سميع قريب﴾.

فلما سمع الأفاك الكاذب محمد بن الأشعث ما قاله الامام عليه السلام، تنكر للحق، وأفترى على ورسوله كذباً، فقال:

يا حسين واي قرابة بينك وبين محمد؟؟

فقال الحسين عليه السلام:

( اللهمَّ ان محمد بن الأشعث يقول انه ليس بيسني وبين رسولك قرابة اللهمَّ فأرني فيه هذا اليوم ذلا عاحلا).

فما كان باسرع من ان تنحى محمد بن الاشعث وحرج من العسكر فنزل عن فرسه واذا بعقرب سوداء حرحت من بعض الجُحْرَة فضربته ضربة تركته متلوثاً في ثيابه مما به(١).

عجباً لهذا الوغد لم يتعض مما أصاب ابن حوزة، بل تمــادى في طغيانـه فأختار سخط الخالق تعالى بمرضاة ابن زياد.

ولكن شخصاً آخر من أتباع ابن زيباد، أخمذ عبرة مما أصاب ابن حوزة، وهو مسروق بن وائل الحضرمي قد حرج منع حيش الضلالة، وقال:

لعلي أصيب رأس الحسين فأصيب به منزلة عند ابن زيــاد، فلمــا رأى ما صنع الله بأبن حوزة بدعاء الحسين رجع وقال:

لقد رأيت من أهل هذا البيت شيئاً، لا أقاتلهم ابدا(٢).

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) الخوازمي/ مقتل الحسين ۲/۹۲۱(ط/ النحف ۱۹۶۸).

اً ابن الأثير/ الكامل في التاريخ ٣/ ٢٨٩ ( ط/بيروت ١٩٦٧) .

مالك بن النسير أحراً ايضاً على الحسين عليه السلام وضربه بالسيف على رأسه فسالت دماء الشهادة فأنبرى الحسين عليه السلام بالدعاء عليه فقال عليه السلام:

# ﴿لا أكلت ولا شربت وحشرك الله مع الظالمين،

قال ارباب التاريخ ان مالكاً لم يزل فقيراً بشر حتى هلك.

دعا الامام الحسين عليه السلام على مالك بن النسير بعدم الأكل والشرب، إما لآفة تعوقه عن التمتع باللذات ومنها الأكل والشرب فيهلك، أو لفقر يصيبه فلم يتمكن من الحصول على الاكل والشرب، ثم دعا له أن يكون يوم الحشر الاكبر مع الظالمين وفي درجتهم.

فحقت الله تعالى دعاء الحسين، فعاش الجلف فقيراً الى ان هلك، هكذا ضبطه أرباب السير.

فهذا الرجل أرتكب حطيئة فادحة بضربه الحسين عليه السلام علمي رأسه، وخطيئته أحاطت به فخلدته في النار.

قال تعالى:

﴿ كَلِ نَفْسُ بِمَا كُسِبَ رَهِينَةً ﴾ المدثر/٣٨.

فما طلبه الحسين من الخالق تعالى هنو عين ميزان العدالة الألهية، ودعاؤه عليه السلام كان يضمن احد موحبات أستجابة الدعاء وفي عله.

نستفيد من هذا ان الدعاء حتى يكون مستحاباً لابد له من شروط ذكر بعضها في القرآن المجيد، وأوردت السنة الشريفة البعض الآخر منها، وقد عددها معظم من كتب في الاخلاقيات. فمن عرض نفسه عليها، يعلم ان تحققها فيه موجباً لأستجابة دعائه، والا قلا يتعب نفسه

ويصيبه القنوط. وقد ذكرنا هذه الشروط في اولبحثنا عن الدعاء في ص .٧٢. فلتراجع للفائدة.

\*\*\*

## (11)

أستعبر الحسين عليه السلام باكياً وقال:

﴿ اللهم أجعل أنا ولشيعتنا عندك منزلاً كريماً وأجمع بيننا وبينهم في مستقر رحمتك الله على كل شئ قدير ﴾.

ذكر الخوارزمي في مقتله ج١، ص٢٣٦، هذا الدعاء واورد له قصة طويلة مختصرها: الا الحسين عليه السلام بعث بكتباب الى اهمل الكوفة مع قيس بن مسهر الصيداوي، وقد عشر عليه اصحاب عبيد الله بن زياد، وطلب منه عبيد الله ان ينال من الحسين وأبيه، فلم يفعل، فأمر ان يرمى من أعلى القصر، ففعل به ومات.

ولما علم الحسين بخبره بكي ودعا بهذا الدعاء:

لقد شكر الحسين عليه السلام بدعائه هذا تصرف قيس بن مسهر الصيداوي، إذ أنه لم يذكر الحسين وأبيه بما لا يرضى الله، معتمداً على قاعدة كلية هي ان لعن اولياء الله محرم في التسريعة الاسلامية. وأن الصحابة الكرام الذين تربوا على حب أهل بيت النبوة دأبهم كان هذا، نذا دعا لهم الحسين عليه السلام بان يكون لهم منزل كريم عند الله حزاءً وفاقاً لهم لأنهم أحبوا سنة رسوله الكريم صلى الله عليه وآله وسلم والتي منها نبذ اللعن فهو عرم في الاسلام.

دعا الحسين، لما أصبح وحيداً بهذا الدعاء (') .وقبال الكفعمي انه انحر دعاء دعا به يوم الطف.

قال عليه السلام:

واللهم متعاني المكان (١) عظيم الجبروت (٢) شديد الخال (٣) غياً عن الخلائق عريض الكبرياء (٤) قادراً على مايشاء قريب الرحمة (٥) صادق الوعد سابغ النعمة (٦) حسن البلاء قريب اذا دعيت محيط بما خلقت (٧) قبابل التوبية لمن تاب اليك قادر على ماأردت تدرك ماطلبت وشكوراً إذا شكرت وذكوراً إذا ذكرت، أدعوك محتاجاً وأرغب اليك فقيراً، وافرع اليك خانفاً وأبكي اليسك مكروباً واستعين بك ضعيفاً وأتوكل عليك كافياً (٨) أحكم بيننا وبسين قومنا فانهم غرونا وخذلونا وغدروا بنا وقتلونا ونحن عترة نبيك وولد حبيبك محمد بن عبدا لله الذي أصطفيته (٩) بالرسالة وأنتمنته على وحيك فاجعل لنا فرجاً ومخرجاً برحمتك ياأرحم الراحمين .

#### الشرح:

- (١) متعالى المكان: تعبير محازي عن حالق الخلائق.
- (٢) عظيم الجبروت: عظيم القدرة والسلطة والعظمة.
  - (٣) شديد المحال: قوي التُدبر.
  - (٤) عريض الكبرياء: واسع العظمة والتحبر.

<sup>\*</sup> محمد مهدي الحاثري/معالي السطين/٢: ٤٨٤. ط: النجف/-١٩٦. المقرم مقتل الحسين/ ص٤٤٪ تقلاً عن مصباح المتهجد والاقبال ومزار البحار، ص١٠٧.

- (٥) قريب الرحمة: سريع الإحابة، وأحابة الدعوة أحد أبواب حمته.
  - (٦) سابغ النعمة: واسع العطاء.
  - (٧) محيط بما خلقت: يعلم بالظاهر والباطن.
  - (A) أتوكل عليك كافياً: أنت العادل في حكمك.
    - (٩) أصطفيته: أخترته.

### ((بحث عزفاني))

صور الحسين عليه السلام في دعائه هذا الكمال المطلق والحقيقي للحق حل شأنه، وبين أن الكمالات وجميع العبوالم ترجع الى كمالاته تعالى، والمراد من الاطلاق في الكمال عدم امكانية التحديد من جميع الجوانب وكل المراتب لانه تعالى هو موحد الكمال وعين الكمال ومنه واليه الكمال فهذا لا يجدد بشئ.

قال بعض العرفاء: الله تعالى غيب وظهور، وغيبه من أسمى الكسال وظهوره عين الكمال وغايته، فانه الكمال واليه ينتهي شرف الكمال.

وهذا يعني ان الكمال الحقيقي منحصر به حل شأنه وفائض منه، من هذا يظهر من صفاته تعالى عين الكمال الحقيقي للحق تعالى.

لذا نحد الأثمة عليهم السلام، وفي طليعتهم الحسين عليه السلام يضربون على الأوتار بالجانب السلبي في تعريف الذات الألهية أو تصوير صفاته.

عن أمير المؤمنين عليه السلام، في تعريف قدرتبه تعالى: "لا يعجزه شئ" وفي أمير المؤمنين عليه السلام، في تعريف قدرتبه تعالى: "لا يمنعه شئ" وفي حياته: "لا يمونه ولا دوام إلا به" (١).

<sup>&#</sup>x27;'' السبزاواري/مواهب الرحمن/١٠: ٣٨٧. ط:النحف ١٩٩٠م.

فالحسين وضع عظمة الخالق وبين عظمت وقدرت على كل شي وشدة حاجة المخلوقات اليه وأسباغه تعالى عليهم بالنعم، ثم قبول أعتذار من ححد النعمة وأذنب، كل هذه الالوهيات هي من الكمالات الألهية الحقيقية له حل شأنه.

لذا فوض الامام الحسين عليه السلام أمره لله، وجعله من فيوضاته تعالى ال لابد له من الشهادة، وجعلها هبة إلهية ونعمة يمن بها على صفوة عباده الذين أختارهم لمرضاته. فوقف وقفة العز ورفض الذل والعبودية، فلم ينكسر رغم ماعاناه من قساوة القوم وقباحة موقفهم.

### ((الدعاء يجعل الانسان متطلعاً))

رحمة الله غطاء واسع يستوعب تحته كل شيء، فلا يتبغي القنوط من عدم الشمول به.

فقد ضرب أهل العرفان على ذلك مشالاً، فشبهوا رحمة الله بالمطر الهاطل من السماء، إذ يستفيد منه الناس جميعاً كل بحسب مايملك من الأرض، فالذي يملك مائة متراً مربعاً يستغيد من المطر بقدرها، وهكنذا الذي بحوزته ألف متر مربع يستفيد ايضاً بقدر مايملك.

فكلاهما حاز على كمية من المطر ولكن بحسب ما يملك من الأرض.

فكذلك رحمة الله تعالى، فهني تصيب كل أنسان ولكن بقدر توجهه وتطلعه ويقينه، وسعة صدره، وإقباله على الله، وكثرة إلحاحه في السؤال.

فيحب ان يكون الأنسان ملؤه تطلعاً وشوقاً الى ألطاف الخالق حل شأنه، وأمله كبير بأن الله يستحيب دعاءَه عاجلاً أو آجلاً.

إذن اذا كمان كذلك تفتحت امامه ابواب الرحمة وأنتابه شعور نفسي، هو أن كل المتاعب امامه سهلة يمكنه تجاوزها بفعل مانالمه من

رحمة الله وألطافه السنية، وبغضل الدعاء والتوسل وسؤال الخالق حل شأنه ان يكشف عنه ماأهمه.

هذا هو الدعاء، وهذا تأثيره على النفس المؤمنة.

A Commence of the Commence of

(12)

روي في للراسيل ان شريحاً قال؛ دخلت مستحد رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم فإذا الحسين بن علي فيه ساحد يعفر خده على التراب وهو يقول:

فرسيدي ومولاي المقامع الحديد خلقت أعضائي أم لشرب الحميسم خلقت أمعائي(١) إلهي لئن طالبتني بذنوبي لأطالبنك بكرمنك، ولئن حبستني مع الخاطئين لآخبرتهم بحبي للك، سيدي ان طساعتك لا تنفعك (٢) ومعصيق لا تضوك، فهب لي مالا ينفعك وأغفر في مالا يضوك فانك أرجم الراحين (١)

Mary Contraction

(١) مقامع: المِقمعَة: حشبة أو حديدة يضرب بها الأنسان ليذل. تَا المقموع: المقهور.

الحميم: جمع حماتم، ضد الماء الحاق الماء البارد. المطو يعد أن استداداً الحر.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخوارزمي أمقتل الحسين *إج*١، ص٢٥١.

شبه الحسين عليه السلام المنزلة التي أعدما الله تعالى للذين لم يحسبوا له الحساب فاستكيروا وعصوا أمر الله ربهم. بان المطارق تضرب على رؤوسهم وهم يشربون الماء بعد غلياته، فيأي حالة هم أذاً؟

فالحسين عليه السلام يخاطب الحق، بأنه حتى لو أعذت عبيدك بما أقترفوا وهم يرحون كرم حالقهم وسعة رحمته وضنهم بانه الرحمن الرحيم يعفو عن المسيئ.

(٢) الطاعة: هي الالتزام مسع العمل، وطاعة ا الله هي: الايمان به
وبدينه الحق والعمل باحكامه وشريعته المي انزلها على رسوله الامين.

فان طاعة الله واحبة بالذات لان لمه الطاعة المطلقة والحاكمية العامة، فالأنسان عندما يطبع حالقه فان هذه الطاعة لا تقدم ولا تؤخر شيئ بالنسبة للحق حل شأنه فهو الواحب قبل الوحوب. فكما لا تنفعه الطاعة لا تضره المعصية بل الخاسر القاصر الذي لا حول ولا قوة لم وهو العبد المسكين.

ففيض الرحمة الربانية واسع وأمل العبد بربسه في محلمه بأن يهنب لـه الإساءة وينعم عليه بفضله، لانه هو المحتاج للإفاضات القدسية الربانية.

## ((الدعاء يزيل ضعف الانسان))

ان الضعف هو من طبيعة الأنسان، فهو ضعيفً اتجـاه نفسـه، وتجـاه ا الطبيعة المحيطة به.

قال تعالى:

الوخلق الأنسان ضعيفاً ﴾ النساء/٢٨.

فالانسان ضعيف منذ ان كان نطفة صغيرة حداً في الأصلاب والأرحام ولم يكن شيئاً يذكر، الى أن أحذت أجهزة بدنيه بالتاكل معلنة أنتهاء دورها في الحياة.

ولكن يتبادر للذهب هذا السؤال.. من الذي يجبر هذا الضعف الطبيعي؟..

نعم.. فضل الله تعالى، وألطافه، ورعايته، هم الجابر لهذا الضعف. إذ ان كبل مايملكمه بمدء بأعضاء حسمه، وماحصل عليه من العلسم والعافية، والأمان، والغنى، ماهي إلا من نعم الله سبحانه التي لا حد لها والتي لا يصيبها النقص والعجز.

ففي كل الأحوال الانسان عتاج الى نفحات الفيض الألهي.. وأحسن وسيلة للحصول على هذا اللطف، هي الذعاء.

فعلينا بالدعاء والاكتار منه لأننا الرابحون.. وينبغني أن نسأل غيرنا بالدعاء لنا، ففي المأثور من الأحاديث الشريفة: أن دعوة المؤمن في أحيه مستحابة.

فمن دعاء المؤمن لنفسه، ودعساء غيره لـه تصيبه رشـحات القيـض القدسي الألهي الجابر للضعف الأنساني.

\*\*\*

لا خرج على بن الحسين يوم العاشر من محرم للقعال، نظر الله الحسين عليه السلام ورفع سبابته أو شيبته نحو السماء وقال(١):

واللهم أشهد على هؤلاء القوم فقد برز اليهم خلام أشبه الناس خلقاً وخلقاً ومنطقاً برسولك، كنا أذا أشتقنا الى نبيك نظراً الله وجهه(٢) اللهم أمنعهم بركات الأرض(٣) وفرقهم تزيقاً وأجعلهم طرائق قدداً (٥) ولا ترض الولاة عنهم ابنا فانهم دعونا لينصرونا ثم عدوا علينا(٢) يقاتلوننا، ثم صاح بعمر بن سعد: مالك قطع الله رحمك ولا بارك الله لك في امرك وسلط عليك من يذبحك بعدي على فراشك(٧) كما قطعت رحمي ولم تحفظ قرابني من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ثم رفع صوته وتبلا "أن، من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم ثم رفع صوته وتبلا "أن، بعض".

### الشرح:

(١) عمد مهدي الحائري/ معالي السبطين/٩٠٤١. ط النحنف:

(٢) علي بن الحسين عليه السلام الذي استشهد يوم الطسف يعرف بعلي الاكبر، كان يشبه حده النبي صلى الله عليه وآله وسلم، هذا ماأكدته معظم كتب التاريخ والسير. فالامام الحسين عليه السلام كسان اذا اشتاق لرؤية حده نظر الى ولده على الأكبر، هذا ماأعلته الامام الشهياد امام جموع كثيرة يوم الطف.

وبصدد ذكر على الأكبر بن الحسين عليه السلام لأبد من وقف لنا مع التاريخ لرفع بعض الشبه التي تدور حالياً بعصرنا:

### ((العليون أبناء الحسين بن علي عليه السلام))

العليون ابناء الامام الحسين عليه السلام ثلاثة لا غير هم:

أ- الامام على بن الحسين عليه السلام المعروف بزين العابدين:

ولد بالمدينة المنورة سنة ثمان وثلاثين للهجرة، لقد شهد واقعة كربلاء وكان عمره اربعة وعشرين سنة، لكنه كان مريضاً عباحزاً عن القتال، وكان متزوحاً وله ولد هو الامام محمد الباقر عليه السلام، وله من العمر أربع سنين. وقد توفي الامام علي بن الحسين زين العابدين سنة خمس وتسعين للهجرة بالمدينة المتورة ودفن في البقيع.

ب- على الأكبر بن الحسين عليه السلام: وهو المذكور في هذا الدعاء. ولا عقب له ويكنى أبا الحسن، أمه ليلى بنت مرة بن عروة بن مسعود التقفي (1) وقد أختلف أرباب التاريخ والنسب في سنة ولادته، ذكر أبو الفرج انه ولد في أوائل خلافة الخليفة عثمان بن عفان رضي الله عنه، كما روى ذلك عن حده علي بن ابي طالب عليه السلام وقواه ابن أدريس في السرائر في باب المزار ونقله عن علماء التاريخ والنسب (1). وقتل يوم العاشر من محرم سنة ٢١هـ مع أبيه ودفن معه. وأختلف في عمره يوم شهادته، قال محمد بن شهراشوب انه ابن ثمان عشرة سنة، وقيل غير ذلك. وأشتهر بعلي الاكبر لأنه اكبر أبناء ايسه الذين قتلوا يوم الطف. وبطون كتب التاريخ قد أسهبت بذكر احواله وشجاعته ودفاعه عن والده وأهدافه التي من أحلها أعلى نهضته.

<sup>(\*)</sup> ابو الفرج لاصفهاني/مقاتل الطالبيين ص٥٧ أط النحف ١٩٧٩.

<sup>·</sup> ابراهيم الزنجاني/وسيلة الدارين ص٧٨٦/ط يووت ١٩٧٥.

ج- على الأصغر: رماه حرملة بن الكاهل الأسدي ، فذبحه في حجر والمؤوه يقبله (١) يوم العاشر من محرم سنة ٦١ هـ. علماً بأن للامام الجسوعلية السلام طفلاً رضيعاً آخر قتله حرملة بسهم وهـو عبـد الله الرضيع. وقال البعض الآخر ان عبد الله الرضيع قد سميً بعلي الاصغر.

وعلى أي حال فهو دفين كربلاء مع والده .

وفي هذه الأيام أشتهر عند الناس في المحاويل من توابع بابل قبراً بأسم على بن الحسين يزار وتنذر له النذور ، يتوهم السامع الذي لا اطلاع له ، أنه على ابن الامام الحسين الشهيد ، وهذا التوهم غير صحيح . والجدير بالذكر مما وضحنه اعلاه ، أنه لا يوحد للحسين عليه السلام ابن اسمه على غير ما ذكرناه آنفاً ، ولا يعرف للحسين ابن دفن يغير كربلاء ، الا زين العابدين عليه السلام الذي دفن في البقيع بالمدينة المنورة .

فمن ابن جاء على بن الحسين دفين المحاويل بسابل ، حسب الشائع في الوقت الحاضر ؟؟

نُسب هذا القبر من قبل أهالي أواخر القرن الشالث عشر الهجري الى على بن الحسين بن القاسم بن الحمزة بن الحسن بن عبيد الله بن العباس بن أمير المؤمنين عليه السلام . وقد أيَّدَ هذه النسبة ومحسل المرقد المرحوم الشيخ محمد حسين حرز الدين ناشر كتاب مواقد المعارف ج٢ ص٣٧ منه . وقد حصل عندي اطمئنان ان هذا المرقد هو قبر لأحد السادات الاماحد من المتأخرين وأسمه على بن الحسين ...

وعلى أي حال ، يجب الانتباه الى حقيقة تاريخية ، هسي : ان المراقـد المنسوبة لذرية آل البيـت عليهـم السـلام ، ينبغـي التحقـق والتثبـت مـن صحتهـا ، حتـى لا تضيع الحقيقة .

<sup>(</sup>١) الحوارزمي / مقتل الحسين ٣٣/٢ ( ط / النمعف ١٩٤٨ ) .

كما يجب على السواد من الناس الحد من ظاهرة تشبيد أبنية على أي مغتسل في الأرياف لان ذلك قد يتحول مع مرور الزمس الى مراقد تنسب أحتراءً من قبل المتكفلين بتلك الرموز بسبب العلمع وجمع المال والتمويه على بسطاء الناس. كمل هذا على حساب تماريخ آل البيت عليهم السلام.

- (٣) اللهم أمنعهم بركسات الارض: آمنع عنهم عطاء الارض من معادن وزراعة وغير ذلك من نعم الأرض.
  - (٤) وفرقهم تفريقاً: أي لا تجعل التعاون صفتهم.
    - (٥) طِرائق قلداً: شعباً وفرق متعددة مشتبة.
      - (٦) عَلُوا عَلَيْنَا: رَجَعُوا لِإِبَادَتِنَا.
- (٧) لقد أستحاب الله تعالى دعاء الحسين عليه السلام في عمر بهن سعد، إذ قتله ابو عمرة رئيس شرطة المختار الثقفي على فراشه في داره وقتل ابنه حفصاً واحرق دارهما<sup>(١)</sup> فأنقطع رحم عمر بسن سعد بدعاء الحسين عليه السلام.

tu i saka sa sa sa sa



الخوارزمي مقتل الحسين، ٣٢٢/٢ (ط التحف ٩٤٨).

عن الامام زين العابدين على بن الحسين عليه السلام قال:

وهو يقول (١): الني أحفظ عني دعاء علمتيه فاطمة وعلمها رسول الله وعلمه بايني أحفظ عني دعاء علمتيه فاطمة وعلمها رسول الله وعلمه جبرائيل فتقول في الحاجة والهم والغم والنازلة إذا نزلت والأمر العظيم الفادح. والدعاء هو: بحق يس والقرآن الحكيم (١) وبحق طه والقرآن العظيم، يامن يقدر على حوائج السائلين، يامن يعلم مافي الضمير، يامنفس عن المكروبين، يامفرج عن المغمومين، ياراحم الشيخ الكبير يارازق العفل الصغير يامن الا يحتاج الى تفسير صل الشيخ الكبير يارازق العفل الصغير يامن الا يحتاج الى تفسير صل على محمد وآل مجد (٢) وأفعل بي كذا وكذا كا.

### الشرج

(١) دعاء الحسين بمنزلة يس وكتاب الله القرآن، ويـس سورة من
 سور الفرآن الكريم، لها فضل كبير ومنزلة عالية:

عن أنس بن مالك رضي الله عنه بان النبي صلى الله عليه وآله وسلم قال:

﴿لَكُلُّ شَيُّ قَلْبًا وَقَلْبُ الْقُرْآنُ يُسُ﴾.

وعن أبي كعب رضي الله عنه:

هُرَمَنَ فَرَأُ سُورَةً يَسَ يُرِيدُ بَهَا وَجَهُ اللهُ.عَزُ وَجَلَّ غَفَــَرِ اللهِ لَــُهُ وَأَعْطَـيَ مَنَ الأَجِرَ كَأَنْمَا قَرَأُ القرآنِ اثْنَى عَشْرَةً مَرَةً..﴾(٢).

ا المرتجاني/ وسيلة الدارين ص١٩٧٨ ط. يعروت ١٩٧٠.

<sup>&#</sup>x27; رواد عياشي والزعنشري ورواه الط<del>نزي في مجمع البيان، ج٨، ص١٣.</del>

روى محمد بن مسلم عن أبي حعفر عليه السلام قال: أن لرسول الله صلى الله عليه وآله وسلم أثنى عشر أسماً حمسة في القرآن: محمد وأحمد وعبدا لله ويس ونون (١).

وكرر القسم بـ "طه" وطه أسم من أسماء رسول الله صلى الله عليـــه وآله وسلم.

(۲) للدعاء أدب وشموليات، تحتاج الى التوجه للحق تعالى حتى تكون الإفاضات الألهية على الخلق نجاة لهم ورحمة.

فالحسين عليه السلام بهذه العبارات رمسم كيف يتحلى الحق سبحانه، فمن تحلياته: تحلي ذاته بذاته لذاته، وفيه تحلي علمه وحكمته وقدرته وجميع الصفات الراجعة إلى الذات الأقدس.

ان الكمال المطلق متحضر في المبدأ وبه حل شأنه وهو تعالى يفيض على الخواص على الخواص كالكنائنات عامة وعلى الخواص منا كما يفيض على أخص الخواص كالأنبياء والأولياء والأبرار من الأحيار كل حسب لياقته.

والمراد من الأطلاق هنا عدم امكان التحديد من جميع الجهات والجوانب، والمراتب، لأنه حل شأنه موحد الكمال، وعين الكمال ومنه الكمال، والكمال كله يرجع اليه حلت عظمته(٢).

من هذا يظهر أن قدرة الله لا تحدد، وان كل كمال تحت قدرت، فمع كونه الخالق لكل شني فمقتضى ايجاده لكل شي ان يكون حامعاً للكمالات وانها ترجع اليه سبحانه فهو القادر على حسوائج المحتاجين

<sup>(&#</sup>x27; رواه الطيرسي في مجمع البيان، ج٨، ص١٤ والزعشري.

<sup>(</sup>T) السيزو اري/مواهب الرحمن/ ۲۸۷/۱.

والعالم ما في الضمير، ومنفس عن المكروبين، ومفسرج عن المغمومين، ورازق الطفل في الأرحام، ومدير شؤون الشيخ المكبير.

فهذه اسماؤه المنحصرة به تعالى، وانها كلها فيوضات ترجع اليه وتصدر منه لأنه معطي الاشياء يفيض بها على الكائنات، كل حسب خصوصياته معه تعالى وقربه من الذات الألهية، وهذه مرتبة ينالها من عرف حقيقة المعرفة الألهية، وكيف ومتى يتوجه بالسؤال في طلبها، فسيحدها قريبة منه لا محال.

# **(17)**

### ((دعاء الحسين عليه السلام يوم عرفة))

يوم عرفة: هو اليوم التاسع من شهر ذي الحجة، وهو يوم عظيم الشأن ومن الأعياد العظيمة وان لم يسم بأسم العيد. وهذا اليوم من أسعد الأيام ففيه دعا الخالق حلت عظمته العباد عامة الى ضيافته وذلك بتحميد، وتمحيده ووعدهم بالعفو العام بغفران الذنبوب وستر العيوب وتفريج الكروب، وأذن أذنا للعباد بالطلب من باحة رجمته وفيوضات قدسه.

روى أن الامام على بن الحسين عليه السلام سمع يـوم عرفـة سـائلاً يسأل الناس فقال له: ويحك أغير الله تسأل في هذا اليوم انه لــيرحى لمـا في بطون الحبالي في هذا اليوم أن يكون سعيداً:

وقد صبطت مجموعة من الروايات الصحيحة في كتب الحديث تؤكد الدعاء في هذا اليوم العظيم للأحوان احياءً وأمواتاً ثم الى النفس.

عن ابراهيم بن هاشم عن أبيه قال رأيت عبدا لله بن حندب بالموقف فلم أر سوقفاً كان أحسن من موقفه مازال ماداً يديه الى السماء ودموعه تسيل على حديه حتى تبلغ الأرض فلما أنصرف الناس قلت: ياأبا محمد مارأيت موقفاً قط أحسن من موقفك، قال: وا الله مادعوت إلا لأحوانى

وذلك ان ابا الحسن موسى بن جعفر عليه السلام أحبرني انه من دعاً لأحيه بظهر الغيب نودي من العرش ولك مائة ألف ضعف مثله. فكرهت ان أدع مائة ألف ضعف مضمونة لمواحدة لا أدري تستحاب أم لا.

### ((تأماات في دعاء عرفة))

من الأدعية التي أوردها أثمة الحديث في يوم عرفة دعاء الامام الحسين بن علي عليهما السلام، فهذا الدعاء المأثور من أحل أدعية أثمة أهل البيت ومن أكثرها استيعاباً لألطاف الله ونعمه على حلقه.

لقد صاغ الامام الحسين عليه السلام هذه الرائعة الدعائية التي أحتوت على دائرة معارف صيغت بوحي من القرآن تحمل بكنفها مضامين تدعو الى الوقوف في محطات عقائدية سليمة، بزحم روحي ومضات عرفانية قدسية، تناشد الى أقتطاف باقات من مكارم الاخلاق التي دعانا القرآن الكريم للتحلق بها.

ونحن نقراً هذا الدعاء العظيم تتحلى منه صدى المعارف القرآنية، وتتبلور منه مضامين متعمدة نقف على بيان مفهومها كل في محله، ومنها:

- ١~ الثناء والحمد لله تعالى.
- ٣- أثبات وجود واجب الوجود وتوحيده.
  - ٣- صفات الله الثبوتية والسلبية.
- ٤- فضل الله تعالى وأنعامه على خلقه، وماحواه الانسان مس أجهزة دقيقة.
  - الخشية من الله والخوف من سطوته.
  - ٣- أستحابة دعاء الانبياء عليهم السلام.

٧- قصص الأنبياء والدروس التربوية المستقاة منها في أيجاد بحتمع أفضل.

٨- الأستدراج وتحذير الانسان من الغفلة عن عالقه.
 ومفاهيم دقيقة أحرى.

### ((نص الدعاء))

روى هذا اللحاء بشر وبشير إبنا غالب الأسديان قالا: كنا مع الحسين عليه السلام عشية يوم عرفة في عرفات فخرج من خيمته بغاية التدلل والخشوع ووقف في مسيرة الجبل وتوجه الى الكعبة ورفع يديه حذاء وجهه كالسائل المسكين وقال:

.

الحمث الله الذي ليس لقضائه دافع، ولا لعطائمه مانع، ولا ألم المدائع، كصنعه صنع صانع، وهو الجواد الواصع، قطر (٢) أجناس البدائع، وأتقن بحكمته الصنائع لا تخفى عليه الطلاع، ولا تضيع عنده الودائع، جازي كل صانع ورأيسش كل قانع (٣)،وراحسم كل ضارع (٤)، منزل المنافع، والكتاب الجامع بالنور الساطع، وهو للدعو ت سامع، وللكربات دافع، وللدرجات رافع، وللجبابرة قامع (٥) ، فلا إله غيره، ولا شئ يعدله، وليس كمثله شئ، وهو السميع البصير، اللطيف الخير، وهو على كل شئ قدير.

<sup>&</sup>quot;ولا كصنعه صنع صانع: إشارة إلى أن أي صناعة مهما كانت دقتها لا يمكن مقارنتها بأي حال من أ لأجوال بصنع الله تعالى، وتضرب لللمك مشلاً واحداً هو خلق الأنسان، فنحد أن يداعة صنع الله متمثلةً في صنع الأنسان على سبيل الاستقلالية عن سائر المخلوقات وسن دون أن يكون له أرتقاء من غلوق آخر. وقد أيد جميع القلاصفة الإلهيين من جميع مطوائف على أن صنع الأنسان ثم وفق قاعلة "أمكان الأشسرف" والأنسان أشسرف للخلاف على أن صنع الأنسان ثم وفق قاعلة "أمكان الأشسرف" والأنسان أشسرف المنطوقات، فلابد أن يقع في سلسلة الفيوضات الإلهية عند نزول الفيض منه عز وحل.

ثُم أستدل المتكلمون على أثبات واحب الوجود على صنع الصانع، بسأن وحبود الأثر دليسل على وجود المؤثر.

<sup>&#</sup>x27;' فَطَرَ: أَبِنداً وأنشا.

كرايش كل قانع: مصلح أحوال كل راض بمنا قسم لمه. ورشت فلانياً: اصلحت حالمه، والريش والرياش: اللباس الفاعر والحصب اوالمعاش. والقانع: الراضي بما قسم لمه. والقناعمة الرضي بالقسم. ويجوز ان يكون القائع هنا يمعني السائل وهو المراد في قوله تصالى:"واطعسوا القانع والمعتر".

<sup>&</sup>quot;الضارخ: النحيف-الضعيف-الصغير من كل شي.

<sup>&</sup>lt;sup>(د)</sup> قامع: المقامع من حديد يضرب بها أعلى الـرأس. قَمَعـه: ضربـه بهـا. وقَمَعـه: أي قهـره وأذنه.

اللهم إني أرغب اليك، وأنسهد بالوبوبية لمك، مقراً بـأنك ربي واليـك مـردي، ابتلـأتـني بنعمتـك قــل أن أكـون شـيتاً مذكـوراً (الج وخلقتني من المرّاب (٣)، ثم أسكنتني الأصلاب آمناً لويب المتون (٣).

'آئى، نعمة تلك التي أشار اليها عليه السلام؟.. نعم أراد عليه السلام ان يوضع ان الانسان لم يكن وليد التطور والتشوء، وقد أنتشر النسل البشري على الكرة الارضية من آدم وجواء. وهذا أمر أتفقت عليه كلمة الأنبياء وأيده القلاسفة من المسلمين وغيرهم، وأعلنه الترآن الجيد فأغدقه شرحاً.

قال تعالى:

واليها الناس أغوا ربكم الذي خلقكم بن تنس واحدة وخلق منها زوجها . ﴾ النساء/١.

(٢) صرحت الكتب السماوية، وأعلن الفلاسفة الإلهيون عن كيفية حلى الأنسان لأول مرة، وأتحدوا على أمر واحد هو أنه تغلوق حادث حلقه الله تعالى من الطين بهذه الهيئة السيّ دو عبيها.

مّال تعالى:

المُولِفِ مَعْسَا الْاَسَانِ مِنْ سِلالْقِسِ طَيْسِ، شَمِجِلُسَا مَعْلَمُ فَي قَسُوارِ رَكُونَ إِنَّا المُومِنُونُ/٢٣.

وفال تعالى:

الموخلق الأنسان من صلصال كالمتعار كالرحمن/٥٥.

· <sup>(٢)</sup> المنون الدهر-الموت.ريب المنون: حوادث الدهر.

وأختلاف الدهور والسنين، فلم أزل ظاعنا(() من صلب الى رحسم، في تقادم من الأيمام الماضية والقرون الخالية، ثم تخرجني لرأفتك يي ولطفك لي (بي-خ ل-) وإحسانك الي في دولة أثمة الكفر الذين نقضوا عهدك، وكذبوا رسلك، لكنك أخرجتني (رأفة منك وتحنناً على سخ ل-) للذي سبق لي من الهدى الذي له يسرتني، وفيه أنشأتني ومس قبل ذلك رؤفت بي يجميل صنعك(())، وسوابغ نعمك، فابتدعت علقي من مني يمنى (لم تشهرني بخلقي سخ ل-).

وأما قوله تعالى في حكاية يونس عليه السلام:

الموندادك في الغلمات

وهي ظلمة الليل وظلمة البحر وظلمة بطن الخوت.

<sup>&</sup>lt;sup>ن</sup> طباعناً: طُعَن: سار.

<sup>&</sup>quot; يشير عليه السلام الى إفاضات الحالق عز وحل عليه وعلى سالر المعلوقات، ومنها إتمام الخلقة، إذ أحرجه الى العالم الدنيوي سوياً ليس به عاهة تعاب عليه.

<sup>🧢</sup> أشار عليه السلام الى الآية الشريفة: "

الإلافاقة من من يني القيامة ١٧٧.

<sup>(\*)</sup> حعلت صفة الحالقية والصانعية من صفاتك الثبوتية التي لا يتطاول مخلوق لها، فأحريت مراحل حلق الأنسان بعد الحدوث الأولى في ظلمات ثلاث هي: ظلمة المشيمة وظلمة الرحم وظلمة البطن. واليها أشار الله تعالى بقوله:

والمناتكم في طوف الهاتكم خلقاً من بدخل في ظلمان ثلاث .

ولم بحعل الي شيئاً من أمسري، لم ترضى لي يسالهي نعصة دون أحرى () ورزقتني من أنواع للعاش وصنوف الرياض بمنك العظيم الأعظم على، واحسانك القديم الي حتى أذا أتممت على جميع النعم، وصرفت عني كل النقم () لم يمنعك جهلي وجرأتي عليك ان دللتني. ووفقتني لما يزلفني () لديك فان دعوتك أجبتني، وأن أطعتك شكرتني، وان شكرتك زدتني (أ) كل ذلك أكمال (أكمالاً -خ ل-) لأنعمك علي، وإحسانك الي فسبحانك سبحانك من مبدئ معيد () حيد بحيد تقدست أسماؤك وعظمت آلاؤك فاي نعمك أحصى عدداً ثم أحر حتني للذي سبق لي من الهدى الي الدنيا تاماً سبوياً وحفظتني في الهد طملاً صبياً، ورزقتني من الغذاء لبناً مرياً وعطفت علي قلوب الحواض (أ) الأمهات الرواحم (الرحائم -خ ل-)، وكلاتني (لا) من طوارق الجان، وسلمتني من الزيادة والنقصان فتعاليت يارحيم يارحمن حتى إذا استهللت ناطقاً بالكلام أتممت على سوابغ الانعام وربيتني

زائداً في كل عام، حتى اذا اكتملت فطرتي واعتدلت مرتى (<sup>(٨)</sup> أوجبت

على حجتك بأن الهمتني معرفتك وروعتني بعجائب حكمتك وأيقظتني

أن فوضت أمري إليك، فآليت على نفسيك إلا سلامة أعضائي.

ا حفظتني من طوارق الحدثان الى (على -خ ل-) مايقربني اليك.

الزلفى: القربة والمنزلة.

ن أشار عليه السلام الى قوله سبحانه "لتن شبكو كلم لازيد نكم" ابراهيم/٧.

<sup>&</sup>quot; يقصد عليه السلام أمرين "الاول أنه تعالى يخلق الجيل البشسري وغيره ثم بعد أن يمتعه بعمه ينهبهم الموت ثم يعيد حلق آعر وهكذا أنعامه، والثاني: أنه سبحانه يخلق الانسان ثم بعيد، يوم القيامة للحساب.

<sup>···</sup> الحواضن جمع حاضنة وهي التي تقوم على الصغير في تربيته.

۱۱۱ کا**گ**ه: منعه- خرسه.

الله المرة: بكسر الميم: قوة الخلق وشدته، أصالة العقل.

لما ذرأت في سمائك ولرضك من بدائع عطفك، ونبهتني لشكرك وذكرك وأوحبت على طاعتك وعبادتك وفهمتني ماحاءت به رسلك، ويسرت لى تقبل مرضاتك ومننت علمي

في جميع ذلك بعونك ولطفك، ثم إذ حلقتني من حدر الشرى (١) ياألهي فاي نعمك أحصي عنداً وذكراً، أم أي عطاياك أقوم بها شكراً وهي يارب اكثر من أي يحصيها العادون، أو يبلغ علماً بها الحافظون، ثم ماصرفت ودرأت (١) عني اللهم من الضر والضراء أكثر مما ظهر لي من العافية والسراء. وأنا أشهد يمايلهي بحقيقة إيماني وعقد عزمات (١) يقيني و حالص صريح توحيدي، وباطن مكنون ضميري وعلائق بحماري نور بصري (٤) وأسارير صفحة حبيني (٥) وحرق مسارب (١) نفسي

<sup>(</sup>١) الثوى: جمع أثراء: الندى: والثراء جمع اثراء: المتراب الندي.

<sup>(\*)</sup> الدرأ: النفع.

<sup>(</sup>٢) العَزمة: جمعها عزمات: الحق والمواجب. يقال: ماله عزمة: أي ماله ثبات وصير في مايعزم عليه. عزمات الله: هي ماأوجبه الله على عباده.

<sup>(</sup>٤) علايق مجاري نور يصري: العلايق جمع علاقة (بكسر العين)، وهو ماتعلق به نور البصر. وهي عصلات تحرك حدقة العين مركبة من لحم وعصب وأغشية. وعددها أربعة وعشرون عضلة.

<sup>(°)</sup> أسارير: السر جمعها أسرار وهي الخطوط المنشئية على الجبهة ولها معنى آعر.

<sup>(1)</sup> مسارب النفس: محاربها في العروق والاعضاء. وحرق النفس: منافلها.

وحذاريف<sup>(۱)</sup> مارن<sup>(۱)</sup> عربي ومسارب سماخ<sup>(۱)</sup> (صماخ -خ ا-) سبعي وماضمت وأطبقت عليه شفتاي، وحوكات لفظ لساني، ومغرز<sup>(۱)</sup> حنك فمي وفكي ومنابت<sup>(۵)</sup> اضراسي ومساغ<sup>(۱)</sup> مطبعي ومشربي وحمالة<sup>(۱)</sup> أم رأسي وبلوغ فارغ حبائل عنقي وماأشتمل عليه تامور<sup>(۱)</sup> صدري وحمائل حبل وتين<sup>(۱)</sup> ونياط<sup>(۱)</sup> ححساب قلني، وأفلاذ<sup>(۱)</sup> وحواشي كسدي وما حوته شراسيف<sup>(۱)</sup> أضلاعي

الخذروف: جمعها عداريف، وهي القطع. ويقال (تركت السيوف رأسه عداريف) أي تطعاً.

<sup>·</sup> المارن القسم اللين من الأنف. والعربين: أول الأنف.

أمسارب الصماخ: ملتوياتها وقنواتها التي تصل منها الحواء الى السامعة. وحرق المسارب هي: المنافذ التي في الأنسان كالأنف والقم والسبيلين والأذنين. والسماخ (بالسين والصاد) هم عدية الأذن.

<sup>(</sup>٤) المغرز: موضع الغرز: ومغرز الفكين: محل اتصالحا بالجسم.

<sup>· \*</sup> المنابت: مفرفعا منبت وهو عمل النيت.

نا لمساغ: الجانئ والسهل واللين. وساغ شرابه: أي سهل شرابه.

<sup>&#</sup>x27;'ا حمالة: جمعها حَماثل: وهي علاقة السيف. حمالة أم الوآس: وهي مزكــز أم الــرأس الــذي يربط الوآس بالبدن.

ا التنامور: دم الحياة، والنفس.

أَ انوتين: عرق في القلب اذا انقطع مات صاحبه. ويعرف علمياً بالشريان الأبهس. وحمالل وتين هي مواضع اتصاله بالجسم.

<sup>· · ·</sup> نياط القلب: عرق غليظ داحل القلب اذا انقطع مات الأنسان.

ومن الإفلاد: جمع فِلدَة (بكسر الفاء) وهي القطعة من الكيد أو اللحم أو النهب أو غير ذلك.

انشراسيف: مفردها شرسوف، وهو غضروف معلق بكل ضلع، وهو الطبرف المشنوف على البطن وتحتوي اطراف لشراسيف على القلب والوئتين وماحواه الجوف الصدري.

وَحقّاق (۱) مقاصلي وقبض عواملي وأطراف أناملي ولحمي ودمي وشعري وبشري وعصبي وقصبي (۱) وعظامي ومخني وعروقي وجميع حوارحي وماأنتسج على ذلك ايام رضاعي، وماأقلت الارض مي (۱) ونومي ويقظيي (۱) وسكوني، وحركات ركوعي وسحودي ان ليو حاولت واحتهدت مدى الاعصار (۱) والأحقاب (۱) لو عمرتها ان اؤدي شكر واحدة من أنعمك ماأستطعت ذلك الا بمنك الموحب علي يه شكرك ابداً حديداً وثناءً طارفاً عتيداً (۱). أحل: ولو حرصت أنبا والعادون من أنامك (۱) ان نحصي مدى أنعامك سالفيه (لفة خ ل) وآنفيه وأنت المحبر في كتابك الناطق والنبأ الصادق، وإن تعدوا نعمة الله لا فصوهنا (۱) صدق كتابك اللهم وأنباؤك وبلغت أنبياؤك ورسلك نصوهنا (۱) صدق كتابك اللهم وأنباؤك وبلغت أنبياؤك ورسلك غير أني

<sup>&#</sup>x27;' الحقاق: مفردها حُق (بضم الحاء): وهــي النقـرة الــيّ علــي رأس الكتـف، ورأس الــورك ــذي فيه عظم الفخذ. وغيرها من النقر التي هي الاقفال للقبــض والبسـط اللــذان بهمــا تشــم خركة. والحق: ماتحوق واستدار.

العصب: هي التي تحرك أطناب المضاصل. والقصب: ماشابه الانبوب في تجويف. وفي أنسان هو الحلقات الغضروفية المتصلة التي يخرج منها ويدجل بواسطتها الهواء.

أقلت الأرض؛ حملت الأرض.

أيقظة: عدم التوم بل الانتباء الحسي، فهي عملاف النوم.

المصر: الدهر. والعصران هما الليل والنهار. وهما العُداة والعَشي.

أَنَّ الأَحِمَّابِ: مفردها حقب (بضمتين): اللهر، السنة والسنون، ثمانون سنة أو اكثر من ذلك. ١٠

<sup>(</sup>١) الطارف: المستحدث. العتيد: الجسيم.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> الأنام: الحلق.

الله سورة ابراهيم/ الآية (٣٤).

بالهي أشهد بجهدي وحدي، ومبلغ طاعتي ووسعي، وأقول مؤمناً موقناً: الحمد الله الذي لم يتخذ ولداً فيكون موروثاً، ولم يكن له شريك في ملكه فيضاده فيما ابتدع (١)، ولا ولي من الذل فيرفده (١) فيما صنع فسيحانه سبحانه لو كان فيهما آلهة الا الله لفسدتا (١) وتفطوعا (١) مبحان الله الواحد الأحد الصمد المذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً احد (٥)، الحمد لله حمداً يعادل حمد ملاككته المقربين وأنبيائه المرسلين، وصلى الله على خيرته محمد حاتم النبيين، واله الطيسين العاهرين المخلصين وسلم.

تُم طَفَقَ يَسْئُلُ اللَّهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَيَدْعُو وَهُو يَبِكِي فَقَالَ:

اللهم أحملي أحشاك<sup>(۱)</sup>، كأني أراك، واسعدني بتقواك، ولا تشقي معصيتك وحر لي<sup>(۷)</sup> في قضائك، وبارك لي في قدرتك، حتى لا أحب تعجيل مأخرت، ولا تأخير ماعجلت، اللهم أحمل غناي في نفسي، واليقير في قلي، والأخلاص في عملي، والنور في بصري، والبصيرة في يأتي ومتعيى بجوارحي، واجعل سمعي وبصري الوارثين مين، وانصرني على من ظلمي، وأرني فيه ثأري ومآربي<sup>(۸)</sup> وأقر بذلك عيني، اللهم

المناخ أبدع الشين أي احترمه، والله بديع السموات والارض أي مبدعهما. ويقال بدع الشاعر جاء بالبديع. والبدعة الحدث في الدين بعد الإكمال.

۱ پرفده يعتنيه.

<sup>\*</sup> ايضاً هذا من أدلة اثبات وحدانية الحالق. إذ تعدد الصناع على أمر واحد مفسد لذلك إمر.

ن تفطر: أنشن.

<sup>·</sup> اشارة الى سورة الأعلاص.

المساك أحافك.

<sup>&#</sup>x27;'' حَوْ لِيَّ : أَحَمَّرُ لِي أَصْلُحُ الْأَمْرِينَ.

<sup>· &#</sup>x27;'' انفأر: الدم والطنب به.

اكشف كربي واستر عورتي، وأغفر لي خطيئي، وأحساً (۱) شيطاني، وفك (۱) رهاني، واحعل لي ياإلمي الدرحة العليا في الآخرة والاول (۱)، اللهم لك الحمد كما حلقتني، فجعلتني سميعاً بصبواً، ولسك الحمد كما حلقتني: فجعلتني خلقاً (حياً -خ ل-) سوياً رحمة بني وقد كنت عن حلقي غنياً، رب بما برأتني (۱) فعدلت فطرتي، رب بما أنشأتني فاحسنت صورتي، رب بما أحسنت الي وفي نفسي عافيق، رب بما كلاتني (۱) ووفقتني، رب بما أنعمت علي فهديتني، رب بما أوليتني ومن كل خير أعطيتني، رب بما أطعمتني وسقيتني، رب بما أعنيتني وأقنيتني (۱)، رب بما أعنيتني وأقنيتني (۱)، رب بما أعنيتني وأعززتني، رب بما ألبستني من سيترك الصبافي (۱) ويسوت من أعنيت وأعززتني، رب بما ألبستني من سيترك الصبافي (۱) ويسوت من المعدد وأعني على بوائد (۱) ونعنا من أهوال الدنيا وكربات الدهور وصروف الليالي والأيام (۱)، ونعنا من أهوال الدنيا وكربات الدعرة، وأكفني شر مايعمل الظالمون في الأرض، اللهم ماأحاف فأكفني، وما أحذر فقني وفي نفسي وديني فأحرسني، وفي سسفري

المأرب: الجمع مآرب: وهي الحاجة.

الما بعساً: طود ومنع.

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> الغلث: الفتح.

<sup>&#</sup>x27; ' الأعرة والاولى: أيوم القيامة وبداية الحياة الأعروية.

<sup>&</sup>quot; برأ: يُرأ من باب قطع. وبرأ الله الخلق من باب قطع فهو البارئ. والبرية الخلق.

<sup>&</sup>quot; كَلاَّ: كَلاَّهُ الله يَكْلُوهُ مثلَ قَطع يقطع. كِلاَعَةُ بالكسر والمد خَفِظةُ.

<sup>َ</sup> عَنَى ﴿ وَزَنَ رَضَا ۚ أَي صَارَ غَنِياً وَرَاضِياً. وَأَقِنَاهِ اللَّهُ: لَي اعطاه مايقتني. والقِني الرضا. ويقال أغناه الله وأقناه أي اعطاه مما يسكنَ اليه.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱)</sup> أي رزقتني رداء العافية. فسنزت عيوبي.

<sup>···</sup> من علقك وما مكنتهم من صنعه.

<sup>(°)</sup> بوائق جمع باتقة: الشر والغائلة.

<sup>\*\*\*\*</sup> أي تقلبات المدهو.

فاحفظي، وفي أهلي ومالي فأعلني (') وفيما رزقتني فبارك لي، وفي نفسي فذللني، وفي أعين الناس فعظمني ('')، ومن شر الجن والأنس فسلمني، وبذنوبي فلا تفضحني، وبسريرتي ('') فلا تحزني وبعملي قلا نبتلي، ونعمك فيلا تسلبني ('')، والى غيرك فيلا تكلني ('') إلهي الى من تكلني الى قريب فيقطعني ('') أم الى بعيد فيتحهمني ('') أم الى المستضفين في وأنست رببي ومليك امري، أشكو اليك غربني، وبعيد داري (أم) ومواني ('') على من ملكته امري الهي، فلا تحلل علي غضبك فان لم تكن عضبت على فلا أبيالي سبواك، سبحانك غير ان عافيتك اوسع لي، فأسألك يارب بنبور وجهل المذي أشرقت له الارض والسموات، فأسألك يارب بنبور وجهل المذي أشرقت له الارض والسموات، فأسألك يارب بنبور وجهل المذي أشرقت له الارض والسموات، عضبك ('')، ولا تنزل بي سخطك، لمك العتبى (''') حتى ترضى قبل غضبك ('')، ولا تنزل بي سخطك، لمك العتبى (''') ولا تنزل بي سخطك، لمك العتبى (''') والمشعر الحرام، والبيت عضبك '''ا الذي أحللته البركة وجعلته للناس أمناً، يامن عفا عين عظيم عتيق ''' الذي أحللته البركة وجعلته للناس أمناً، يامن عفا عين عظيم

أي مانقدته من الأهل والمال فعوضي.

<sup>· ·</sup> النهم ابعد التكير عني حتى لا تتعالى نفسي، وفي نظر الأحرين اللهم أحملني أعظم.

<sup>&</sup>quot; السير": المذي يكتم وجمعه أسرار. والسويرة مثنه وجمعها سراتر.

انا لطف الله لا حد له والعامه كثيرة وأهمها العافية والأمان.

<sup>&</sup>quot; و " ثل: يكل من باب ضرب التفويض، وهو التسليم الى الغير.

<sup>&</sup>quot; إشارة الى صنة الرحم وقطعها.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۱</sup> بخهمه: أستقبله بوجه كريه عيوس.

<sup>···</sup> أي ان اعمالي لا تستحق حناتك التي أعددتها للصالحين.

<sup>·</sup> الهون: الاستخفاف: استهان به: أستحقره. ولها معان كثيرة.

٢٠٠٠ أي 🏋 تنهي حياتي حتى قوضى عني.

<sup>&#</sup>x27;''' العتبي بالضم: الرضا.

أنبلد الحرام: مكة المكرمة.

<sup>&</sup>quot; أبيت العنيق: الكعبة المشرفة.

الذنوب بحلمه، يامن أسبغ (۱) المنعماء بفضله يامن اعطى الجزيل بكرمه، ياعدتي في شدتي (۱) ياصاحبي في وحدتي وياغياثي في كربي، وياولي في نعمي، ياإلمي وإله آبائي ابراهيم، واسماعيل واسحاق ويعقوب، ورب حبرئيل وميكائيل واسرافيل، ورب محمد خماتم النبيين وآله المتسجبين منزل التوراة والأبخيل والزبور والفرقان (۱)، ومنزل كهيعم وطه ويس (۱ والقرآن الحكيم، أنت كهفي حين تعييني المذاهب (۱) في سعتها وتضيق بي الأرض برحبها ولمولا رحمتك لكنت من الهالكين وأنت مقيل عزتي (۱ ولولا سبرك إياي لكنت من المفلوحين، وأنت مؤيدي بالنصر على اعدائي ولولا نصرك إياي (لي -خ ل-) لكنت من المغلوبين، يامن عص نفسه بالسمو والرفعة، فأولياؤه بعزه يعتزون، يامن المغلوبين، يامن عص نفسه بالسمو والرفعة، فأولياؤه بعزه يعتزون، يامن حملت له الملوك نسير (۱) للملكة على أعنساقهم فسهم مسمن مطوانه (۱۸) عائفون، يعلم حائنة الأعين (۱۹) وماتخفي الصدور وغيب مائني به الأزمنة والدهور، يامن لا يعلم كيف هو إلا هو، يامن لا يعلم مايعلمه إلا هو (يامن لا يعلم مايعلمه إلا هو

المنا أسبغ: وسع عليه مليحتاجه.

القدة بالضم: مايكن به الأنسان مستعداً مِن مال أو سلاح.

<sup>· &#</sup>x27;' الفرقان: القرآن الحميد

أن عله ويس: أسما سورتين من سور القرآن. وفي رواية انهما من أسماء نبيينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم. وكليم الله عليه وآله وسلم. وكليمه من الحروف العربية التي أقسم بها. ولها تفاسير كثيرة وردت في تناسير القرآن العديدة.

<sup>· \*</sup> الكَهف بالفتح: الملحة: تعيين المذاهب: تعجزني المذاهب.

<sup>&</sup>quot; مقبل عثرتي: تصفح وتسامح حطتي وذفي، ومنه الحديث الشريف: "من أقال مومناً أقاله الله يوم القيامة".

<sup>&#</sup>x27;' النبر: الحشبة التي توضع على عنق الثور عند استعماله في الأشغال الزراعية

<sup>&</sup>quot; سطواته: ضرباته ويعير عنه بالردع الألحي المقاسئ.

<sup>&#</sup>x27;'' حالنة الأعين: أي حيانتها بمعنى مسارقة النظر الى مالا يحل النظر اليه.

سخ ل-) يامن كبس الأرض على الماء (۱) وسد الهواء يالسماء (۱)، يامن له أكره الأسماء، يا فا المعروف الذي لا ينقطع ابداً، يامقيض (۱) الركب لبوسف في البلد القفر ومنحوجه من الجب (۱) وحاعله بعد العبودية (۱) ملكاً، يناراده على يعقوب بعد أن أبيضت (۱) عيناه من الحزن فهو كظيم (۱) ياكاشف الضر والبلوى عن أيوب وممسك يدي ابراهيم عن ذبح ابنه بعد كبر سنه وفناء عمره، يامن استحاب لزكريا فوهب له يحيى، ولم يدعه فرداً وحيداً، يامن أحرج يونس من بطن الحوت، يامن فلق البحر لبني اسرائيل فأنجاهم وحعل فرعون وحنوده من المغرقين، يامن ارسل الرياح مبشرات (۱) بين يدي رحمته، يامن لم يعمل على من عصاه من حلقه، يامن استنقذ السحرة من بعد طول الجحود (۱)، وقد عدوا في نعمته ياكلون رزقه، ويعبدون غيره وقد حادوه ونادوه (۱) وكذبوا رسله، ياا لله يا الله يابدئ يا بديع لاند لك، يادائماً لا نفاذ (۱) لئة ياحياً حين لا حي ياعي الموتى، يامن هو قائم على كل نفس عا

<sup>···</sup> الكبس: الضغط والشد. ويعرف علمياً بقانون الجاذبية.

الفواء فوق الارض قد حصره ا لله تعالى بشئ يعرف بالغلاف الجوي وهو يمنع من ارتفاع غواء وتسربه حتى لا تنتهى الحياة. الى هذا أشار الحسين عليه السلام.

<sup>&</sup>lt;sup>را)</sup> مقیض: مهیئ.

المنا الجب البتر والحفرة بشرط العمق.

<sup>&</sup>quot;؛ بعد ال<sup>م</sup>اكان عبداً عند عزيز مصر.

نه أبيضت عيناه: اصابه العمي.

<sup>· &</sup>lt;sup>۱۱</sup> كظيم: حابس حزنه لا يشكو.

الرياح حملت اسباب تكاثر النوع، وايضاً تقلت السخاب من مكان الى آخر أبعد منه بكثير حتى تنمو عليها الكائنات الحية، فأي مبشر أعظم فائدة منها.

الخول الجحود/ الكفر طويل الزمن.

<sup>&#</sup>x27;'' حادوه ونادوه: أظهروا له العداوة وأغضبوه ثم جعلوا له نداً وشريكاً.'

<sup>· · · ·</sup> النفاد: التلاشي والزوال بالانتهاء.

كسبت، يامن قال له شكري قلم عرمي، وعظمت عطيدي قلسم وَفَضَحَى، وَرَأَنَّي عَلَى الْمُعَاصَى، فَلَمْ يَشْهَرْنَى، يَأْمَنْ حَفَظَنَي فِي صَغَّرْي، بامن رزقني في كري، يامن أيادية (١٠) عندي لا تحصى ونعمه لا بحازى، عامن عارضي بالخير والأخسان وعارضته (٢٠ بالاساءة والعصيان، يامن مداني للايمان من قبل أن أعرف شكر الامتنان، ينامن دعوته مريضاً فَشَهُانِيْ، وَعَرَيَاناً فَكُسَّانِيْ، وَخَاتُعاً فَأَشْبَعْنِي، وعَطِشَاناً فَــَارُوانِي وَذَلِيلاً فَأَعْرَلَيْ، وَخَاهَلاً فَعُرْقَىٰ (٢٦ وَوَخَيْلاً فَكُثِّرْنِي (٤٩)، وَغَائِبَا ۚ فَرَدُّنْي، وَمَقَّلاً قَاعْتَانَيْ، وَمُنتَصِراً فَتُصَرِني، وغيناً قلم يسلبني، وأمسكت عن جميع الله فأجداً أي فلك الحمد والشكر، يامن "أقبال عشرتي ونفس كربي، وأساب دعواني، وسنر غورتي، وغفر "دنوبي، وبلغين طلبتي، ونصرني على علوي وأل أعد تعمل ومندك وكرائم منحك لا أحصيها، يَامَوْلاي) الله الذي منتف، أنتُ اللَّتِي العمسة، أنت اللَّي العمسة، أنت الذي أخملت، أنت الذي أفضلت، أنت الذي أكملت، أنت الذي رَ رَفْتُ أَنْتُ الذِّي وَفَعْتُ أَنْتُ الذِّي أَعِلِيتَ، أَنْتُ الذِّي أَعْلِيتَ، أَنْتُ الذَّي أَغْنِيت، أنت الذي النين النيات اللذي أويت (١٠) أنت الذي كفيت، أنت الذي هديت، انت الذي عصمت (١٤) أنت الذي سرّت، أنت الذي

the property of the transfer for the state of the state o

الماديه: كتابة عن ندم أله الى لا عملي.

الأمر؛ ظهر وبور.

<sup>\*</sup> معلى الأنسان وهو لا يعلم شيئاً، ثمَّ تُعلمه وفهمه بمَّا وعَبه له من العقل.

أوذلك بفضل الله تعالى إذ شرع الزواج لتكاثر النوع الإنساني وغيره.

والله الله: أعطاه بقدر مايكفيه.

اً أويت: أنزلت. المأوى: كل مكان يأوي اليه شي ليلاً أو نهاراً.

<sup>&#</sup>x27;' العصنية: هي المنع والأمساك. يقال: عَضُم عَنَ الشيّ: أي منعه وأمسكه. ومن ذلك قوله تعالى: ''سائريّ الى جبل يعضمني من الماء قال لا عاصم اليوم من أمر الله هــود/٤٣٠. ان ابس بي ا بله نوح عليه السلام أراد ان يقول: يمنعني منه.

عفرت، أنت الذي أقلت، أنت الذي مكتب، أنت الذي أعوزت، أنت الذي أعنت، انت الذي عضدت(١)، انت الذي أيدت، أنت الذي تصرت، أنت الذي شفيت، أنت الذي عافيت، انت الذي اكرمت، تباركت وتعاليت فلك الحمد دائماً، ولك الشيكر واصياً(٢) ابدأ، ثم أنها ياإلهي المعترف بدنوبي فأغفرها لي، أنا الذي أسأت، أنا الذي أعطأت، أنا الذي هممت، أنا الذي حهلت، أنا الذي غفلت، أنا الذي سهوت، أنا الذي اعتمدت، إنا البذي تعمدت، أنا الذي وعبدت، أنا البذي أَعْلَمْت، أَنَا الذي نكتت، أَنَا الذي اقررت، أَنَا الذي أَعْسِرَفْت بِنَعْمِتُكُ على وعندي، وأبوء بذنوبي فاغفرها لي(")، يامن لا تضره ذنوب عساده وهو الغني عن طأعتهم، والموفق من عمل صالحاً منهم بمعونته ورجمته، فلك الحسك إلهي وسيدي، إلهي أمرتني فعصيتك ونهيتني فارتكبت نهيك، فأصحبت لأذًا براءةٍ لي فسأعتلر وُلاً ذَا قوة فأنتصر فباي شيئ 'ستقبلك (استقيلك -خ ل-) يامولاي أبسمعي أم بيصـري أم بلسـاني أم يبدي أم برحلي، أليس كلها نعمك عنمدي وبكلهما عصيتك؟ يامولاي فلك الحجة والسبيل على يامن سترنى من الآباء والامهات ان

والمصوم هو المنوع عن فعل المصية بلا ألجاء واضطرار حتى ينافي الاعتيار (السبزوازي/ اواهب الرحمن/ج ١ م ٧٣١). والا كان المعادل احسن من المعصوم. وبعبارة احرى: انهما (المعصمة) عناية وتوفيق من الله تعالى على يعض عباده لعلمه الإزلي بصفاء طينتهم وجوهرهم من دون ان يكون ذلك من العلة التامة كسائر عناياته وتوفيقاته عز وحل بالنعبة لل عباده فقد يوفق عبداً لمسلاة الليل مثلاً أو فعل الخيرات وقضاء الحاجمات أو الاتصاف بالاحلاق الفاضلة وغو ذلك لا على وحمه القهر والإلجماء والعمرورة بل على نحو ايجاد لدعى البها.

<sup>&#</sup>x27;'' عَضَدَه من باب نَصَر، أعانه، وللعاضدة: المعلونة. اعتضد به: استعان.

<sup>&#</sup>x27;' وسيب: يوصب بدون عَلم يَعلم. ولوصيه الله موصِبَب وصوباً، معناها دَامَ، ومنه قوله. اعالى: ''وله الدين واصباً'' وقوله تعالى: 'ولهم عدّابٌ واصبُ''. أي دائمٌ.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> باه يبوه: بالذنب: اعترف وتكلم به.

يزجروني، ومين العشبائر والأعموان ان يعيروني ومس السسلاطين أن يعاقبوني، ولمو أطليهوا يامولاي علسي مساأطلعت عليته منتي إذاً ما أنظروني(۱)، ولرفضوني وقطعوني، فها أنسا ذا الحني بين يديث محاضع دليل حصير (٢) حقير، لا ذو برائة فأعتذر ولا ذو قوة فأنتصر، ولا حجة فاحتج بها، ولا قائل لم أجترح الولم أعبسل سنوء، وماعسني الجحود ولو جيجيدت يامولاي ينفضيء كييف وأنى ذلك، وحوارحي كلها شاهدة على بما قد عملت وعلمت يقينا غير ذي شك انك سمائلي من عظائم الامور والله الحكم والعبليل البذي لا تحوره وعدلتك مهلكي، ومن كل عداسك مهريس فيان تعذيبي بالحي فبذنويس بعد حمدك(1) على، وإن تعفي عنى فيجلمك وحودك وكرمك، لا السه الا انت سحانك اني كني من المعنفرين، لا اله الا انت سبحانك اني كست من الموحدين، لا اله الا انت بسيحانك إني كنت من الخائفين، لا اله الا انت سبحانك اني:كنت من الوحلين (٥٠)، لا اله الا انتت سبحانك اني كنت من الواحين، لا اله الا انت سيجانك اني كنت من المهلك بن ا اله الا انت سيحانك إني كتت من إلى المه الا انت مسيحانك انبي كنبت من المسيجين، لا اليد الا إنيت سيحانك اني كنت مسن للكيرين، لا أله الا انت سيحانك ربي ورب آبائي الأولين، اللهم هذا ثياني عليك بمحدأ والعلاصي لذكرك موحداً، وأقراري بـالالك معـداً وان كنت مقرآ أني لم أخضها لكترتها وسبوغها وتظاهرها وتقادمها

<sup>&</sup>quot; انظروني: أعروني: بلا إنظروني: لما أعزوني واستعملوا العقوبة.

<sup>(</sup>٢) الحصير: الضيق البحيل: حصره: ضيق عليه واحاط به.

اً الأجيراح: الارتكاب والاكتساب.

<sup>···</sup> بمد أن فرحبت على التكليف وبعث رسلك بشرائعهم حجةٌ على عبادك.

<sup>°°)</sup> الوجل: الحوف.

الهذلين: هاتفين لا اله الا الله واحداً أحداً.

إلى جاديث ما لم يزلم تتجهدني بد معها منك علقتي وبرأتي من اول العقر من الأغناء يعل الفقرء وكشف الضمرة وتسبب اليعشر ، ودفع العسر، وتغريج الكرب، والعافية في البسلين والسملامة في المدين ولو رفدني (١٠) على قدر ذكر نعمتك جميع العالمين من الأولين والأحزين مناقدات ولا مُم على ذلك، تقلست وتعالمت من رب كريام عظيم رحيم لا تحصيني الاؤك، ولا يبلغ تناؤك، ولا تكانى نعيناؤك، بمثلي على عند وال بجمد وأتميم علينا نعمك وأسعدنك بطباعتك سيحاتك لاالبه الااتتان اللهم الك تحبب للضطر وتكشف السوء، وتغييث للكيروب، وتشغي السِقيم وتغنى الفقير، وتحير الكسبير، وترحم الصغير، وتعين الكهير، وليس دونك ظهير، والا فوقتك قديس (١) وأنست العلمي الكبير بالمطلق الكيل ( ) الأمنين بلوازق العلفل الصغوري بالتصمة الخافف المستحيري يامن لاشريك له ولا وزيس صل على محمد وآل محمد وأعطين ف هذه العشية أفضل ماأعطيت وأنلت احداً من عبادك، ومِنْ نعمه توليها، وآلاء تجييدها، وبلية تصرفها، وكرية تكشفها، ودعوة تسمعها، وحسنة تتقيلها، وسيئة تتعملها، أنك لطيف بما تشاء جبير، وعلى كل شيء قليير، إيلهم انك لقِرَب من دعي وأسس ع من أحماب واكثرم من عضا واوسيع منس أعطيني، واسميع مسن سيفل، يساو جين الدنيسا والأحسرة ورجيمهيان اليس كمثلك مسؤول (٥) ، ولا سواك مأمول (١) دعوتك of the state of the state of the state of the state of

ا الرفد: العضاء والصلة. رفده: أعطاه وأعانه. والارفاد: الاعطاء والإعانة.......

<sup>(3)</sup> قد رحمت الدنيا، بما نشرت بها من نعمك وألطافك، ورحمت الآخرة اذ حعلتها دار قرار من أحتاز الامتحان الدنيوي، وبهما رحمت خلقك فوهبتهم نعمة الدنيا وخير الآخرة.

<sup>· °</sup> أنت حالق اخلق وتعرف مصلحته. فلا شبيه لك ف هذه المسؤولية.

لا يؤمل هذا الخلق مثلك عادلاً ومنصفاً.

فاحبتنى، وسألتك فأعطيتنى، ورغبت<sup>(١)</sup> اليمك فرحمتنى، وووثقت بمك فنحيتني، وفزعت اليك فكفيتني اللهم فصل على محمد عبدك ورسسولك ونبيك وعلى آله الطيبسين الطناهرين أخمعين. وتمنم لننا نعمناءك وهنتننا عطاءك واكتبنا لك شاكرين ولآلائك ذاكرين آمين آمين رب العــالمين،\_\_ا اللهم يامن ملك فقسلر، وقسلو فقهر، وعصى فبستر، واستغفر فغفر، ياغاية الطالبين الراغبين، ومنتهى أمل الراحين، يـــامن أحــاط بكــل شــئ علماً، ووسع المستقبلين رأقة ورحمة وحلماً، اللهــم أنـا نتوحـه اليـك في هذه العشية التي شرفتها وعظمتها، بمحمد نبيك ورسولك، وحيرتك من خلقك، وأمينك على وحيث البشير النذير، السراج المنير الـذي أنعمت به على المسلمين، وجعلته رحمة للعالمين، اللهم فصل على محمـــد وآل محمد، كما محمد أهل لذلك منك ياعظيم، فصل عليمه وعلى آله المنتحبين (٢) الطبين الطاهرين أجمعين، وتغمدنـــا(٢) بعفـــوك عنـــا، فـــاليك عجت(١) الاصوات بصنوف اللغات فاحعل لنا في هذه العشية نصيباً من كل خير تقسمه بين عبادك ونـوراً تهـدي بـه، ورحمـة تنشـرها وبركـة تنزلها، وعافية تحللها(٥) ورزقاً تبسطه ياأرحم الراحمين، اللهم اقبلنها في هذا الوقت منححـين<sup>(١)</sup> مفلحـين، مـبرورين غـانمين<sup>(١)</sup>، ولا تجعلنـا مـن القانطين (A) ولا تخلنا (؟) من رحمتك، ولا تحرمنا ما نؤمناه من فضلك،

<sup>(</sup>١) توجهت اليك بكل حوارحي.

<sup>(1)</sup> التحيب: الكويم.

<sup>(؟)</sup> التغمد: الغمر: تقمله الله برجمته: أي غمره بها.

<sup>(1)</sup> عبيحت الاصوات: صاحت بصوت موتفع. عبج: صاح وارتفع صوته.

<sup>(°)</sup>حلى السيف تحلية: أي كشفه. وتحكى الشئ: تكشف وانحلي عنه الهم أنكشف.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> قد فزنا برضاك ونلنا ع**طاياك**.

<sup>(</sup>١٠) البر يكسر المباء: الصلاح والطاعة. والغانم وهو الذي ينال الغنيمة ويفوز بها.

<sup>(</sup>¹) القنوط بالضم: اليأس.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> لا تخلنا: لا تنزعنا رحمتك، والمملنا بها.

ولا تجعلنا من رحمتك محرومين ولا لفضل مانؤمله من عطائك قانطين ولا تردنا خاتبين، ولا من بابك مطرودين، يــاأحود الاحوديـن، وأكـرم . الأكرمين، اليك اقبلنا موقنين (١)، ولبيتك الحرام آمين (٢) قاصدين، فأعنا على مناسكتاً "، وأكمل لنا جحنا، وأعف عنا، وعافنا فقد مددنا اليك . ايدينا(1)، فهي بذلة الاعتراف موسومة(٥)، اللهم فأعطفا في هذه العشية ما سألناك واكفنا ما أستكفيناك، فلا كافي لنا سواك، ولا رب لنا غيرك نافذ قينا حكمك عيط بنا علمك، عدل فينا قضاؤك، أقسض لنا الخير، الخير، واحعلنا من اهل الخير، اللهم اوجب لنا بجودك عظيم الأحر، وكريم الذخر، ودوام اليسر، وأغفر لنا ذنوبنا أجمعين، ولا تهلكنا مع الهالكين ولا تصرف عنا رأفتك ورحمتك ياأرحم الراحمين، اللهم أحعلنا في هذا الوقت ممن سألك فأعطيته وشكرك فزدته، وتاب اليك فقبلته، وتنصل (١) اليك من ذنوبه كلها فغفرتها له ياذا الجلال والاكسرام، اللهم وفقنا (وُنقيا-خ ل) وسلدنا (واعصمنا -خ ل-) واقبل تضرعناً، ياحير من سئل، ويا ارحم من أسترحم، يامن لا يخفى عليه اغماض الجفون ولا لحظ العينون(١)، ولا ماأستقر في المكنون(٨) ولا مناأنطوت علينه

<sup>(</sup>١) اليقين: العلم وزوال الشك.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> آمين: قاصدين.

<sup>(\*)</sup> بالعافية نشقوى بها على طاعتك، ولا تعلل ابداننا فنمتنع عن تأدية مناسك الحج وغيرها من الطاعات.

<sup>(1)</sup> أي تضرعنا بالسوال بكيفية تكون معها مُدَّ اليدين دليلاً للحاحة. وهذه ايضا من شروط قبول الاستحابة.

<sup>(°)</sup> موسومة: معروفة وواضحة العلامة.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> تنصل: تيراً.

<sup>···</sup> اشارة الى ان دقائق الامور للمرتية والمسموعة الظاهرة منها والحافية لا تخفي عليه تعالى.

<sup>(&#</sup>x27;' ومكنته من الشئ وامكنته منه فتمكن واستمكن. وفي المقام ماثبت في علم الغيب

مضمرات القلوب. ألا كل ذلك قد أحصاه ووسعه حلمك، سبحانك وتعاليت عما يقول الظالمون علواً كبيراً، تسبح لك السموات السبع، والارضون ومن فيهن، وان من شبئ إلا يسبح بحمدك، فلك الحمد والمحد، وعلو الجد<sup>(1)</sup> ياذا الجلال والاكرام والفضل والانعام، والايادي الجسام<sup>(7)</sup> وأنت الجواد الكريم، الرؤوف الرحيم، اللهم أوسع علي من رزقك الحلال، وعافي في بدني وديني، وآمن عوفي وأعتق رقبتي من النسسار، اللسسم لا تسمكر<sup>(7)</sup> بسسسي ولا

.

the state of the s

•

<sup>(</sup>١) أن اعلى مرتبة بمكن أن يتصورها للخلوق هي الجدية الألهية وحتمية أمره تعالى.

<sup>(</sup>¹) الأيادي الجسام: القدرة والهيمنة الألهية التي لا حدّ لها.

<sup>(</sup>¹) المكر: الاحتيال والحديعة.

تستدر حي (1) ولا تخدعي، وأدراً (٢) عني شر فسقة الحن والأنس (لنم رفع رأسه ونظير الى السماء وعيناه تقطيران دعوعاً وندى باطلى صوته ): يا أسمع السامعين، يا أبصر الناظرين ويا أسرع الحاسبين، ويا أرحم الراحمين، صل على محمد وآل محمد السادة الميامين (٢) وأسالك اللهم حاجتي التي ان أعطيتنيها لم يتفعني ما أعطيتني، وام منعتنيها لم يتفعني ما أعطيتني، أسألك فكاك رقبتي من النار لا المه الا انت وحدك لا شريك لك، لك الملك ولك الحمد، وأنت على كل شي قدير يارب يارب.

و حعل الامام الحسين يكررها وقد صغى كل من كان في عضره عليه السلام لدعائه واكتفوا بقولهم آمين. ثم ارتفعت اصواتهم بالبكاء معه عليه السلام حتى غربت الشمس فشدوا رحالهم وتوجهوا نحو المشعر الحرام.

وقد أورد الكفعمي رضي الله عنه في البلد الامين هذا الدعاء الى كلمة يارب يارب وذكر المحلسي رضي الله عنه في زاد المعاد هذا الدعاء إلى هذه الكلمة بناءً على مأورده الكفعمي.

ولكن السيد ابن طاووس في كتاب الاقبال أورد زيادة على كلمة بارب وهذه الزيادة هي:

<sup>&#</sup>x27;' الاستدراج: الله تعالى يفعل شيئاً من زيادة الخيرات وماشابه ذلك يمد بها العبد المذنب حتى لا يرفق ان يتوب ويرجع الى الطويق السوي ويشكر الخالق على انعامه. فان الله تعالى يعلم طينة وحوهر العبد، وقد تعرضنا للاستدراج بصورة مفصلة في شرح الحكمة رقم(٢٢)، في الحلقة الاولى.

<sup>(</sup>٢) درأ: الدره: المنفع وبابه قَطْعَ. ودرأ: طلع مفاحأة وبابه حَمَيْعَ.

<sup>(&</sup>lt;sup>7</sup>) الميامين: جمع ميمون: فو اليمن والمركة.

الحياهل في علمي، فكيف لا أكون فقيراً في فقري (١)، أللمي الما الحياهل في علمي، فكيف لا أكون جهولاً في جهلي (١)، الحي ان المحتلاف تدبيرك وسرعة طواء مقاديرك، منعا عبادك العارفين بلك عن السكون (١) إلى عطاء، والبأس منك في بالاء، الهي صنى مايليق بلومي، ومنك مايليق بكرمك (١)، الهي وصفت نفسك باللطف والرافعة لي قبل وجود ضعفي (١) إله إن ظهرت وجود ضعفي (١) إله إن ظهرت المحاسن مني فبقضلك ولك المنة علي، وان ظهرت المساوئ مني فبعد لك ولك الحجة على، أله كيف تكلن (١) وقد تكفلت أي، وكيف أضام (١)

<sup>(</sup>١) أي انا في حالة الغنى فقيراً فكيف الحال وانا في حالة الفقر؟ فبديهي تكون الحالة اكثر سوءً.

<sup>(1)</sup> أي انا في حالة كوني عالماً اكون جاهلاً في كينونة ذاتك المقدسة، فما هو الحال عندما كون جاهلاً ذاتاً وتاته في ظلمة الجهل؟ فيكون حالى ضال السبيل.

<sup>(</sup>٢) الانسان الدائم في حضوره القدمي، لا يأمن ان تلوم له نصمة، ويستقر له حال، بل ينزك تصريف الامور حسب المشيئة الالهية، ويجعل كل نعمة هو متلبس بها في آن ماهي من طبات الربانية، وبذلك التصور اليقين يكون في حياته مطمئن مستقر الحال.

<sup>(1)</sup> كل مايصدر عن الانسان يعتبر ناقصاً تجاء كرم وهبات الخالق تعالى، فمواهبه السنية لا حد لها.

وه قبل حلق الانسان الضعيف بقابلياته وقدراته، وصف الخالق نفسه باللطف والحنان على علقه. وهذا مايشعر به الانسان فعلاً.

<sup>(\*)</sup> أي بعد أن خلقتني وجعلتني ضعيفاً من بدأ خلقي حتى مروري بادوار حياتي المتعاقبة، نسع حاجتي الى لطفك الخفي ورأفتك بي تمنعهما عني، هذه ليس من صفاتك بارب.

<sup>(</sup>٢) الكَانُّ: العيال والثقل: والكلُّ ايضاً اليتيم- والكلُّ: الذي لا ولد له ولا والد. وكُلُّ الرحل والبعير من المشي يكلُّ كلالاً وكلالة أي أعيا. وهو التعب.

<sup>(</sup>١) العنهم: الطلم، وقد ضامه من باب باغ فهو مضيم وأستضامه فهو مستضام أي مظلوم.
وقد ضمت بضم الضاد أي ظلمت.

وأنت الناصر لي أم كيف أحيب(١) وأنت الحقى(٢) بيّ، هما أنه اتوسل اليك بفقري اليك، وكيف أتوسل اليك عا هو عال (٢) ان يصل اليك، أم كيف أشكو اليك حالي وهو لا يخفى عليك، أم كيف أترحم مقالي (٤) وهو منك برز اليك، أم كيف تخيب آمالي وهي قد وفدت اليك، أم كيف لا تحسن احوالي وبك قامت، إلهي ماألطفك بي مع عظیم جهلی، وماأر حمك بی مع قبیح فعلی، الهی ماأقربك منی وأبعدنی عنك وماأرأفك بي فما المذي يحجبني عنىك؟ ألهبي علمتُ باعتلاف الآثار وتنقلات الأطوار، أن مرادك مني أن تتعرف اليُّ في كل شيّ حتى لا أجهلك في شي، إلهي كلما أحرسني لؤمني أنطقني كرمك، وكلما أيستني أوصافي أطمعتني مننك، إلهي من كانت محاسنه مســـاوئ فكيـف لا تكون مساوية مساوي، ومن كانت حقايقه دعاوي فكيف لا تكون دعاويه دعاويُّ(\*)، إلهي حكمك النافذ ومشيئتك القاهرة لم يتركا لـذي مقال مقالاً (١) و لا لذي حال حالاً، إلهي كسم من طاعة بنيتهـا وحالـةٍ شيدتها هدم اعتمادي عليها عدلك بل أقالني منها فضلك، إلهي إنك تعلم أني وان لم تدمُ الطاعةَ مني فعلاً حزماً فقد دامت محبة وعزماً، الهي كيف أعزم وانت القاهر وكيف لا أعزم وأنت الآمــر، الهــي تُــرَدِدي في

<sup>(</sup>١) عاب: يخيب عيبة: إذا لم يتل ماطلب.

<sup>(</sup>¹) حفي به بالكسر حَفاوَةً بفتح الحاء حَفيّ أي بالغ في إكرامه والطافه والعناية بأمره.

<sup>· &</sup>lt;sup>٢٠</sup> محال ان يصل اليك بأن توصف بالرحمة والرأفة وقد كتبتهما على نفسك.

<sup>&#</sup>x27;'' وكيف أنطق بعبارات الثناء على مقامك وأنت الذي علمتني والمتفضل عليّ بان وهبتني القدرة على تعلم ذلك، ومابئ من نعمةِ فهي منك واليك.

<sup>(°)</sup> افعال الانسان الحسنة، مهما بلغت ذروتها في الدقة فهي بعد لم تحصل على درجة كمال أو قريباً من ذلك، فهي ناقصة، فهذا حال الانسان في محاسنه، فكيف تكون حالته عندما تكون افعاله غير مرضية ولا تلائم ذوق النوع الأنساني؟ فبأي شئ يوصف، اذا كانت الحقيقة التي ينشدها هي دعوى؟ اذاً بطريق أولى دعاويه باطلة.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> إرادة الله فوق أي اعتبار ومقال.

الآثار يوجب بعد المزار (۱) فاجمعي عليك بخدمة توصلي اليك، كيف يستدل عليك بما هو في وجوده مفتقر اليك؟ ايكون لغيرك من المظهور ماليس لك حتى يكون هو المظهر لك (۱) متى غبت حتى تحتاج الى دليل يلل عليك؟ ومتى بعدت حتى تكون الآثار هي التي توصل اليك، عميت عين لا تراك عليها رقيباً، وحسرت صفقة عبد لم تجعل له من حبك نصيباً (۱). الحي أمرت بالرجوع الى الآثار فأرجعي اليك بكسوة الأنوار وهداية الاستبصار حتى أرجع اليك منها كما دخلت اليك منها الأنوار وهداية الاستبصار حتى أرجع اليك منها كما دخلت اليك منها كل شئ قدير. الهي هذا ذلي ظاهر بين يديك وهذا حالي لا يخفى عليك، منك أطلب الوصول اليك (۱) وبك أستدل عليك، فأهدني بنورك اليك، وأقمني بصدق العبودية بين يديك، ألمي علمي من علمك بنورك اليك، وأقمني بصدق العبودية بين يديك، ألمي علمي من علمك

<sup>&#</sup>x27;' عدم التزام الانسان بتعاليم التشريعات الآلهية بيعده عن انوار القدسية الآلهية وهباتها.

<sup>(</sup>٢) شرحنا الظهور هذا في الحلقة الثانية بدعاء رقم "٦".

<sup>(</sup>¹) ان عبة الله تعالى للعبد تترتب على عبة العبد الله تعالى وعند التنعلف لا يكون إلا أدعاء بل هي عبة الهوى لا عبة الله تعالى ولكن لكل منهما مراتب متفاوته.

وعلامة عبة الله تعالى للعبد هي التوفيق للظاعة والهداية والبعد عن المعصية، والأنقبلاع عن دار الغرور، والانقطاع الى دار الخلود وهذا هو الفوز المبين. والحب الآلهي هو وليد معرفة لله حلت عظمته والناشئ عن الجمال المطلق ولا يحصل إلا بالتعلية عن الرذائل والتعلهبير عن كل مايشغل القلب عن الله تعالى والاعلاص له سبحانه. ولا ريب في أن الاحلاص لا ينحقق الا يجه عز وحل، ولا يحصل مع تعلق القلب عما سواه ولو كبان أمراً أحروباً الا اذا بحمع الى الله تعالى (السيزواري/مواهب الرحمن، جد، ص ٢٠٥ بتصرف).

<sup>(1)</sup> من تجليات الخالق حلت عظمته ماتحصل بأحتيار العبد الصالح، فكل الافعال الحسنة السيّ تضاف البه تعالى تعتبر من مظاهر تجليه. لذا فالعبد الغارق في الحب الآلهي يطلب من باحـة فبض القدسي شموله بالتوفيق في ذلـك حتى يهزاداد قربـاً للأرتـواء من عبـير هـذا الجمـال والتكاما

المحزون، وصنى بسترك المصون ؟ الهسى حققـنى بحقـاثق أهــل القـرب<sup>(١)</sup> وأسلك بي مسلك أهل الجذب(٢). الهي أغنى بتدبيرك لي عن تدبيري وبأحتبارك عن أحتباري، وأوقفني على مراكز أضطراري (٢٠). المبي أخرجني من ذل نفسى وطهرنى من شبكي وشبركي قبسل حليول رمسى (٤)، بك فأنصرني، وعليك أتوكل فلا تكلي، واليك أسئل فلا نخيبني و في فضلك أرغب فلا تحرمني، وبجنابك أنتسب فبلا تبعدني، وببابك أقف فلا تطردني، إلهي تقلّس رضاك ان يكون لـه علـة منـك مكيف يكون له علة مني؟ إلحى أنت الغني بداتك ان يصل اليك النفع منك فكيف لا تكون غنياً عني؟ إلحى ان القضاء والقدر يمنيني وان الهوى بوثائق الشهوة أسرني، فكن أنت لي حتى تنصرني وتبصرني وأغنني بمضلك حتى أستغنى بـك عـن طلبي، أنـت الـذي أشـرقت الأنـوار في قلوب أولياتك حتى عرفوك ووحدوك، وأنت اللذي أزلت الأغبار (°) عن قلوب أحسائك حتى لم يحبوا سواك و لم يلحشوا الى غيرك، أنت المونس لهم حيث اوحشتهم العوالم(١)، وأنت الذي هديتهم حيث أستبانت لهم المعالم(٧) ماذا وحد من فقدك؟ وماالَّذي فقد مـن وحدك؟ لقد حاب من رضي دونك بدلاً، ولقد حسر من بغي عَمَلُ متحولاً، كيف يرحى سواك وأنت ماقطعت الأحسان؟ وكيف يطلب من غنيرك

<sup>···</sup> اللهم أجعل نطقي الصواب، ورأيّ السداد.

<sup>·</sup> الجذب: المذّ: وبابه ضرب. وبيني وبين المنزل حذبه: أي بُعد.

<sup>(&</sup>lt;sup>٢)</sup> أي اصلح مافسد من أمور ديني ودنياي.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> قبل حلول الموت.

أي هديت أولياءك الى طاعتك.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> أنواع النوع الأنساني.

<sup>&</sup>lt;sup>(١)</sup> أي وضحت لهم الطوق والمسالك.

وأنت مابدلت عادة الامتنان، يامن أذاق أحبائه حلاوة المؤانسة (۱) فقاموا بين بديه متملقين، ويامن ألبس أوليائه ملابس هيبته فقاموا بين بديه مستضعفين، أنت الذاكر قبل الذاكرين، وأنت البادي بالأحسان قبل توجه العابدين، وأنت الجواد بالعطاء قبل طلب الطالبين، وأنت الجواد بالعطاء قبل طلب الطالبين، وأنت الجواد بالعطاء قبل طلب الطالبين، وأنت الوهاب تم لما وهبت لنا من المستقرضين، الحي أطلبي برحمتك حتى أصل البك، وأحذبين عنك حتى أقبل عليك، إلحي أن رحائي لا ينقطع عنك وأن عصيتك، كما أن خوفي لا يزايلي (۱) وإن أطعتك فقد دفعتني العوالم اليك (۱) وقد أوقعني علمي بكرمك عليك، الحي كيف أخيب العوالم اليك (۱) وقد أوقعني علمي بكرمك عليك، الحي كيف أستعز وفي الذلة أركزتني (۱) ؟ أم كيف أهان وعليك متكلي ؟ إلحي بكيف أستعز وفي الذلة أركزتني (۱) ؟ أم كيف لا أستعز واليك نسبتني؟ إلحي كيف لا أفتقر وأنت الذي يجودك أغنيتني؟ وأنت الذي لا اله غيرك تعرفت لكل شيئ قما حهلك شيئ، وأنت الذي تعرفت لي في كل شي فرأيتك ظاهراً في كل شيئ، وأنت الذي تعرفت لي في كل شي فرأيتك ظاهراً في كل شيئ، وأنت

and the second s

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> أي حلاوة الإيمان.

<sup>···</sup> أي اني أطعتك لا خوفاً منك بل لأنك لعلاً للربوبية.

<sup>&</sup>lt;sup>(٢)</sup> أي ان توجه أهل الشرائع السماويّة اليـك قليمـاً هـو الـذي أمـر لأمتشال أمـرك والتوجـه نطاعتك.

<sup>(1)</sup> أي أنك يالِفي تتوالي عليَّ بالعطايا الجسام بحيث صمرت عارقاً في بحر وحودك، وهمذا يشعرني بالمذلة تجاهك، فمنها قدمت من الطاعة فهي لا شئ تجاه مواهبك السمنية والطافك لخفية يارب.

ذاته (۱)، عقت (۱) الآثار بالآثار وعوق الأغبار بمحيطات أفلاك الأنوار، يامن أحتجب في سرادقات (۱) عرشه عن ان تدركه الأبصار، يامن تجلى بكمال بهائه فتحققت عظمته من الأستواء، كيف تخفى وأنت الظاهر؟ ام كيف تغيب وأنت الرقيب الحاضر؟ إنك على كل شئ قدير والحمد الله وحده.

تضمن هذا الدعاء الشريف أكثر المعارف العالية التي أستوعبت الألطاف الإلهية، فحقاً انه لمدائرة معارف أحلاقية، فهذا الدعاء ينبغي ان تخصص له دراسة مستفيضة مستقلة، لنقف على مكنوناته، ولما كان هذا البحث لا يسمح إلا بأيراد بحمل معاني مفردات هذا الدعاء،

<sup>&#</sup>x27;' الغيب: هو حملاف الحضور والشهود فكلما لم يكن حاضراً في المعاول الجسمانية ومشهوداتها يكون في الغيب ولكنه ثابت في الواقع بتمام معنى الثبوت والتحقق. والإيجان بالغيب هو الاعتقاد بما غاب عن الناس من الموجوات والعوالم كعالم الملاتكة وعالم البرزخ وعالم الأحكام.

والعرش من الغيب، اذ يصبح التعيير عن العلم المحيط بسالعرش والكرسي ويصبح هذا التعبير باعتبار الإحاطة والاستيلاء فيشمل جميع حهات احاطته تبارك وتصالى مثل كؤسي الجمال والجلال والعزة والقدرة والعظمة (السبزواري/مواهب الرجمين ١٤/١ ، ٢٤١ بتصرف منا). روى السيد عبدالاعلى السبزواري في تفسير القرآن، ج٤، ص ٢٤١ عن المعاني عن المفضل ابن عمر قال: "سألت ابا عبدا فله عليه السلام عن العرش والكرسي ماهما وقال عليه المسلام: العرش في وحه: هو جملة الحلق، والكرسي دعاق، وفي وحه آخر: العرش هو العلم الذي أطلع الله عليه أحياة أحد من أنبياته ورسله وحجمه عليهم المسلام.

وقال السيد (قلس) للراد من اللحاء ليس اللحاء الجسماني بل الإحاطة الحقيقية.

أما الوجه فهو بيان مراتب علمه التي هي غير متناهية.

 <sup>(</sup>۲) عنى: عقه أبطله وعاه. وبايه قطع. وعقه الله: ذهب بيركته.

<sup>(</sup>٢) السرداق واحد، والسرادقات: التي تمد فوق صنعن الدار وكل بيت من سركف أي قطن فهو سرادق يقال بيت مسردق.

والوقوف على مختصر لمعنى بعض محطاته، لذا أسأل الباري حَلَّ شأنه ان يوفقني لتحليل هذا الدعاء مستقلاً، أنه أرحم الراحمين.

\*\*\*

### **(11)**

وقف الحسين عليه السلام على حون مولى ابي ذر الغفاري لما أستشهد، فقال عليه السلام يدعو له:

﴿اللهم بيض وجهه وطيب ريحه وأحشره مع محمد صلى الله عليه وآله ومسلم وعرف بينه وبين آل محمسد صلسى الله عليسه وآلسه ومسلم﴾(١).

#### الشرح:

حون: كان عبداً اسوداً، وقيل اسمه حوي (٢)، والأشهر هو حون بسن حوى ابن قتادة بن الأعور بن ساعدة بن عون بن كعب بن حبوى من أهل النوبة اشتراه أمير المؤمنين عليه السلام بمائة وخمسين ديناراً ووهبه لأبي ذر الغفاري ليخدمه، وبعد وفاة ابي ذر رجع الى المدينة وأنضم الى بيت علي بن ابي طالب ثم بعده الى ابنه الحسين ثم بعده الى الحسين وصحبه في سفره من المدينة الى مكة ثم الى العراق حتى قتل (٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> القرشي/ حياة الحسين/٣/٩٣.

<sup>(\*)</sup> الزنجاني/ وسيلة الدارين/ ١١٥ نقلاً عن رحال ابي علي.

<sup>(</sup>١) ابن نما/ مثير الاحزان/٣٣. المقرم/مقتل الحسين/٢٠٤.

ولما طلب حون الأذن من الحسين عليه السلام في قتال الاعداء، عقاه الامام، لكنه أصر على طلبه حتى أذن له.

فالاسلام لا يفرق بين الأبيض والأسود، ولا بين الحر والعبسد، والشهادة مفهومهما واحد عنده.

لذا عندما تحققت لجون الشهادة، أنبرى الامام عليه السلام يسأل الباري تعالى ان يهب لجون من للميزات التي عص بها الشهداء.

وقد أستجاب الله تعالى لدعائه عليه السلام، فكان من يمـر بالمعركة يشم رائحة طيبة من حون أزكى من المسك.

\*\*\*

## (19)

رفع الحسين عليه السلام يديه بالدعاء على من أستحل قتل أهل بيت وأصحابه ويروم قتله، قائلاً بعد أن رماه ابو الحتوف الجعفي بسهم أصاب حبهته، فانتزعه وقد تفحر دمه الشريف:

﴿اللهم الك ترى ما أنا فيه من عبادك العصباة (١)، اللهم أحصهم عدداً (٢) وأقتلهم بدداً (٣)، ولا تسلّر على وجه الارض منهم احداً (٤)، ولا تغفر هم ابداً ﴾ (١).

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> الخوارزمي/ مقتل الحسين ٣٤/٢.

#### الشرح:

(۱) لما أمر عمر بن سعد قواته إن تهجم على الحسين لاته أصبح وحيداً ومشغولاً بعياله، وصلت سهامهم أعيثة النساء فلمعرق وصحن وأحسيناه.

فأستقبل الحسين عليه السلام أولتك سفاكي الدماء يحصد رؤوسهم، وهو يتقي السهام بجسده الشريف، فأصاب حبهته المقدسة سهم وماه به أبو الحتوف الجعفي، وقد تلفق الدم من حبهته، لذا رفع الحسين عليه السلام يديه ودعا عليهم بهذا الدعاء.

(۲) وقد أستحاب الله تعمالي له، اذ سلط عليهم المحتمار الثقفي
 رحمه الله فأحصى عدد من ساهم في قتله عليه السلام وأذاقهم الموت.

(٣) وايضا قتلهم المحتار وهم متفرقسين كل في مكنان متحفين و لم ينفعهم التستر فدعاء الامام عليه السلام يطاردهم.

(٤) ولم يفلت احد منهم بل قتلوا جميعاً، وهذا مصداق الأستجابة الدعاء.

en en la companya de la companya de

رفع الحسين عليه السلام يديه بالدعاء وهو معالس على الارض وقسد أحدق به القوم(١) فقال:

واللهم ان متعهم الى حين ففرقهم تقريقاً واجعلهم طرائق قدداً (٢) ولا ترجنى الولاة عنهم ابداً (٣) فانهم دعونا لينصرونا ثم علوا علينا يقاتلونا (١)

#### الشرح:

(۱) الامام عليه السلام أعياه نزف المدم فعلس على الأرض لا يستطيع الذب عن نفسه، وقد أحاطت به جموع الشرار، فنظر عبدا لله بن الحسن السبط عليه السلام الموقف الذي به عمه، وكان له من العمر أحدى عشر سنة، فقصد عمه، وأهوى بحر بن كعب بالسيف ليضرب الحسين عليه السلام، فصاح عبدا لله: ياابن الخبيشة، أتضرب عمي؟ فضربه واتقاها عبدا لله يبده فقطعت، فصاح واعماه!! ووقع في حجر عمه فضمه عليه السلام اليه، وقال: ياابن أحي أصبر على مانزل بك وأحتسب في ذلك الخير فان الله تعالى يلحقك بآبائك الصالحين. ثم رفع عليه السلام يديه بالمدعاء المذكور اعلاه.

 (۲) طرائق: جمع طريقة، وهي السيرة، الحالة، المذهب. طرائيق الدهر. تقلباته وأحواله.

قَدَّدَ: قَدَّدَ الشيِّ: أي قطعه مستأصلاً.

<sup>(</sup>١) تاريخ الطبري ٥١/٥ طبع مصر. وقد تقدم ذكر بعض عبارات هذا الدهاء في ضمن دعاء آخر. دعاء آخر.

(٣) نعم لم ترض الولاة على من قتل الحسين عليه الحسين، ففي صباح يوم الحادي عشر من عرم وحسد الأمام عليه السلام وأحساد أهل يبته واصحابه على أرض المعركة، قلم عسول بن يزيد الاصبحي برأس الحسين عليه السلام ووضعه امام عبيدا لله بن زياد وهو في قصر الأعارة بالكوفة وهو يقول:

إملاً ركابي فضة أو ذهب إني قتلت السهد المحجب وخيرهم من يذكرون النسبا قتلت خير المناس أماً وأياً

فغضب ابن زياد لقوله، فقال له: اذا علمت انــه كذلـك فلـم قتلتـه؟ وا لله لا نلت منى حيراً ولألحقنك به فقدمه وضرب عنقه.

هذا مارواه الخوارزمي في مقتله ج٢، ص٤٠ ورواه غيره ولكن وقع الاحتلاف فيمن حاة بالرأس الشريف أو فيمن قال ثلك الأيبات؟

فالمصادر الآتي ذكرها تنص على عدم رضاء الولاة على من باشر قتل الحسين لأغراض متعددة. فانظر في تاريخ الطبري ج٥، ص٤٥٤ طبع مصر، ومرآة الجنان للسافعي ج١، ص١٣٧٠ والعقد الفريد للاندلسي ٢٩٥/٢، والكامل في التاريخ ٢٩٥/٣ طبسع بسيروت للاندلسي ١٣٨٧، والكامل في التاريخ ٢٩٥/٣ طبسع بسيروت

أَتِحه الامام عليه السلام الى الله تعالى في لحظات حياته الأخيرة، وهو يجود يتفسه، فأحد في مناجاته تعالى في هذه الكلمات:

وصبراً على قضاءك يارب لا الله مسواك، ياغياث المستعبنين، مائي رب سواك، ولا معبود غيرك، صبراً على حكمك، ياغياث من لا غياث له، يادائماً لا نفاذ له، ياغيي الموتى، ياقائماً على كل نفس، بما كسبت احكم بيني وبينهم والت خير الحاكمين (١).

#### الشرح:

((الايمان با لله من اهم عناصر الحسين عليه السام))

the figure of the second second

er in the state of the state of

يهذه الكلمات فارق الامام الحياة..

بهذا القلب المنيب تضرع الى عالقه.

بهذه النفس المستقرة الهادئة استقبل الامام الموت.

لم يحدثنا التاريخ عن رحل مسلم تعرض للضرب بالسيوف والطعن بالرماح والرمي بالنبال مثل ماتعوض له الحسين عليه السلام، ومنع هذا لم يجزع، ولا أنهار، بل ثابت صابر، كلما أشتد عليه الامر أزداد صلابة وثبوتاً.

كل هذا بعين الله، فأنه عليه السلام مؤمناً أيماناً قد تفاعل مسع ذاته، ولشدة شوقه للتفاني في سبيل الله، فقد تفاعل حِسنة مع ماحرى على أهل بيته واصحابه ونفسه.

وقد أحاد من وصف هذا الواقع الحسيني، فقال على لسان حاله: تركت الخلق طراً في هواكا وأيتمت العيال لكي أراكا

<sup>(</sup>١) المقرم/مقتل الحسين/ص ٣٤٥ نقلاً عن وياض المصافب، ص٣٣.

فلو قطعتني في الحب إرباً لما مال الفؤاد الى سواك لقد تحدث بعض المؤرخوفي، ان الحسين عليه العلام لما أحتز رأسه الشريف، كانت على شفتيه ابتسامة الرضا والأطمئنان والنصر الذي أحرزه الى الأبد.

لقد قدَمَ الامام روحه غناً للقرآن الكريم، وغناً لكل ماتسمو به الأنسانية من شرف وعز واباء. تاجر الامام مع الله بما قدمه من عظيم التضحية والفداء، فكانت تجارته هي التحارة الرابحة.. والشئ المحقسق ان الامام قد ربح بتحارته وفاز بالفحر الذي لم يفز به أحد غيره، فليس في أسرة شهداء الحق من نال الشرف والمحد والخلود مثل ما نال الامام فها هي الدنيا تعج بذكراه، وها هو حرمه المقلس اصبح أعز حرم وأمنعه في الأرض.

لقد رفع الامام العظيم راية الاسلام عالية خفاقة وهي ملطخة بدمه ودماء الشهداء من أهل بيته واصحابه وهي تضئ في رحاب هذا الكون وتفتسح الأفساق الكريمة لشسعوب العسالم وأمسم الأرض لحريتهسم وكرامتهم (').

هذا هو الحسين..

هذا هو قربان الشهادة، المؤمن، الصابر، الجاهد..

<sup>···</sup> حياة الحسين/الشيخ باقر القرشي/٣/٣٠–٢٩١.

قنيه ورد أثناء الطبع حذف كلمة أو اضافة أخرى كما مبيّن أدناه :

| الصواب           | 1            | السطو | العفحة |
|------------------|--------------|-------|--------|
| يعير             | يمبر ) يمبر  | 13    | 70     |
| (11.4.17)        | (۲۰41)       | •     | ٨٤     |
| ألفأ والفأ والفأ | ألفاً وألفاً | ۳.    | 1.1    |
| ين آدم           | آدم :        | · • • | *1.    |

# ممتويات للكتاب

| الصفحة  | الموضوع                            |               |
|---------|------------------------------------|---------------|
| ٥       | من الذكر الحكيم                    | البسملة مع آي |
| ٦       |                                    | الأهذاء       |
| Y       |                                    | المقلمة       |
| 11      |                                    | المدخل        |
|         | الحلقة الأولى                      |               |
| سلام ۱۳ | مواعظ الإمام الحسين بن علي عليه ال | حکم و         |
| 10      | البحيل من بخل بالسلام              | الجكمة (١):   |
| 7.1     | بحث لغوي وقرآني                    |               |
| 17      | بحث روائي في المقام                |               |
| , 15    | البكاء من خشية الله نجاة من النار  | الحكمة (٢):   |
| **      | من قبل عطاءك فقد أعانك على الكرم   | الحكمة (٣):   |
| **      | بحث أخلاقي وروائي                  |               |
| 44      | موت في عز خير من حياة في ذل        | الحكمة (٤):   |
| 44      | بحث تربوي                          |               |
| . 40    | حمس من لم تكن فيهالح               | الجكمة (٥):   |
| ۲0      | بحث في المقام                      | · .           |
| **      | اياك وما تعتذر منهالخ              | الحكمة (٦):   |
| **      | بحث عن الإيمان                     |               |
| 44      | العاقل لا يحدث من يخاف تكذيبهالح   | الحكمة (٧):   |
| ٣.      | ما أخذ الله طاعة أحد إلا وضعالخ    | الحكمة (٨):   |

|            |                                   | 4            |
|------------|-----------------------------------|--------------|
| 71         | دع مايرييك الى ماالخ              | الحكمة (٩):  |
| 773        | بحث في الصدق والكذب والقرق بينهما |              |
| ٣٣         | في إحتناب الظلم                   | الحكمة (١٠): |
| ٣٣         | بحث لغوي عن الظلم                 |              |
| 44         | بحث قرآني عن الظلم                |              |
| 4.         | بحث روائي عنه                     |              |
| *1         | حول المعصية                       | الحكمة (١١): |
| <b>*</b> 1 | بحث عقلاتي                        | <b>₹</b>     |
| TV         | تحنب قذف الأعراض                  | الحكمة (۱۲): |
| ٣٧         | بحث أحتماعي                       |              |
| ۳۸         | بحث روائي في المقام               |              |
| 44         | الغيبة أدام الكلاب                | الحكمة (١٣): |
| 74         | بحث لغوي واحتماعي                 |              |
| ٤٠         | بحث قرآني ودوائي                  |              |
| £ \        | التحلق بالمعروف                   | الحكمة (١٤): |
| ٤١         | بحث لغوي وأجتماعي                 |              |
| ٤٢         | وأما بنعمة ربك فحدّث              | الحكمة (١٥): |
| ٤٣         | بحث تربوي                         |              |
| ££         | أفضل دواء لكل مرض هو الرفق        | الحكمة (١٦): |
| ٤٤         | بحث لغوي                          | :            |
| ٤٤         | بحث قرآني                         |              |
| 20         | بحث روائي في المقام               | 7            |
| \$0        | بحث أحتماعي في بنود الرفق         |              |

|                  | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  | المحكمة (١٧): أستلام أحر المعروف من الله تعالى ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                  | المنافعة الم |
| • North Carlotte | الجكمة (۱۸): علامات قبول الأعمال ١٨٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                  | الحكمة (١٩): في التحية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 00 00 00 00 00   | الحكمة (٢٠): أنواع العيادة اسهال المراد المست                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ο <b>Λ</b>       | الحكمة (٢١): ﴿ لا تأثلوا لأحلو حتى يسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 1.               | البلحكمة (٢٧): في الأستلواج رود و رود و ١٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 11               | معني الاستلواج، وكيف محلك؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 14.              | الحكمة (٢٣): ﴿ إِنَّ أَسِبَابُ المَسَالُةِ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 118              | الحكمة (٢٤): في حفظ ماء الوحه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                  | الجكمة (٢٥): أنواج الأعوان على الله الله الله الله الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                  | الحكمة (١٠٠٠): المؤمن وصفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                  | الحكمة (٢٧) والعرض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| <b>VY</b> ~      | المحكمة (٢٨): الملوف من الله الله الله الله الله الله الله الل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Y£               | الحكمة (٢٩): في الفالوذج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| γ.               | الحكمة (٣٠): أَنْ حَبُّ آل البيت ﴿ لَيْ مَا الْعَبْدُ الْعَبْدُ الْعَبْدُ الْعَالِمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَمْ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلِيمُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ اللَّهِ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ الْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعُلِمُ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلِمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمِلْمُ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمِلْعِلِمُ لِلْعِلْمِلْعِلِمُ لِلْعِلْمِ لِلْعِلْمُ لِلْعِلْمِلْعِلِمِلْعِلْمِلْعِلْمِلْعِلْمِلْعِلْمِلِمِلْعِلْمِلْعِلْمِلْعِلِمِلْعِلِمِلْعِلِمِلْعِلْمِلْعِلِلْعِلْعِلِمِلْعِلِمِلِمِلِمِلْعِلْمِلْعِلْمِلْعِلِمِلْعِلِمِلْعِلْمِلْع |
| Your Control     | بحث عرفائي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>Y1</b>        | بحث روائي في المقام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ن حل ۷۹          | الحكمة (٣١): كيف وعيف الحسنين عليه السلام الحال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | وغلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| XY               | الحكمة (٣٢): في عصال الملوك على المعادمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ΑΥ               | الحكمة (٣٣): أهل البيت يسألون الله تعالى فيتطبيهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| XY · Ed ·        | <br>بحث عقلاتي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| <b>AT</b> | بحث روائي في للقام                                          |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| ٨٤        | الحكمة (٣٤): من أعملاق الحسين عليه السلام                   |
| <b>FA</b> | الحكمة (٣٥): لا تتكلف ما لا تطيقالح                         |
| AA -      | بحث في الأنفاق                                              |
| 4.        | الحكمة (٣٦): الحسين يرثي الحسن عليهما السلام                |
| 41        | الجكمة (٣٧): الحسين عليه السلام يعطي الفضل كِلُّ بحَسَبِهِ. |
| 47.       | الحكمة (٣٨): الحسين عليه السلام يوصي بعدمِ التبذير          |
| 98        | بحث في التهذير                                              |
| 41 -      | الجكمة (٣٩): مسأل رجل الحسين عليه السلام حاجة فقال          |
|           |                                                             |
| 4.4       | الحكمة (٤٠): من أخلاق الحسين عليه السلام التربوية           |
| 99        | يحث رواثي وأدبي                                             |
| 1 • 1     | الجكمة (٤١): من توجيهات الحسين عليه السلام                  |
| 1 + £     | الحكمة (٤٢): تتعلم من الحسين عليه السلام كيف نُقَدِمْ       |
|           | المطاء؟                                                     |
| 1.0       | بحث روائي في المقام                                         |
| 1.7       | الحكمة (٤٣): نتعلم من الحسين عليه السلام، كيف نُعَلِمُ      |
|           | الماهل؟                                                     |
| 1.4       | المؤكمة (٤٤): الحسين عليه السلام يقدم النصيحة لكل أنسان     |
| 1 - 9     | بحث روائي                                                   |
| 11.       | الحُكمة (٤٥): أصبحت ولي رب فوقي. الح                        |
| 11.       | بحث عقائدي                                                  |
| 115       | الحكمة (٤٦): أن الجدد والمعل                                |

| 1 60 | الحكمة (٤٧): من أدب الحسين عليه السلام         |
|------|------------------------------------------------|
| 111  | بحث في الغضب                                   |
| 117  | بحث في كفلم الغيظ                              |
| 114  | بحث روائي وأحتماعي عن العفو                    |
| 144  | الحكمة (٤٨): الحسين عليه السلام والعطور        |
| 140  | الحكمة (٤٩): كيفية القَسَمُ                    |
| 144  | فراسة الحسين عليه السلام                       |
| 184  | بحث في اليمين                                  |
| 174  | الحكمة (٥٠): حواثج الناس اليكم من نِعَمُّ الله |
| 171  | بحث إحتماعي                                    |
| 17.  | بحث روائي                                      |
| 121  | الحكمة (٥١): صاحب الحاجة لم يكرم وجهه. الح     |
| 177  | الحكمة (٥٢): الحلم زينة والوفاء مروءةالح       |
| 178  | الحكمة (٥٣): أن الناس عبيد الأموالالح          |
| ١٣٤  | بحث فلسفي وأخلاقي                              |
| ١٣٦  | بحث روائي                                      |
| 177  | الحكمة (٥٤): اعلموا ان المعروف يكسب حمداًالخ   |
| 144  | الحكمة (٥٥): تحذير من الدنيا وغرورها           |
| 127  | الحكمة (٥٦): في التقوى                         |
| 121  | الحكمة (٥٧): إن أوصل الناس من وصل من قطعه      |
| 189  | الحكمة (٥٨): يا حسن وودت ان لسانك ليالح        |
| 10.  | أحبار النبي صلى الله عليه وآله وسلم بقتل       |
|      | الحسين عليه السلام                             |

| 104  | أخبار الامام علي يقتل الحسين عليهما السلام             |
|------|--------------------------------------------------------|
| 102  | الحكمة (٥٩): أيمن أثانا لم يعدم خصلة من أربعالح        |
| 100  | الحكمة (٦٠): أُ المرء لا يخلو من أربعة أوحهالح         |
| 107  | بحث في المراء                                          |
| 1.4Y | بحث روالي                                              |
| 1.04 | الحكمة (٦١): أفعل خمسة اشياء وأفعل ماشئت               |
| 17.  | الحكمة (٦٢): أيهما احب اليك رجل يروم قتلالح            |
| 171  | الحكمة (٦٣): الأمين آمن، والعرى حرىالح                 |
| 177  | الحكمة (٦٤): لا تصفنُّ للملك هواعاًالح                 |
| 175  | الحكمة (٦٥): ربُّ ذنب أحسن من الأعتذار اليه            |
| 178  | الحكمة (٦٦): نصيحة الحسين عليه السلام للحسن البصري     |
| 170  | الحكمة (٦٧): موعظة الحسين عليه السلام لابن عباس        |
| 177  | الحكمة (٦٨) كل التكبر الله وحده.الخ                    |
| 177  | الحُكَمة (٦٩): مالك أن لم يكن لك، كُنْ له منفقاً       |
| 177  | الحكمة (٧٠): دراسة العلم لقاح المعرفة. الخ             |
| AF.( | الحكمة (٧١): يا ابن آدم، إنمائت أيامالخصم              |
| 111  | الحكمة (٧٢): طولا التقية ماعرف وليناالح                |
| 134  | بحث في التقية عند الشيعة                               |
| 1.71 | التقية في الحديث                                       |
| ١٧٣  | الحكمة (٧٣): أما من عبد قطرت عيناه قطرة . الح          |
| 174  | بحث في أُدَّلَة المودة لآل البيت                       |
| 177  | الحكمَة (٧٤): كتاب الله عزُّ وحَلُّ على أربعة أشياءالح |
| 177  | الحكمة (٧٥): اصور على ما تكره فيما يلزمك الحقالح       |

| ۱۷۷        | الحِكمة (٧٦): المدرة تلهب الحفيظةالح                          |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| ١٧٨        | الحكمة (٧٧): نصائح للحسين عليه السلام                         |
| ١٨٠        | الحكمة (٧٨): من أعظم الناس قلرأً؟                             |
| 1.4.1      | الحكمة (٧٩): أحذروا كثرة الحلفالح                             |
| 1 1 1      | الحكمة (٨٠): القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق                    |
| 184        | بحث في ظاهر القرآن وباطنه                                     |
| <b>FA1</b> | الحكمة (٨١): لا يكمل العقل إلا بإتباع الحق                    |
| 141        | نهضة الحسين عليه السلام من أصدق مصاديق                        |
|            | . نصرة الحق                                                   |
| 19.        | الحكمة (٨٢): لا يأمن من يوم القيامة إلا من خاف الله في        |
|            | . المانيا                                                     |
| 191        | الحكمة (٨٣): أدخال السرور في قلب المؤمن                       |
| 197        | الحكمة (٨٤): من عَبَدَ الله حق عبادته أتاه الله فوق امانيهالح |
| 144        | الحكمة (٨٥): قيل للحسين عليه السلام كيف أصبحت؟                |
|            | فأحاب:                                                        |
| 190        | الحكمة (٨٦): لولا ثلاثة ماوضع ابن آدم رأسه لشئ:               |
| 148        | الحكمة (٨٧): الصدق عز، والكذب عمعز، والسر أمانةالخ            |
| 199        | الغش في التدوين                                               |
| ۲.۱        | مع محمد فريد وجدي                                             |
| 4 - 1      | مع الشيخ محمد الخضري، شيخ الأزهر                              |
| Y • Y      | مع أحمد شلبي                                                  |
| ٧.٥        | من الشواهد التاريخية: السيدة آمنة بنت الشريد                  |
| ۲٠۸        | الحكمة (٨٨): من لم يكن لأحد عائباً لم يعدم مع كل عاذر         |

الحكمة (٨٩): لا تتكلمن فيما لا يعنيك فإني أحاف عليك الوزر..الح الوزر..الح الحكمة (٩٠): من نصائحه عليه السلام (٩٠):

#### الحلقة الثانية

#### في رحاب أدعية الحسين بن على عليهما السلام ٢١٣ 110 مفهوم الدعاء 217 فلسفة الدعاء 414 بحث قرآنى 719 بحث روائي Y ¥ . بحث عرفاني 271 إ شروط صحة الدعاء 771 شروط كمال الدعاء 77T . الدعاء مصدر اشعاع روحي

|     | نصوص الأدعية                           | رقم الدعاء |
|-----|----------------------------------------|------------|
| 440 | عاء الحسين في الأستسقاء                | ۱ د        |
| *** | يث فلسفي في المقام                     | 4          |
| 777 | عاء آخر في الأستسقاء                   | ۲ د        |
| *** | لعنى اللغوي                            | Li         |
| *** | أستسقاء ظاهرة طبيعية                   | H ·        |
| **4 | كان يستحير بالله من اعدائه بهذا الدعاء | ٣          |

| :     |                                                     |       |
|-------|-----------------------------------------------------|-------|
|       | أثر أبتغاء رحمة الله على النقس                      | 774   |
| £     | دعاؤه في الأستلراج                                  | 441   |
|       | شكر ولي النعمة                                      | 441   |
| ۵     | دعاؤه في سعة رحمة الله                              | ***   |
|       | بحث في سعة رحمة الله                                | ***   |
| ٦     | مناجاته في الظهور                                   | 440   |
| ٧     | دعاؤه في ذكر نعمة الله عليه                         | 777   |
| ٨     | دعاؤه في تفويض الامر الله تعالى                     | 444   |
| •     | المعنى اللغوي                                       | 444   |
|       | الحب الله                                           | 444   |
|       | المدعاء سلاح المؤمن                                 | 721   |
| 4     | دعاء سريع الاحابة له:                               | Y & Y |
|       | أ- دعاؤه على عبدا لله بن ابي المعمين                | Y£Y   |
|       | بحث عقائدي                                          | 787   |
|       | نظرية يونانية حاطثة                                 | YET.  |
|       | أحتراء عندا لله بن حوزة ودعاء الحسين عليه           | 760   |
| ١.    | دعاؤه على محمد بن الأشعث                            | ***   |
| .11   | مالك بن النسير تحرأ على الحسين عليه السلام كا       | YEA - |
| ÷ ••. | يستحق                                               |       |
| 17    | دعاؤه لشيعته                                        | 714   |
| ۱۳    | دعاء له يبيّن فيه المعارف الالحية، والتي تعتبر منهج | . 40. |
|       | تربوي متكامل                                        |       |
|       | بحث عرفاني                                          | 701   |

| 707                 | الدعاء يجعل الانسبان متطلعاً                              |              |
|---------------------|-----------------------------------------------------------|--------------|
| 404                 | دعاؤه في طلب التوبة                                       | ١٤           |
| Yot                 | الدعاء يزيل ضعف الأنسان                                   |              |
| 707                 | دعاؤه عندما برز ولده علي الأكبر لقتال الاعداء             | 10           |
| Y•Y                 | العليون أبناء الامام الحسين عليه السلام                   |              |
| <b>X</b> • <b>X</b> | علي بن الحسين في المحاويل من توابع بابل، من هو؟           |              |
| ۲٦.                 | دعاؤه في الحاجة والهُّم والغُمُّ والنازلة اذا نزلت والأمر | 17           |
|                     | العظيم الفادح                                             |              |
| 777                 | دعاء الحسين عليه السلام في يوم عرفة                       | ١٧           |
| Y7 <b>Y</b>         | تأملات في دعاء عرفة                                       |              |
| 474                 | نص دعاء عرفة                                              |              |
| 077                 | شرح دعاء عرفة                                             |              |
| 441                 | دعاء مستحاب له عليه السلام في حق حون                      | 14           |
| <b>Y4Y</b>          | رفع الحسين عليه السلام يديه بالدعاء على من استحل          | 14           |
|                     | فتله                                                      |              |
| 441                 | دعاؤه على القوم في آخر لحظات لحياته وهو دعاء              | : <b>Y</b> + |
|                     | تأثيره ملموس                                              |              |
| <b>797</b>          | مناجاته عليه السلام مع الحالق تعالى وهو في لحظات          | * 1          |
|                     | حياته الأخيرة                                             |              |
| 741                 | الايمان با لله من أهم عناصر الحسين عليه السلام            |              |
| 799                 | محتويات الكتاب                                            |              |